# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآداب واللغات كلية الآداب واللغة العربية

### جماليات شعر التفعيلة في الجزائر (1980-2008)

رسالة مقدمة لنيل درجة دكتوراه العلوم في الآداب واللغة العربية تخصص: أدب جزائري

#### إشراف الأستاذ الدكتور:

إعداد الطالبة:

عبد الرحمان تبرماسين

نوال آقطى

| الصفة        | الجامعة | الرتبة          | اللقب والاسم        | الرقم     |
|--------------|---------|-----------------|---------------------|-----------|
| رئيسا        | بسكرة   | أستاذ           | مفقودة صالح         | <u>01</u> |
| مشرفا ومقررا | بسكرة   | أستاذ           | تبرماسين عبدالرحمان | <u>02</u> |
| عضوا مناقشا  | بسكرة   | أستاذ محاضر "أ" | درقياني عبد المجيد  | <u>03</u> |
| عضوا مناقشا  | باتنة   | أستاذ           | لراوي السعيد        | <u>04</u> |
| عضوا مناقشا  | ورقلة   | أستاذ           | هيمة عبد الحميد     | <u>05</u> |
| عضوا مناقشا  | ورقلة   | أستاذ           | مالكية بلقاسم       | <u>06</u> |

السنة الجامعية: 1435/1435 هـ 2014/ 2015 م

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآداب واللغات قسم الآداب واللغة العربية

جماليات شعر التفعيلة في الجزائر (2008-1980)

رسالة مقدمة لنيل درجة دكتوراه العلوم في الآداب واللغة العربية تخصص:أدب جزائري

إعداد الطالبة: إشراف الأستاذ الدكتور: فوال أقطي عبد الرحمان تبرماسين

السنة الجامعية: 1436/1435 هـ 2015/2014 م

## الشكر

عرفانا بغضل أساتذتي بقسم الآداب واللغة العربية ببسكرة

أبدأ بتقديم جزيل الشكر لأستاذي الذي رافق البحث إرشادا ونصدا: الأستاذ عبد الرحمن تبرماسين

## مقدمـة

إذا كان الشعر قد تحرر من المادة ليستبدل بها اللغة، فإن ذلك قد سما به فوق المحسوس وجعله نوعا من الوعي، إنه تجل حسي للنشاط الذهني، وبما أنه الفن الزمني الذي يرتقي بالتتويع والاختلاف، فصفته الحيوية تكسبه التجدد، وبذلك فهو لم يقف عند النموذج العمودي بل تعداه إلى شعر التفعيلة.

و معنى هذا أن قصيدة التفعيلة تتمدد في مدارات المغايرة، كونها الميلاد الذي خلخل ذلك الالتزام النمطي للسلطة الأبوية، لتمثل زاوية الانحراف في مسار التشكيل الإيقاعي، ومنه فهي الكيان النصي الذي يغازل بغوايته التحريضية الانتباه، مما يجعله ملتحما بالجمالية الواقفة على قمم التحرر. وبما أنها تشكل النص المستجيب للمخاض النفسي، فهي تتناغم مع الموقف الحسي الذي يشكل صميم البحث الجمالي، وتتأسس لحظاتها الجمالية عبر الجسر الجامع بين النغمية والانفعالية، أو خلال نسق الانسجام والتوازن في الوحدة النصية.

ولا شك أن مواكبة قصيدة التفعيلة الجزائرية المعاصرة للتغيير، جعلتها توافق بتنويعاتها النصية الموجة التجاوزية، التي بلغت ذروتها في التسعينيات، حيث تم أحيانا التحرر من الجذور الغنائية، والبحث عن مكاشفة الواقع عبر المخزون الذاكري، لترصيع المشهد الدرامي وهو ما تركها تتصل بالجمالية، التي تختزل عناصر العمل الأدبي، وترمي إلى الوقوف على المقاييس الفنية والجوانب الإبداعية، التي تحقق المصالحة بين الداخل والخارج.

لأجل ذلك كله رأينا أن تكون الدراسة في إطار شعر التفعيلة الجزائري، وهذا ليس شرخا معرفيا ولا قطيعة مع الشعر العمودي، وإنما استلزم البحث في الشكل الحداثي الراهن تتبعا لخصوصية نظام التفعيلة ولسماته الجمالية، على أن أكثر من اختار الأبنية المحدثة كان ممن درج في الكتابة العمودية، وهو ما يثبت قناعة التحول وشرعية هذه الكتابة.

وأما عن البحث في القصيدة الجزائرية دون المشرقية فأسبابه أهمها: تقديم نصها للقراءة، لاسيما وأنها تعاني قلة الممارسة النقدية فيما يتعلق بالبحوث المستقلة بشعر التفعيلة الجزائري، وإن وجدت فقد اقتصرت على أسماء دون أخرى، وعلى فترة دون سواها، مما جعلها لا تفصح عن الصورة المتكاملة لطبيعة البناء لدى شاعر التفعيلة.

ونتيجة لهذا كانت علة قصور الخلفية النظرية في هذا البحث، إدراكا منه أن الشعر الجزائري أحوج ما يكون إلى المقاربة الإجرائية منها إلى الدرس النظري التفصيلي، لاسيما أن العديد من البحوث قد فصلت في التنظير، على غرار كتاب "يوسف ناوري" "الشعر الحديث في المغرب العربي"، وما قدمه "مشري بن خليفة" في كتابه سلطة النص من وقوف جزئي حول الخصوصية، وحركية الإبداع عند كل من حمري بحري والأخضر فلوس، ويمكن الإشارة أيضا إلى دراسات ركزت على مبحث جمالي دون غيره، كبحث البنية الإيقاعية في القصيدة المعاصرة لصاحبه "عبد الرحمن تبرماسين".

والحق أن هذه الدراسة هي محاولة للمشاركة في توسيع دائرة البحث، ليشمل أكثر الشعراء ثراء في العطاء الشعري، محاولا الانتصار لمضمرات النص منتقيا أكثر النصوص توافقا مع المنحى الدراسي.

ولا تكتمل تلك المشاركة إلا باختيار الفترة، التي يعتقد أنها مرحلة تحول نوعي في شعر التفعيلة، إذ تعد استجابة للمخاض الذي ميز سنوات السبعينيات، وتتمة للدراسات السابقة كان الاهتمام بهذه الفترة، إذ حظي الشعر الجزائري بدراسات ترصد ظواهره الفنية، وتتعقب معالجة الظاهرة على أساس عنصرها الزمني، كما هو الأمر في كتاب "محمد ناصر" الشعر الجزائري الحديث، غير أن البحث تناول فترة ما بعد الحركة الإصلاحية حتى سنة 1975، إضافة إلى بحث عبد الحميد هيمة الذي يعالج الصورة الفنية ولم يتجاوز فترة الثمانينات.

من ثمة كانت حوافز امتطاء صهوة السفر في رحاب الخطاب الشعري الجزائري بالبحث الموسوم بـ "جماليات شعر التفعيلة في الجزائر ( 1980–2008)" للإجابة عن أسئلة تؤسس متنه نذكر منها:

- ما أهم المقومات النصية التي يتأسس عليها المتن الشعري لقصيدة التفعيلة؟ وما وظيفتها الجمالية؟
- فيم تمثلت خصوصية قصيدة التفعيلة الجزائرية؟ و كيف تقدم نسقها الجمالي بعيدا عن الانصهار في القصيدة المشرقية؟

و لا يفند عرض قصيدة التفعيلة مجزأة خضوعها لوحدة النسق، إنما ذاك مطلب أوجبته مقتضيات الدراسة، ومع ذلك فكثيرا ما أظهر البحث توحد البناء وتكامل التجربة الفنية عند شاعر التفعيلة في الجزائر، وكانت المكونات الشعرية تتعاضد لدى شعراء عدة وكأنها تشكل منظومة نصية واحدة.

ولعله كان طبيعيا أن ينتظم البحث في أربعة فصول، يسبقها مدخل حول الجمالية وشعر التفعيلة التفعيلة، يحدد فلسفة الجمال وصلتها بالفن ثم الشعر، ويتطرق إلى جذور شعر التفعيلة وإرهاصاته المشرقية والجزائرية، وتعقبها رؤية ختامية تجمع أهم النتائج والمحصلات، التي تم تعيينها بعد تتبع مسار تجربة قصيدة التفعيلة في الجزائر.

ويعنى الفصل الأول المعنون بجمالية اللغة الشعرية – بعدها الركن الأساسي الذي تقوم عليه الظاهرة الجمالية الحسية – بدراسة تنوع التشكيل العنواني مما يحقق الوظيفة الإغرائية الجمالية القائمة على الاقتصاد اللغوي من جهة، والتكثيف الإشاري المنفتح على المغامرة التأويلية من جهة أخرى. كما يركز النسيج اللغوي على المكونات التركيبية وملمحها الانحرافي، الذي يؤدي وظيفة تنبيهية تسحق المتوقع لتؤسس جمالية المفاجأة ونغمية التنظيم الإيقاعي.

وبمقاربة اللغة السيرذاتية تتكشف أغوار البواطن، وعبر اللغة الصوفية التي تمارس الانزياح إلى عوالم الإشارة نلمس الجمال الرمزي.

أما الفصل الثاني الموسوم بجمالية الصورة الشعرية فهو محاولة للوقوف على النظام المعرفي المتماسك في العلاقات التصويرية، التي تسهم في تتمية المعرفة الجمالية، خاصة أن المجاز يختزل التفاعل بين الوعي والانفعال، وبين الإدراك والوجدان، و يقوم على التقابل التناظري بين الصور، والتناغم الضدي الذي من شأنه أن يضفي على القبح جمالا، كما له فضل الإبانة وبث الحياة في الجماد بتبادل مجالات الإدراك، وعليه كان تناول الصورة بنوعيها الشعرية والرمزية وصولا إلى توظيف النص الغائب في الخطاب الشعري.

ويتضمن الفصل الثالث الذي ظهر بعنوان جماليات التشكيل الإيقاعي دراسة للإيقاع بوصفه الوجه الأكثر إبرازا للجمالية، إذ يعد شبكة ملمة للتشكيل الدال والعلاقات اللفظية المتبلورة في مقاطع نغمية منسقة، وفيه تمت معالجة مسألة الوزن وتحولاته العروضية، وكذا ظاهرتي التدوير والتقفية، ثم البحث في جمالية النغم السمعي الصادر عن التكرار الصوتي، المرتبط بالنبض الهوائي، إضافة إلى قراءة النسيج المرئي القائم على جمالية توافق البنى الهندسية واللغوية، وأخيرا دراسة الإيقاع الدلالي المتابع على حركية الإيقاع السردي، وجمالية التداول في المشهد الحواري.

وانصرف الفصل الرابع الذي عنون بجمالية المكان – المتصل بذلك الحلم الطوباوي الجميل الباحث عن متعة الاستقرار، ولذة الانتصار عن الواقعي نزوعا إلى الممكن الجمالي واستكشافا للمجهول – إلى البحث في المفهوم الفلسفي والأدبي للمكان وبيان صورته الحركية المتأرجحة على محور التواصل القطبي (مغلق/مفتوح)، المعلن عن تداخل الإحداثيتين، وانتهاء رحلة البحث إلى جمالية العودة نحو الماضي من

د

جهة، أو تشكيل ذلك الانصهار الهندسي والفضاء النصبي، لكتابة منشور قانون الحماية المفتقد من جهة أخرى.

واقتضت الضرورة أن يصاحب هذه الخطة منهجا يعضد تقفي تلك العناصر، لذا اعتمد البحث على المنهج الفني الاستقرائي، الذي يناسب البحث الجمالي، إذ يكشف عن الظواهر الفنية التي تسهم في التشكيل الشعري، كما استفاد من مناهج أخرى في التحليل كالمنهج الوصفي.

وقد استقى البحث مادته من مراجع عدة أهمها: يتم النص لأحمد يوسف، و كتاب قضايا الشعر المعاصر لنازك الملائكة ، ودير الملاك لمحسن أطمشن، والقصيدة العربية دراسة تحليلية في البنية الفكرية والفنية المعاصرة لكميليا عبد الفتاح، إذ أتاحت لنا هذه المراجع وأخرى سبل التحليل والمعالجة.

ويتكرر القول إن البحث مغامرة، ومغامرة هذه الدراسة مغامرتان، إحداهما البدء بمطاردة فكرة هاربة حتى عند أصحابها، والاتصال بمجال يقبع تحت سلطة المفارقة المفهومية، والأخرى اختيار فترة تقارب النصف قرن يجعل الجهد مشتتا، و كثيرا ما يجانب العمق ويلتصق بالسطحية، لكنها "متعة التعلم" التي قررها أرسطو، ولذة الامتطاء التي حدثنا بها بارت، لذا دين علي أن أقدم أسفي عن كل خطأ جاء سهوا، واعتذاري عن كل قصور جانب الصواب، عسى أن تكون الشفاعة هيب أجر الاجتهاد.

ولا سبيل إلى الختام قبل حمد لله الذي ﴿ خَلَق اللَّإِ نَسَنَ ﴿ عَلَّمَهُ ٱلَّبَيَانَ ﴾ ولا سبيل إلى الختام قبل حمد لله الذي ﴿ خَلَق الْإِنسَانَ ﴾ أم شكرا جزيلا لأصحاب الخلق والفعل الجميل من قسم الآداب واللغة العربية، و أصدق الوفاء وأجزل الثناء لمن أحاط البحث بالتصويبات والملاحظات: "الأستاذ المشرف عبد الرحمن تبرماسين "جزاه الله كل خير ومنحه أتم العطاء.

٥

### مدخى: تحديد المفاهسيم

1 الجمالية 2 شعر التفعيلة

#### الجمالية:

هناك ارتباط بين الإنسان والفن، لكونه «إدراك عاطفي للحقيقة »<sup>(1)</sup> وما دام الإنسان ميالا إلى الجميل نافرا من القبيح معتدا بالقيم الجمالية، فإن الجمال يتدخل في مجمل ظروف حياته، وقد كان الفن غارته التي شنها على قبح الواقع وسبغ عليه الأبعاد الجمالية، ليصبح (الفن) «قدرة على توليد الجمال ومهارة في استحداث متعة جمالية»<sup>(2)</sup>.

ولقد تعددت المواقف واختلفت الآراء في تفسير مفهوم الجمال؛ وذلك لتباين المعارف والمنطلقات الفلسفية والعلمية التي حاولت الإحاطة بمظهره.

فنظر إليه "أفلاطون Platon" على أنه ملكة مثالية لا يمكن إدراكه بالمعارف الحسية، إنه في المثال مطلق أما في الواقع المحسوس فنسبي، وبذا انتهى تفسير الجمال عند أفلاطون إلى «التوحيد بين الجمال وبين المثال العقلي، الذي يتجلى في التناسب والائتلاف الهندسي»<sup>(3)</sup>، وكذلك عد "أرسطو" الفن محاكاة؛ ولكنه لم يقيده بالمثل، بل وجده يرتقي من محاكاة ما هو كائن إلى ما يجب أن يكون، لذا فالجمال عنده موضوعي، له وجود خارجي يدركه العقل بخصائص موضوعية. ومن أهم صفات الجميل «الترتيب والتناسق والوضوح والغائية والوحدة »(1)، وبذلك أدرك "أرسطو" أن الجمال سمو رؤيوي وارتقاء على الواقع.

<sup>(1)</sup> محمد زكي العشماوي: فلسفة الجمال في الفكر المعاصر، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط1، 1980، ص 08.

<sup>(2)</sup> من، ص 10.

<sup>(3)</sup> أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، دار أنباء للطباعة والنشر والتوزيع،القاهرة، مصر، ص65. \* الجميل لا يتلخص في مجرد ترتيب الأجزاء بل ينبغي أن يكون له حجم معين يستحيل وجوده في ما هو شديد الصغر كما يستحيل وجوده في الحجم الكبير جدا (ليسهل النظر إلى هذا الحجم) أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، ص85.

وقد ارتبط الجمال في فكر العصور الوسطى بالروح (وسيلة إدراك الخير)، إذ إن فلسفة "أفلوطين Plotin" في الجمال ارتبطت بالأخلاق، ذلك لأن «الجميل يشير إلى الواحد المطلق الخير الذي تصدر عنه الصورة المشعة »<sup>(2)</sup> ويبدو أن "أفلوطين" لم يبتعد كثيرا عن رؤية "أفلاطون" للجمال، حيث وحد بينه وبين الخير. وجعل له درجات أعلاها ما هو في العالم العقلي ( المثال) وأدناها المحسوس ( الموجود في الطبيعة).

ومع بداية العصر الحديث، أضحى الجمال بعيدا عن الأخلاق والمنفعة والمثالية وارتبط بالعلمية، فعرف "ألكسندر قوتليب بومغارتن Alexander Gottlieb" علم الجمال في كتابه تأملات فلسفية بـ " Aesthetics" علم الجمال في كتابه تأملات فلسفية بـ " Aesthetics" الأستطيقا (4)\*. ويعود هذا المصطلح في أصله إلى اللغة اليونانية، وهي مشتقة من الكلمة "Aisthesis"، فعلم الجمال يبحث في شروط الجمال ومقاييسه ونظرياته (5).

ويقسم جميل صليبا علم الجمال إلى قسمين:

القسم الأول نظري عام، والقسم الثاني عملي خاص.

<sup>(1)</sup> على أبو ملحم: في الجماليات نحو رؤية جديدة إلى فلسفة الفن، المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،ط1990، من 26 وص30.

<sup>(2)</sup>عز الدين إسماعيل: الأسس الجمالية في النقد العربي، عرض وتفسير ومقارنة، دار الفكر العربي للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، (دط)، 1992، ص 35

<sup>(3)</sup> ولد في برلين سنة 1714 توفي سنة 1968 وهو أستاذ فلسفة وتلميذ لكرستيان فولف أول من حدد مفهوم علم الجمال ووضع قواعده الأولى في مؤلفه الأستطيقا عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط1، 1984، ج 1، ص 294.

<sup>\*</sup> الأستطيقا تعني الحساسية الوجدانية أو ( عالم الأحاسيس المعرفة الحسية) أما المعنى الاصطلاحي فهو الدراسة العلمية للنشاط الجمالي

<sup>(5)</sup> هالة محجوب خضر: علم الجمال وقضاياه، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، القاهرة، ط600،1، ص13.

القسم الأول: يهتم بالبحث عن الصفات المشتركة بين الأشياء الجميلة، وهو يفسر طبيعة الجمال تفسيرا فلسفيا؛ لأنه علم معياري Normatif كالمنطق والأخلاق، أما الثاني فهو يبحث في صور الفن ويطلق عليه اسم النقد الفني. (1)

إن علم الجمال حسب تقسيم "جميل صليبا" في جزئه النظري يركز على ما تجتمع فيه الأشياء الجميلة، كما يمكنه في قسمه العملي أن يبحث في الفن عامة وتذوقه والوعي به، وعليه فالجمال مرتبط بالإحساس لذا فقد يختلف في تقدير الجميل.

ويبدو أن علم الجمال قد أقام بعيدا عن قيد الفلسفة الصوفية الغائية، حيث جعل له " امانويل كانط Imanuel kant " مجالا مستقلا في كتابه "نقد الحكم" (2) وعد « ملكة الحكم وسيطا بين ملكة الذهن المعتمدة في مجال المعرفة، وملكة العقل المعتمدة في مجال الأخلاق؛ لذا أصبح الشعور باللذة وسيطا بين المعرفة والإرادة، أما المبدأ الذي تعتمد عليه ملكة الحكم فهو الغائية »(3).

إن العملية الإبداعية عملية أستطيقية، ترجع في أساسها إلى الذات المبدعة لا إلى المادة الجمالية، لذلك يقول "كانط": «الجمال هو ما يمكننا أن نتمثله خارج أي مقولة من مقولات ملكة الفهم، باعتباره موضوعا للذة عامة، ولتقدير الجمال حق قدره لا بد من امتلاك عقل مثقف »(4) وحاول "كانط" من خلال هذا توضيح أساسيات الحكم

10

<sup>(1)</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني،ومكتبة المدرسة، بيروت لبنان، (دط)، 1982، ج1، ص 408-409.

<sup>(2)</sup> قسم كانط هذا الكتاب إلى جزأين الأول نقد الحكم الأستطيقي تتحقق فيه اللذة من تأمل الشكل بغير إدخال ما يجب أن يكون علية والثاني نقد الحكم الغائي. ويدخل في اعتباره التنظيم الكلي المستمد من العقل المطلق حين يفترض التصور الأمثل. ينظر أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، ص112.

<sup>(3)</sup>أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، ص108.

<sup>(4)</sup> فريدريك هيجل:المدخل إلى علم الجمال، فكرة الجمال،ترجمة جورج طرابيشي، دار الطليعة للطباعة والنشر، لبنان بيروت، ط2،1988، ، ص 109.

الجمالي<sup>(1)</sup> بجعل الجمال إمكانية واقعية قابلة للتحقق (ما يمكننا أن نتمثله)، وهو إحساس تأملي خالص يخلو من دوافع الرغبة والحاجة بعيدا عن المنفعة (خارج مقولة من مقولات ملكة الفهم)، باعتباره موضوعا للذة عامة واتفاق كلي غير مرتبط بقوانين منطقية وقواعد مرتبة، وعليه «يجب أن يكون الجميل ذا طبيع ـة غائية »<sup>(2)</sup> (موجودة لذاتها) فلا وجود لغاية خارجية.

لقد انتهي "كانط" إلى الفصل بين الحكم المعرفي والحكم الذوقي، والتأكيد على أن « الخبرة الجمالية لا ترجع إلى النشاط النظري، الذي يقوم به الذهن والذي يحدد شروط المعرفة في علوم الرياضيات والفيزياء، كما لا ترجع إلى النشاط العلمي الذي يحدد السلوك الأخلاقي المعتمد في الإرادة، ولكنه يرجع إلى الشعور باللذة الذي يستند على اللعب الحر بين الخيال والذهن» (3).

وقرر وفقا لذلك «أن الشعر يربي المخيلة ويوسع من آفاق الذهن، ويمدنا بما لا حصر له من أفكار: إننا لو حكمنا على قيمة الفنون الجميلة بالاستتاد إلى الثقافة التي يزودنا بها كل فن أو مدى الترقي النفسي الذي يصيب ملكتنا من جراء ممارسة هذا الفن أو ذاك لكان الشعر أسمى الفنون جميعا، ولكانت الموسيقى آخر الفنون قاطبة »(4)، وبذلك استطاع كانط أن يهز الأساس الفلسفي – الذي أنبنت عليه نظرية الأجناس الأدبية الفنية في فروعها المختلفة، و التقت إلى جعل الرؤيا الإنسانية مركزا للوجود ومفسرا له.

<sup>(1)</sup> لنتبع تفاصيل اللحظات أو مبادئ الحكم الجمالي بتفصيل ينظر أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، ص ص112-113-114.

<sup>(2)</sup> فريدريك هيجل:المدخل إلى علم الجمال، فكرة الجمال،ترجمة جورج طرابيشي،ص 109.

<sup>(3)</sup> أميرة حلمي مطر: مدخل إلى علم الجمال وفلسفة الفن،دار التتوير للطباعة والنشر، ط1،2013، ص 11.

<sup>(4)</sup> تيسير محمد الزبادات: توظيف القصيدة العربية المعاصرة لتقنيات الفنون الأخرى، دار البداية ناشرون ومبدعون، الأردن ، ط1، 2010، ص ص22-23. نقلا عن، زكريا إبراهيم: الفنان والإنسان، دراسات في علم الجمال وفلسفة الفن، ص 134.

وعلى العكس من كانط ركز " فريدريك هيجل "Fridrish Hegle" على المحتوى أكثر من الشكل، «بما أن الفن تعبير حسي عن الروح المطلق، فهو يتناول المظهر الدال على الجوهر، ويلعب دور الوسيط بين الواقع الحسي والفكر الخالص، ويرد الواقعي إلى المثالية، ويرتفع به إلى الروحانية »(1)، وعليه لا تكمن حقيقة الفن في المحاكاة بقدر ما نتجلى في ذلك التوافق بين الخارج والداخل، وبقدر ما يفصح العمل الفني عن الباطن يتحقق الإحساس الجمالي ثم الإبداع الجمالي.

وقد أكد "هيجل" على أن «ما يندمج تحت علم الجمال هو الجمال الفني لا الجمال الطبيعي، لأنه من نتاج الروح والروح أسمى من الطبيعة ( موجود خارجي)، وقد عد الجمال الداخلي (الفني) أرقى من الجمال الطبيعي، (وأردأ فكرة تخترق فكر إنسان أفضل و أرفع من أعظم إنتاج للطبعة ...فالروحي أسمى من الطبيعي) »(2).

وإذا كانت «أسمى اسم تفضيل لا يشير إلا إلى فارق كمي... فالحال أن الفارق بينهما (الجمال الفني والجمال الطبيعي) ليس محض فارق كمي، فالجمال الفني يستمد تفوقه من كونه يصدر عن الروح و بالتالي عن حقيقة، بحيث أن ما هو موجود لا يوجد إلا بقدر ما يدين بوجوده لما هو أسمى منه ... فالجمال الطبيعي انعكاس للروح ولا يكون جميلا إلا بقدر ما يصدر عن الروح، وعليه ينبغي أن نفهمه على أنه كيفية ناقصة للروح متضمنة بذاتها في الروح» (3).

ولكون «الشعر هو الفن الكلي للروح الذي أصبح حرا في ذاته وليس مقيدا بتحققه في المادة الحسية وبدلا من هذا فإنه ينتشر بشكل مطلق في المسافة الباطنية والزمن الباطني للأفكار والمشاعر »(4)، فهو حلقة الانتقال والوصل بين الفن والدين، حيث تعبر

<sup>(1)</sup> أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، ص ص126-127.

<sup>(2)</sup> فريدريك هيجل: المدخل إلى علم الجمال، فكرة الجمال، ترجمة جورج طرابيشي، ص 08.

<sup>(3)</sup> من، ص 09.

<sup>(4)</sup> فريدريك هيجل: علم الجمال وفلسفة الفن ، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، مكتبة دار الكلمة للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر ، ط140، ص 149.

الفكرة عن نفسها في قالب التصور الخيالي، كما أنه (الشعر) موضع الصدارة بالنسبة إلى كل ما عداه من الفنون، ذلك أن فيه أسمى ضروب النشاط الجمالي على اعتبار أنه تصوير ذهني لعالم حسي (الفن المطلق للفكر) مما يثبت تحرر طبعته من المادة، لذلك فهو يرتبط بفكرة الجمال باعتبارها موضوعا حسيا ((الجميل هو التجلي الحسي للفكرة)).

إن الشعر هو «الفن العام الأكثر شمولا، الفن الذي أفلح في الارتفاع إلى الروحية الأسمى. ومادته اللغة التي تتكون من أصوات تختلف عن أصوات الموسيقى. إن الصوت الذي في الموسيقى رنين مبهم تحول إلى كلمة ملفوظة واضحة تعبر عن مشاعر وأشياء، لقد تحولت الأصوات إلى إشارات تمثيل في الشعر بأنواعه الثلاثة (الملحمي والمسرحي والغنائي) والشعر أكمل الفنون لأنه يصور الفن الروحي، والشعر المسرحي خيره لأنه يصور العالمين الباطني والخارجي ويمثل التاريخ والطبيعة والنفس بينما يقتصر الغنائي على النفس والملحمي على التاريخ»(1).

ويبدو اعتبارا مما سبق أن ثمة ما يميز الشعر عن باقي الفنون، وهو مبدأ الروحانية، إذ تتوفر له القدرة على التعبير عن الجوانب الداخلية، وكذا الخصائص الخارجية أيضا من خلال التخيل، وبذلك فهو تعبير عن المفهوم الفلسفي للجمال.

إن ما يجمع بين الشعر والموسيقى هو وحدة الوسيلة الحسية "الصوت"، لكنه في الموسيقى صادر عن الخارج، بينما في الشعر ناتج عن الداخل متوجه إلى الخارج (جهاز النطق) متحول إلى إشارات لفظية واضحة، تصور تلك التمثيلات التي تشير إليها.

.

<sup>(1)</sup> على أبو ملحم: في الجماليات نحو رؤية جديدة إلى فلسفة الفن، ص 71. نقلا عن : فريدريك هيجل : مدخل إلى علم الجمال، ترجمة جورج طرابيشي، دار الطليعة، بيروت، ط1، 1978، ص 145.

هناك ثلاثة أنماط للشعر، أسماها الشعر المسرحي؛ لأنه يجمع بين الشعر الغنائي الذاتي والشعر الملحمي الموضوعي.

ولعلنا سنكتفي بما تقدم في تعريف الجمال وعلمه مقتصرين على الفلسفة الغربية دون الفلسفة العربية؛ لأننا وجدنا اقترابا بين ما تعرضنا له وما هو وارد في مصنفات الفلاسفة العرب، لكننا سنتوقف عند أكثر الشعراء الجزائريين إشارة إلى الجمال وهو عثمان لوصيف.

لقد التقى تعبير عثمان لوصيف -عن اعتبار الجمال مرتبطا بالغموض منفلتا من التطويق الاصطلاحي- مع مقولة "جان برتليمي Jean Barthélémy « أن فكرة الجمال لا تقبل التفكير ولا يمكن الاستغناء عنها ، لأنها في وقت واحد حاضرة هاربة » (1)

الجمال يتجول حرا طليقا(2)

أحاول أن أمسك بالباقة الدنية للجمال

فتنفلت من بين أصابعي

كالضياء الهارب

وردد الشاعر كذلك فكرة الجمال الروحي الشائعة في الفلسفة القديمة متجاوزا الجمال الحسى رابطا بين الجمال والطهارة (الخير).

الجمال نوع من السر الروحاني<sup>(3)</sup> لا تعانقه إلا النفوس الطاهرة إذا أرت أن ترى الجمال الحقيقى

<sup>(1)</sup> جان برتليمى: بحث في علم الجمال، ترجمة أنور عبد العزيز، مؤسسة فرنكلين، دار نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة، ص ص-09-10.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: كتاب الإشارات، دار هومة ، الجزائر ، (دط) ، 1999، ص 23.

<sup>(3)</sup> من، ص ص 26-27.

#### فانظر إليه بعين الروح

#### لا بعين الجسد

#### لن تفهم الجمال إلا إذا استطعت أن تتوحد به

ثمة حاسة أولاها عثمان لوصيف عناية وهي "العين"، لأنها تحقق إبصار الذات وإبصار الروح معا. مستندا على ما وصل إليه هيجل «ينبغي أن يتحول العمل الفني إلى عين في كل أجزاءه كي يكتسب القدرة على تحقيق الباطن وإظهاره»(1).

يقول "عثمان لوصيف":

#### من لم يعبد الجمال فهو كافر<sup>(2)</sup>

إن الجمال في الشعر الصوفي نوع من العبادة لأنه يرتبط بالفضيلة.

وقد يكون مبرر اجتماع هذه الآراء ما ذهب إليه "غنيمي هلال" من أنَّ الصوفية والرومانتيكية تلتقيان في نظرتهما إلى الجمال، « وذلك لأن الأدب الصوفي أساسه الفلسفة العاطفية كالأدب الرومانتيكي» (3).

«والجمال وحده عند الرومانتيكين مرآةُ الحقيقة التي ينشدون، يقول "ألفْرَيد دي موسيه (A .de Musset)": ((لا حقيقة سوى الجمال، ولا جمالَ بدون حقيقة )) » (4).

صفوة القول فيما ذكر أن الجمال المرتبط بالتناسق والوحدة -على حد تعبير أرسطو - يجد امتداده في نص التفعيلة؛ لأنها نص الوحدة العضوية، وكذلك الجمال المتصل بالتحرر يتأكد مع حركة التمرد على المكرر في هذا النوع من الشعر.

ويمكننا أيضا أن نجد لارتباط الجمالية بشعر التفعيلة مبررين:

<sup>(1)</sup> مجموعة من المؤلفين: فلسفة علم الجمال عبر العصور، دار الإعصار العلمي للنشر والتوزيع، الأردن، ط1، 2010، ص 100.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: كتاب الإشارات، ص 24.

<sup>(3)</sup> محمد غنيمي هلال :الرومانتيكية، ،دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، (د.ت)، 173.

<sup>(4)</sup> من: 13.

أولهما - أن هذا الشعر كان استجابة لتعبير عن ذلك الكمون الداخلي.

وثانيهما - هو تلك القناعة التي أدركت في شعر التفعيلة أن الشعر لا يعد نتاجا آليا فلا سبيل إلى تقييده بقاعدة.

#### شعر التفعيلة:

استحدث شعر التفعيلة سنة 1947<sup>\*</sup> في العراق مع قصيدة الكوليرا، وقد ذكرت "نازك الملائكة" ظروف كتابة هذه القصيدة (1) تأكيدا منها أن الشعر العمودي لم يستوعب مشاعرها؛ لأنه يقوم على وحدة السطر، بينما « يتخذ شعر التفعيلة من التفعيلة الواحدة لا من أوزان البحر وتركيب شطره من التفعيلات دون التقيد بقافية ، ودون التقيد بعدد محدد من التفعيلة التي يستخدمها الشاعر لكي يكرره كل سطر »(2).

وترى نازك أن شعر التفعيلة بدأ خجلا، شأنه شأن كل حركة جديدة تتعرض لمثل هذه الفجاجة، وهي تتطلب زمنا لتدرك أسباب النضج (3)، وتؤكد أن «المجتمعات

16

<sup>\*</sup> شغلت قضية السبق النقاد وعدوا انطلاقته التفعلية لبدر شاكر السياب بقصيدته هل كان حبا 1946 في ديوانه أزهار ذابلة، غير أن تلك القضية لا تستحق ما أوليت من أهمية ، لأن النموذجين أتيا لاستكمال ما سبقهما من محاولات. ينظر يوسف الصائغ: الشعر الحر في العراق منذ نشأته حتى عام 1957، منشورات إتحاد كتاب العرب، دمشق، 2006، ص 48.

<sup>(1)</sup> فقالت كتبت تلك القصيدة أصور بها مشاعري نحو مصر الشقيقة، خلال وباء الكوليرا الذي داهمها، وقد حاولت التعبير عن وقع أرجل الخيل التي تجر عربات الموتى من ضحايا الوباء في ريف مصر، وقد ساقتني ضرورة التعبير إلى اكتشاف شعر التفعيلة، وقد أرسلت نازك هذه القصيدة إلى مجلة العروبة في بيروت و نظمت قصيدة الكوليرا على وزن بحر الخبب ( المتدارك). ينظر نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر، منشورات مكتبة النهضة، بغداد، ط3، 1967، ص 23.

<sup>(2)</sup> عبد الحكيم عبدون: الهوسيقى الشافية في البحور الصافية، العربي للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2001، ص 35.

<sup>(3)</sup> ينظر نازك الملائكة قضايا الشعر المعاصر، ص 26.

الإنسانية ألفت عبر التاريخ، أن تقابل التجديد في كثير من الريبة والتحفظ، فلا تتقبله إلا بعد رفض طويل ومقاومة» (1).

غير أن « الطريق الوحيد إلى المحافظة على التراث القديم هو السماح باستمرار الجديد ، فالتجديد هو الذي يحتفظ من القديم بعناصره الحيوية التي تستحق البقاء، لأنه هو الذي يجدد حيويتها باستمرار ، بتمكينها من اتخاذ أشكال جديدة تلائم تغير طرائق التفكير وأساليب الاستجابة الفنية ، وهو الذي يغذيها بعناصر جديدة تجدد إخصابها وتواصل شبابها »(2).

وقد حددت ناز ك الملائكة أسهاب البحث عن كتابة جديدة ، تتعدى الانتظام السنتيمتري في عوامل اجتماعية أربعة هي: النزوع إلى موافقة الواقع، والحنين إلى الاستقلال، والنفور من النموذج المتكرر، وإيثار المضمون على الشكل، دون أن نسقط المطلب النفسى المذكور سابقا<sup>(3)</sup>.

ولعل التحرر لا يعني الخروج عن الذاكرة ، لأن الذاكرة هـي التي تصنع هوية ال\_عمل، لذلك لم يستطيع شعر التفعيلة الخروج الكامل على النموذج الأبوي، لأن الكتابات الحديثة لابد أن تحتفظ بالشكل التقليدي حتى تجد لذاتها موضعا.

وهو لا يمثل هجوما ولا ينظر للقديم نظرة قصور وجمود بل هو امتداد طبيعي للأوزان القديمة، الغرض منه تأصيل تجربة جديدة تتيح حرية أرحب للإبانة عن انفعالات الذات الداخلية، «لقد وجد الشعراء في التفعيلة بدلا من نظام الشطرين ما يحقق هذه الأمنية ويكشف عن منا حي التفكير وتجارب النفس بمختلف أنماطها وصورها فلا غرابة أن يؤثروا شعر التفعيلة» (4).

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص37.

<sup>(2)</sup> محمد النويهي: قضية الشعر الجديد، المطبعة العلمية، القاهرة، (دط)، 1964، ص 255.

<sup>(3)</sup> ينظر نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر، ص43-47.

<sup>(4)</sup> مصطفى درواش: تشكيل الذات واللغة في مفاهيم النقد المنهجي ،منشورات تحليل الخطاب، دار وائل للطباعة والنشر، (دط) 2008، ص 230.

من أجل ذلك يرى بعض الدارسين أن الشعر الحر « لا يعبر بدقة عن مضمون الحركة الشعرية المعاصرة، ويرون أن مصطلح الشعر الحر في الانجليزية والفرنسية يعني التخلي عن الوزن والقافية وهذا غير ما يحدث في شعرنا العربي. لذلك يستخدمون مصطلحات بديلة مثل "الشعر الجديد" أو "المعاصر" أو "الحديث" أو "شعر التفعيلة" »(1) ، وبالرغم من أن نازك الملائكة اختارت مصطلح الشعر الحر، فإن ذلك لا يعنى مطلقا ضرورة الانصياع لما هو شائع مع بداية قيام الحركة.

و نجد صلاح فضل يذهب إلى أن «الشعر الحر، كما سمي في البداية، اصطلح علي تحديده فيما بعد شعر التفعيلة»(2).

إلا أننا لا نختار مصطلح "شعر التفعيلة" لمجرد جدة استخدامه، ولكن لأنه مصطلح عربي بخلاف تسمية الشعر الحر أولا، ثم لمجانبة وقوع الالتباس بينه وبين «الترجمة الحرفية لمصطلح "free Verse" أو "libre vers" أو "libre vers" لتماشى عروضيا مع ما يطلق عليه مصطلح الشعر الحر في إبداعنا العربي ثانيا.

ويعتقد غالي شكري « أن هذه التسميات مجتمعة تحد من قيمة الحركة الحديثة في الشعر العربي، لأن ما طرأ عليه لم يكن مجرد تجديد أو تحرر أو انطلاق، بشكل عام. إن التعميم الذي تتضمنه هذه الألفاظ [ " الشعر الجديد" أو "الشعر الحر" أو "الشعر المنطلق"] هو الذي يجردها من عنصر المطابقة على واقع الحال. »(4)

<sup>(1)</sup> سيد بحراوي: الإيقاع في شعر السياب، نواره للترجمة والنشر، القاهرة، ط1، 1996، ص 204.

<sup>(2)</sup> صلاح فضل: أساليب الشعرية المعاصرة، دار قباء للطباعة للنشر والتوزيع، القاهرة، ( دط) ، 1998 ص 84.

<sup>(3)</sup> جبرا إبراهيم جبرا: الرحلة الثامنة،دراسات نقدية، المكتبة العصرية، بيروت، ط1، 1967، ص 18.

<sup>(4)</sup> غالمي شكري: شعرنا الحديث إلى أين، دار الأفاق الجديدة، بيروت، ط2،1978، ص 07.

والحق أنه لا بد من الاتفاق حول استخدام مصطلح واحد يتلاءم مع ما تقتضيه خصوصية النص وما يفرضه جوهر الحركة وواقعها .

#### شعر التفعيلة في الجزائر:

قد يكون من الواجب الوقوف عند إشارا ت تتبع تطور الحركة الشعرية لقصيدة التفعيلة في الجزائر.

عد محمد ناصر لشعر التفعيلة في الجزائر ثلاث مراحل $^{(1)}$ :

المرحلة الأولى: (1955\_1962) وهي مرحلة \* ميلاد شعر التفعيلة (2)، وتميزت في الكثير من كتاباتها بالميل إلى التقريرية والسطحية في التعامل مع التجربة الجديدة، وقصيدة طريقي (3) لأبي القاسم سعد الله 1955 هي نظيرة الكوليرا في الشعر العراقي، ويقول الشاعر تجاه دافعه للتجديد «كنت أتابع الشعر الجزائري منذ سنة 1947 باحثا فيه

(1) ينظر محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط1، 1985 ، ص ص 49-166.

<sup>\*</sup> وقد رأى عبد الله ركيبي أن الشعر الجزائري يسير في خطين متوازنين من حيث الاهتمام هما الخط العمودي وخط الشعر الجديد على أن شعراء العمودي يمتازون بالاهتمام باللغة بينما أصحاب اللون الجديد يهتمون أكثر بالصورة الفنية وبالرمز عبد الله ركيبي: الشعر ... في زمن الحرية، دراسات أدبية ونقدية، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، (د ط)، 2009، ص212.

<sup>(2)</sup> والحقيقة أنه لا يمكن إغفال محاولة رمضان حمود سنة 1928 في نصه " يا قلبي" الذي تميز بتعدد الأوزان وتغير القوافي غير أن وفاته حالت دون تأثيه في الشعر الجزائريمحمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية، ص 149–150.

<sup>(3)</sup> قال الشاعر أنه كتبها في 15 مارس 1955 ونشرها في 23 مارس من السنة نفسها في جريدة البصائر العدد 313. ويقول فيها:

<sup>((</sup>سوف تدري راهبات واد عيقر/ كيف عانقت شعاع المجد الأحمر/ وسكبت الخمر بين العالمين/ خمر وحب وانطلاق ويقين/ ومسحت أعين الفجر الوضيه/ وشدوت لنسور الوطنية/ إن هذا هو ديني/ اتبعوني أو دعوني/ في مروقي / فقد اخترت طريقي/ يا رفيقي)) أبو القاسم سعد الله: دراسات في الأدب الجزائري الحديث، ص 52-53. نقلا عن: أحمد يوسف: يتم النص والجينيالوجية الضائعة، تأملات في الشعر الجزائري المختلف، منشورات الاختلاف، الجزائر، طـ1،2002، ص 59.

عن نفحات جديدة وتشكيلات تواكب الذوق الحديث، ولكني لم أجد سوى صنم يركع أمامه الشعراء  $^{(1)}$ .

وبرغم من ظروف الاحتلال إلا أن قصيدة التفعيلة وجدت طريقها للرواج لاسيما مع نزعة البحث عن الهوية.

المرحلة الثانية ( 1962\_1968) وهي مرحلة الركود لانصراف الشعراء، إما لاستكمال الدراسة أو للعمل، و كان حضور قصيدة التفعيلة فيها حضورا نسبيا، تجسده نصوص متفرقة يتجاذبها الواقع بمحوري الثورة والاستقلال، وتسيطر عليها النزعة الرومانسية.

المرحلة الثالثة ( 1968\_1975) وهي مرحلة شهدت بعض التطور، لبروز بعض المجلات والصحف، لذلك يرى مشري بن خليفة أن التجربة الشعرية عند شعراء السبعينيات « أصبحت ذات رؤية شمولية وأداة تتحكم في مسار تطور الإيقاع الموسيقي المتنامي داخل البناء الكلي للقصيدة »(2) لكن هذا لا ينفي وجود نصوص ضلت حبيسة المدار الإيديولوجي المتأثر بالفكر الاشتراكي، مما جعلها تفقد الكثير من الروح الشعرية.

وبعد عرض مراحل تطور شعر التفعيلة، حدد محمد ناصر أسباب نشأته في الجزائر فيما يأتي (3):

البحث عن نموذج يجسد طاقة التغيير والتمرد، ويسقط مبدأ التحول الثوري الواقعي على الممارسة الإبداعية، إضافة إلى عامل التأثر بين التجربتين المشرقية والجزائرية، ولعل العامل الأقوى حسب رأي هذا الباحث، هو الخاصية النفسية الذاتية إلى البحث عن قالب

<sup>(1)</sup> أحمد يوسف: يتم النص والجينيالوجية الضائعة، تأملات في الشعر الجزائري المختلف، ص 58. نقلا عن: أبو القاسم سعد الله: مقدمة ديوان النصر للجزائر، مجلة آمال، الجزائر، ( د ت ) ص 51.

<sup>(2)</sup> مشري بن خليفة: سلطة النص، منشورات الاختلاف،الجزائر، ط1، 2000، ص 49.

<sup>(3)</sup> محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية، ص 153-160.

جديد، وقد نضيف إلى تلك الأسباب الميل إلى الإيقاع الهادي حسب رأي بعض النقاد، والرغبة في المحافظة على الوحدة العضوية.

وبما أن الشعر الجزائري المعاصر شعر أفراد، فإنه يمثل ثراء التجربة وخصوصيتها التي تجعل من دارسته صعبة التتاول، وبعيدة عن التصنيف، لذلك تتم قراءة شعر ما بعد السبعينيات عن تتوع في المواقف الشعرية واختلاف في البناء التشكيلي، يتجاوز المألوف (القصيدة الصوفية والسريالية والغنائية والدرامية).

هذا ما جعل الكتابة الشعرية وفق نظام التفعيلة، تخضع إلى ظواهر مختلفة مثل: التنويع (تتوع الأوزان وفقا للمقاطع)، والتتاوب (المزاوجة بين شعر التفعيلة و الشعر التقايدي)، والتداخل (تداخل بحر شعري في بحر آخر)، و التدوير لكننا لن نستطيع تتبع تلك الظواهر لسببين أولهما أن الجمالية لا تتصل بفوضى الانسجام (عمودي/حر) على حد تعبير الفلاسفة الكلاسيكيين، وثانيهما لأن التجربة الجزائرية التي تستخدم ظواهر (التداخل/ والتتويع) تكاد لا ترقى في ثراءها إلى تكوين عينة نستطيع أن نتبنى من خلالها الحكم المطلق.

#### الفصل الأول

#### جماليات اللغة الشعرية

- 1. التشكيل الجمالي في العتبة العنوانية
  - 2. الجملة الشعرية:
    - 1.2 تعريف الجملة
  - 2.2. الجملة الخبرية
  - 3.2 توالى الجمل وأشباه الجمل
    - 3 الأساليب التركيبية وجمالياتها التعبيرية:
      - 1.3) التراكيب الإنشائية:
    - الاستفهام/ النداء/الأمر
      - 2.3) التراكيب الاسنادية:
  - التقديم والتأخير/ الحذف

جماليات الشكل الفني الفصل الثانئ

#### تمهيد:

تمثل اللغة أداة للتواصل، لذا فهي روح العمل الأدبي، ومادته التي تشكل سماته الخاصة وقيمته الفنية، فالشعر يقوم على «الإبداع في توظيف اللغة والاعتماد على الغموض واستخدام الرمزية والمفارقة والعناصر الأسلوبية الأخرى وهو ما يترك القصيدة مفتوحة لتفسيرات متعددة  $^1$ ، وبالتالي فاللغة تجسد الموقف الشعري و الفكري والمحمول الفلسفي، من خلال تصويرها لمختلف القيم الجمالية والثقافية والاجتماعية و التاريخية.

والحقيقة أن اللغة الشعرية لغة انحرافية، تستعين بالتكثيف والاختزال،والإيجاز لرسم غرض المتكلم والإشارة إلى حاجته، لذلك فهي «لغة خاصة في بنائها وتراكيبها، ولا تخرج مفرداتها عن حدود المألوف، لكن ها تتفرد في قدرتها على استيعاب الصورة المختلجة في نفس الشاعر ، باستعماله تلك اللغة استعمالا لا يخرج عن تلك الحدود »(2) ، وعليه فإن تجربة البوح الشعرية تنهض من العمق ، لتعبر عن عالم الذات، حيث تتفرد كل ذات في خصوصية الكتابة بما يصنع مزية الاختلاف، التي تدعم الوظيفة التأثيرية للعمل الأدبي.

ولعل ما يؤلف خصوصية الكتابة هو المغامرة اللغوية، «فكل إبداع مغامرة ومن لم يستطع أن يغامر مع اللغة ، فسوف يضع نفسه في حدود تضيق عليه يوما بعد يوم حتى تخنقه ».<sup>(3)</sup> والعملية اللغوية تقف على محوري التأليف والاختيار . أي طريقة

,E.S,Kasgari A.A.A,G Moghaddam, H.G,2013,Study of creativity in Iran 1 Tavakooh

Contemporary poetry, Case study: FaryadShiri Winner of Iran Poetry prize 2002, sometimes (poetry has Procedia, Social and Behavioral Sciences, vol 89 pp 387 390 been more generally regarded as a fundament al creative act employing language. The symbolism, irony and other stylistic elements of poetic di ction often 'use of ambiguity leaves a poem open to multiple interpretations.)

<sup>(2)</sup> محمد زكى الغيماوي: دراسات في النقد الأدبي المعاصر، دار المعرفة الجامعية، (د. ط) ، 1989، ص149. (3) ضرغام الدرة : التطور الدلالي في لغة الشعر، دار أسامة للنشر والتوزيع ، الأردن ، عمان ، ط1 ، 2009م، ص 33.

الفصل الثاني: جماليات الشكل الفني

يوزع بها الشاعر مفرداته؟ وكيف يختارها ويجاور بينها؟ وبقدر ما يبتكر في تلك العلاقات التجاورية بين المفردات يكون ابتكاره في الصور والأخيلة.

ولا يعني دراسة مكونات البناء متفرقة انفصالها، إنما تلك ضرورة تطلبتها متابعة عناصر التشكيل الجمالي في النص متابعة تفصيلية، فبنية اللغة تضم مجالي الدال والمدلول: فالأول يمثل ميكانيزم اللغة الشعرية، وهو ما يمكن معالجته في هذا الفصل بالوقوف على اللغة الانزياحية، والثاني يمثل الصورة الشعرية، وسوف نتطرق إليه في الفصل الموالي مع أن الأصل في الأمر هو اجتماع الفصلين معا.

ولمعرفة طاقة النص وإمكاناته، وقفت الدراسة اللغوية على تلك الظواهر المثيرة في ديوان شعر التفعيلة الجزائري، بدءا بالبنية ال تشكيهة في العتبة العنوانية، ودراسة الجملة الشعرية وأساليبها التركيبية، ثم دراسة اللغة الشعرية السيرذاتية، وأخيرا اللغة الصوفية.

#### 1- التشكيل الجمالي في العتبة العنوانية:

يعد العنوان بطاقة هوية النص، وجزءا من إستراتجية الكتابة لاستفزاز القارئ وتوريطه، لذا أصبح له أهمية بالغة، إذ يتشكل ويتنامى بتضاعف خلوي مكونا لنفسه كيانا ذاتيا يخلق منه نصا متكاملا يقابل نص المتن.

من هنا يقع القارئ أسيرا بين سلطتين، فينظر إلى العنوان كسلطة مستقلة، وينظر إليه عبر التعالق النصي كبنية صغرى محتواة في بنية أكبر، ولا بد من ضم البنيتين للحصول على المغزى، لذا يرى محمد فكري الجزار أن العنوان «علامة كاملة كما يمثل العمل [النص] هو الآخر علامة كاملة أخرى، وتأتي العلاقة التجميعية بين العلامتين لتخلق علامة وسط ية بين الاثنيتين» (1) ، هذه العلامة الوسطية « تنبني

24

<sup>(1)</sup> محمد فكري الجزار: العنوان وسيميوطيقا الاتصال الأدبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط1، 1998، ص: 19،20.

الفصل الثاني: جماليات الشكل الفني

من مدلول العنوان + دال العمل وهي هدف التحليل » (1)، ولعل الفراغ الحاصل بين الدال والمدلول هو الدافع إلى اللعب الحر، الذي يحقق مبدأ لانهائية الدلالة، وتعدد المعنى بتعدد طرق اللعب و المراوغة.

وبقدر اختراق القارئ لتلك المسافة بين المتن والعنونة، والتنقيب في حفرياتها تتحدد الدلالة. «ولأن الجهاز العنواني، (....) هو في الغالب مجموعة شبه مركبة – أكثر من كونها عنصرا حقيقيا»<sup>2</sup> – فله صيغ تشكيلية مختلفة:

#### 1.1 تشكيل التضاد:

تستند القيمة الجمالية لهذا النوع من التشكيل العنواني على أساس علاقة التضاد، وهذا ما يجعل الدوال تحتل حقلا ممغنطا تتنافر فيه الأقطاب، مما يصعب القبض على أطراف الدلالة التي تمارس انزلاقها الدائم.

يقف عنوان ديوان " اللعنة والعفران " لعز الدين ميهوبي على حافتين متباعدتين ليوقعنا بين فكي جدلية الخطيئة والتوبة، وما يتساسل عن هذا الجمع من ثنائيات ضدية متعددة.

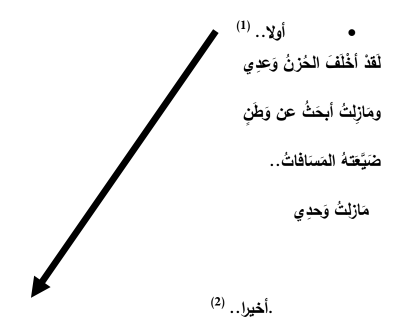
فننحدر من بداية العنوان إلى نهايته عبر متوالية تتدحرج بين خندقين، الأول تشاؤمي والآخر تفاؤلي، وهو المسار الذي يركض عبره الإنسان منذ ارتكابه للخطيئة بحثا عن المغفرة، فكأننا نتتبع خطى سزيف ومعاناته الأبدية بين المقاومة والانكسار، ومن هذا المنطلق نتابع نقاط البدء. وهي مواضع للحزن والألم والبحث عن الانتماء والاستقرار، لننتقل في الختام إلى الوجود الحياتي النابض.

\_

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ، ص 20.

<sup>(2)</sup> جميل حمداوي: السيموطيقا والعنونة، مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، المجلة 25، ع3، يناير مارس، 1997، ص: 106.

الفصل الثاني: جماليات الشكل الفني



دَمِي نَبضٌ لِكُلِّ النَّاسُ وَجِدْرِي فِي ذُرَى الأَورَاسُ وَجِدْرِي فِي ذُرَى الأَورَاسُ ورُوحِي آيَــةٌ تُتــلَى ورُوحِي آيــةٌ تُتــلَى

وبين البداية والنهاية تتشكل شبكة معقدة، تتصادم فيها المواقف، وتتضارب فيها العنونة الجزيئية، لتتوافق أخيرا مسفرة عن تحد يعيد إلى الذات وجودها الشامخ والأبدي، وهو الشهادة ومن ثم تتخلص الدوال من مضيقها لتنفرج إلى خلاصة الموت والشهادة. إن العنوان القائم على التضاد يتشكل من خلال نشاط بنائي، يتجه من الامتداد إلى الارتداد والتقلص، وذلك بانضغاط مادة النص وطاقته الدلالية في بنية تركيبية -دلالية قصوى...تسمى بالانسحاق الكبير (3)

(1) عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، منشورات دار الأصالة للإنتاج، سطيف - الجزائر، ط 1 ، 1997، ص

.08

<sup>(2)</sup> من، ص 85.

<sup>(3)</sup> خالد حسين حسين: في نظرية العنوان، مغامرة تأويلية في شؤون العتبة النصية، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق،ط1،2007، ص 49.

#### 2.1. التشكيل التأويلي:

لعل فاعلية العنونة وبنيتها التأثيرية تقود إلى دوائر التكثيف والاختزال، وهي الدوائر التي يشكل محيطها المواطن المحيلة إلى بؤرة انزياحية مطعمة بالارتكاز على اللامألوف، وعليه تتبعث صرخة العنونة لتؤدي وظيفة تتبيهية تثير المتلقي،وتلهب دافع المغامرة التأويلية لديه.

و يمثل عنوان " أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار" للشاعر "يوسف وغليسي" بيانا إغرائيا يستحوذ على لغة انحرافية، تجمع بين الألم والطبيعة على خطى الرومانسيين، «فإذا كانت لحظة الفرح تولد فكرة، فإن لحظة الحزن تولد قصيدة »(1)، من هنا كانت لحظات الوجع والعذاب، وما يترتب عنها من معاني الحزن والغربة والفجيعة والنشيج وغيرها، تتكاثر بشكل لافت لترتبط بمعاناة الذات واضطرابها.

ويقول الشاعر مفتتحا ديوانه بقصيدته "فاتحة الأوجاع"
صنفصافتي تَجثُوا عَلَى نَهرِ الهَوى... (2)
وهَوايَ فِي حَقلِ المَدَى صَفصَافةٌ
ريحٌ تَهزُّ حُقولَنَا وقُلُوعَنَا
فِي مَوسِم الإعصارِ
في مَوسِم الإعصارِ

يعلق الشاعر جسرا تواصليا ينبئ بتلك المصالحة القائمة بين الذات والطبيعة، عبر خيوط الهوى (هواي صفصافة)، ومن ثم تتفاعل الذات وعالمها الكوني لبناء واقع جديد،

(2) يوسف وغليسي: أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار، منشورات إبداع، الجزائر، ط1، 1995، ص14.

27

.

<sup>(1)</sup> بروين حبيب: تقنيات التعبير في شعر نزار قباني ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، الأردن ، عمان ، ط1، 1999 ، ص74.

جراء تصادمها مع الواقع الاجتماعي المنذر بالأفول والاهتزاز، وهو نوع من الفرار إلى دفء الطبيعة.

والمتأمل لحقل الطبيعة في هذا الديوان يجده ينقسم إلى: ظواهر جوية وأخرى كونية، فالجوية ( الإعصار - الريح- الرعد- الغيم- المطر - الصقيع- البرق)، وأما الكونية ( الكون- الشمس- الظلام-القمر - النجم - الدجى ) وتأتي الظواهر الجوية أكثر من الكونية لتجسد ذلك الصمود والتحدي، الذي تتسلح به الذات ( الصفصافة ) لتقاوم دواليب الضياع في زمن غياب الحقيقة .

في حين ترتكز الظواهر الكونية على جدلية الليل والنهار / النور والظلام لتبرز سعي الذات نحو مستقبل أفضل.

أَحِنُ إلى الشَّمسِ حِينَ الغُرُوبِ،،(1) وَحِينَ يَهِلُّ القَمرُ! وَحِينَ يَهِلُّ القَمرُ!

أحِنُّ إِلَى الصَّيفِ حِينَ الشِّتاءِ

ويقول أيضا:

يَسكُننِي الصَّقيعُ.. (2)

لِأنَّ الغيوم التي نصَّبتْ نفسها حاكمًا بأمور الفصولْ،

صَادَرِتْ شَمَسَنا..

خبَّأتْها وَراءَ الضَّباب،

بعْدمَا أعَلنَتْ قُدومَ الرَّبيعْ!...

يسكُننِي الصَّقِيعْ....

يمكننا أن نلحظ كيف جمع الشاعر بين فصول مختلفة، خريف تتساقط فيه الأوراق وهو زمن الدموع والمقاومة، على اعتبار أن الصفصاف شجر الدموع والبكاء يواجه الريح

28

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص 66.

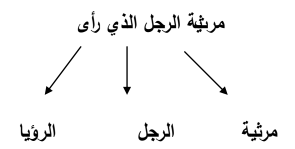
<sup>(2)</sup> م ن ، ص 102.

بصمود بل ويتحمل الظمأ، ويأتي الشتاء ليحيط هذه الشجرة باليأس والعذاب (الصقيع) لكنه ما يلبث أن يعيد إلى الصفصافة الحياة، فالمطر يمثل قوة التغيير والتحول، وأخيرا يتحدث عن الربيع لكونه الزمن المرغوب والمنتظر،إنه موطن الجمال والبهاء، و يظل حنينه قائما إلى الصيف وهو زمن الدفء والحرارة، حيث تتجسد مواضع الانتماء والأمومة، وكذا فصل العطاء والجني والإثمار تتمثل فيه صور البقاء والاستمرارية.

و قد نواجه المعجم الحيواني في هذا الديوان باندهاش شديد، حينما نجد أن معظم الحيوانات التي اختارها الشاعر كانت طيورا (الطاووس - الغراب الطير - اليمام العصافير) وكلها تجسد الهجرة والارتحال الدائم الذي تمارسه

الذات، من أجل البحث عن مواطن الانتماء والاستقرار.

ولعل عنوان ديوان "الأخضر فلوس" "مرثية الرجل الذي رأى " يمثل فضاء ينفتح على مؤشرات ثلاث :



- فالمرثية : حزن وألم وعزاء يوجه إلى الإنسانية ويلتصق بها ، فقولنا : " مرثية الرجل " يعبر عن اتصال تحدثه همزة الوصل .
  - الرجل: يعبر عن الذات الإنسانية. ويحمل نبضات زمنية (دقات القلب ومراحل العمر)
  - أما الرؤيا : فمتعلقة بفعل رأى الذي يعبر عن زمن ماض يستحضر التاريخ بكل آلامه وآماله .

واندماج الدوال يتخلص في : وحدة دلالية مفادها مرثية الذات الإنسانية مع التاريخ. والصراع الأسطوري بين الزمن والإنسان . ويشير الاسم الموصول إلى استمرارية هذا الصراع عبر إحداثيات الزمن .

وقوع دال الرجل قبل فعل الرؤيا يجعل الفعل متعلق ابه؛ وإذا يمارس سلطة على الديوان، لكن المرثية تمحو هذا الحكم وتبقي الذات الإنسانية تحت حوافر العزاء المستمر، أين تشعر الذات بالوحدة في هذا الوجود مصارعة أعقاب الزمن دون أن يتغير، وتشد الذات الإنسانية قطبية المرثية والرؤيا، فتكبل حريتها وتسقطها بين ضفتى الموت والحياة.

كما أن الرؤية تربط الذات بالمعرفة؛ فإذا أراد الرجل أن يعرف فعليه أن يرى. فماذا يرى؟ يجب أن يرى حقيقته ويتوقف أمامها ليواجهها ، وإن كانت مخيفة توشحها عزلته وضعفه وإحساسه بلا جدوى. ويتحقق الاعتراف بمشاركة الذات في لعبة الزمن .

فالرؤيا دال ارتكازي ينطلق من الذات ويتجه إلى المرثية. وهنا يضطلع الشاعر إلى تمزيق الأقمطة على هذه الذات، ليكتب مرّثية لا تمحوها يد التاريخ.

ويتكرر هذا العنوان الفوعي في العنوان البرئيسي للديوان ليؤكد انكسار هذه الذات، وتكرار صراعاتها عبر اللوحات الجدارية من قصائد الديوان، إذ يرتفع منسوب الاعتراف بالحقيقة ليغمر قصائده.

فالفاتحة النصية في قصيدة "مرثية الرجل الذي رأى" تربط الفعل الماضي بالجراح؛ لتدل على وحدة الذات وجراحها، فالحياة تبدأ بألم العزلة والخوف الذي يعانق الذات وهي بعيدة عن شواطئ الأمان.

وتتماوج الحركة لتتصاعد وتتحدر بين التحدي والخضوع وبين النماء والذبول ، إذ يتنامى نسيج القصيدة في نسق متكامل يبلغ إثارة عالية مع بؤرة القصيدة :

## ضَمَّ - عُمرًا - يَديهِ إِلَى قَلبهِ .. وارتَجَفْ .. (1) قُلتُ : خِفْتَ الفِجاجَ البَعِيدَة.

فتتصارع الأزمنة وتقع الذات فريسة لها ترتجف بين أنيابها، فهي تبدأ بالماضي وتتجاوزه لتدل على الحاضر، ثم تعود إلى الماضي ، وتنطلق مرة أخرى نحو المستقبل، وتكون حركة المد والجزر اجترارا لصراع الذات الإنسانية عبر منحى زمني متطاول يترك القصيدة تتوالد دلاليا، فتكشف الخاتمة النصية عن مصير هذه الذات المصارعة في قول الشاعر:

## قَالَ : إنِّي أَرَى قَمَرًا دَاخِلاً فِي المَحَاقِ (2) قَالَ : إنِّي أَرَى قَمَرًا دَاخِلاً فِي المَحَاقِ (2) ودَربي الَّذِي اعتَدتُهُ ينحَرفْ..

إذ ترى الواقع كأرض ينمو عليها الصراع المأساوي و تمحو معالمها الظلمة و الانحراف.

ويتكرر فعلا الرؤيا والسقوط في القصيدة ، ليبرهنا عن جدلية الموت والحياة كونهما يحملان نقيضيهما (العماء ، التصاعد والإنقاذ) .

يقول الشاعر: والقَتِيلُ عَلَى رُوحِهِ تَركَعُ الشَّمسُ (3)

تَرتِيلَةٌ سَقطتْ..

وتَساقَطَ فَوقَ السُّطُوحِ، القَرِيبَةِ

نِصفُ مَلَاك..

ويقول أيضا: قَالَ: إِنِّي أَرَى عَاشِقًا تَتَخَطَّفُهُ الطَّيرُ ( لَكَنَّه لم يَخَفْ )

•••••

31

<sup>.15</sup> منشورات الاختلاف، الجزائر، ط 1 ، 2002، -15 منشورات الاختلاف، الجزائر، ط 1 ، 2002، -15

<sup>(2)</sup> من، ص 13.

## قَالَ : إنِّي أَرَى قَمَرًا دَاخِلاً فِي الْمَحَاقِ<sup>(1)</sup> وَدَرِبِي الَّذِي اعتَدتُهُ ينحَرفْ..

فسقوط الترتيلة وتساقط الملاك غرضه الدعوة إلى إنقاذهما، إلا أن استمرارية السقوط في فعل (تساقط) يقوض المعادلة الإنقاذية. وتبقى الذات أسيرة الزمن .

كما أن فعل الرؤية وارتباطه بالموت يؤسس الاستمرارية تطويق الذات بين ذراعي هذه الجدلية (الموت، الحياة).

ولعل الحركة التي تمتد ذهابا وإيابا تدل على وثبات الذات المتحمسة إلى إنهاء الصراع، والمرثية تتمثل في عزاعها بعد أن بقيت تكتب ملحمة ما تعانيه.

ونجد في قصيدة " مرثية الرجل الذي رأى " دوالا بنيت على أساس اختياري، فكانت تفرض وصايتها على باقي الدوال التابعة. وتجعل حركتها إجبارية، ففعل الرؤي اكما سبق الذكر يتكرر في القصيدة ؛ ليثبت تشبث الذات بالمجهول ومحاولة استكناهها للغيب وحبها للبحث عن الحقيقة.

فهذه الإشارة تحمل زادا من الالتصاق بالحياة والتشبث بإحداثياتها، على الرغم من الصراعات التي تتحقق خلف هذا الالتصاق.

كما نلمس في هذا الفعل نوعا من الإرادة، لذا أسس حكمه على أنقاض الدوال الأخرى وكلمة العنوان قد أكدت حضورها من خلاله.

ثم هناك فعل القول الذي يتكرر أربع مرات في القصيدة، وهو يرتبط باللسان وحركاته ويتجه إلى السمع، ويجتمع في القصيدة مع الفعل البصري " رأى" فينشئان حركة دائرية لافتة للانتباه تجعل مجال الرؤي افي العنوان يطل على الحقيقة من خلال الاعتراف والبوح.

32

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص 15.

وفي ديوان عثمان لوصيف " جرس لسماوات تحت الماء" تغادر اللغة مواضع الابتذال والركود لتؤسس سياقا \* للتوتر المتفجر بالإشارات، حيث تغوص السماوات مبحرة في تماوج فضائي تتقابل فيه الأعالي والأعماق.

و يحذف الشاعر المبتدأ في هذا العنوان على غرار العناوين السابقة (مرثية الرجل الذي رأى – أجاع صفصافة في مواسم الإعصار) ل يرمي بالخبر في حيز الانفتاح، ويؤكد ضرورة ما يود قوله لأنه حقيقة يريد من جمهوره المتلقى فهمها.

هذه الهنية التركيبية في ظل غياب البداية هي بنية للتمزق والانشطار بين الوحدة والتحدي ، وصراع ملموس بين الوجود وعدمه ، فالشاعر لا يتسلط على الخطاب ، بل يتركه متحررا سابحا لترقى دلالته، وما هروبه من سيطرة المبتدأ إلا هرو ب من سيطرة الواقع ومحاولة لقلبه بفرض الهيمنة عليه. كما أنه تأسيس لواقع أ سمى يساير رغبة الشاعر ، وينشأ على ضفة الاختلاف والتباين .

ولعل تفرد الخبر دليل غناه عن باقي المحذوفات ، وقدرته على إبراز ما يختلج في نفس الشاعر من أحاسيس متنوعة، وربما يكون تعبيرا عن غربة ووحدة، يمثلها هذا الخبر المتسلط في فضاء هلامي عائم.

والقارئ لهذا الديوان يجده قد استخدم فضاء مكانيا يقف على ثلاثية هامة وهي السماء والأرض والبحر، وتترتب هذه الثلاثية بدءا من الأعماق إلى المسطح ثم المرتفع، ويبدو أنه ليس غريبا أن يجتاح البحر الفضاء الجغرافي لأن الأرض «ظهرت زرقاء في العصور الفلكية... ولأن أغلبية الأرض مياه، وهي أغلبية ساحقة تتيح للبحار أن تفوز في أي انتخابات بينها وبين الأرض »(1) وقد عمد الشاعر إلى تشويش المكان ليجعل البحر

<sup>\*</sup> السياق عند جاكبسون هو الطاقة المرجعية التي يجري القول من فوقها، فتمثل خلفية للرسالة تمكن المتلقي من تفسير المقولة وفهمها فالسياق إذا هو الرصيد الحضاري للقول، وهو مادة تغذيه بوقود حياته وبقائه. محمد عبد الله الغذامي الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ط4،1998،ص 10.

<sup>(1)</sup> أحمد بهجت: بحار الحب عند الصوفية، مؤسسة المعارف، بيروت، ط1، 1979، ص09.

والسماء متقاربين، وربما يكون ذلك ارتقاء للذات المتصوفة (البحر بتماوجه واهتزازه) نحو الالتصاق بالذات الإلهية، وهجرتها لدونية الأرض نحو العمق المجهول.

فالبحر مقابل للبر للدلالة على الباطن والمعنوي، في مقابل الظاهر والبدني، فالبر سفر تسلكه الأعمال تسلكه الأعمال البدنية للوصول إلى الله - سبحانه وتعالى - والبحر: سفر تسلكه الأعمال الباطنية والمعنوية للوصول إلى الله - سبحانه وتعالى (1)

يقول الشاعر:

هَا إِنَّهَا انتَابِتُ شُعُورِي حَالَةٌ شَبَقِيَّةٌ (2) فَرَأْيِتُ بَحِرًا يَعْتَلِي عَرِشَ السَّمَاءِ رَأْيِتُ نَجِمًا يَحتَفِي بِحَنينَهُ وَرَأْيتُثِي سِرًا يُسَافِرُ فِي جَرسْ فَل كَانَ مَسَّ عَناصِرِي بَعضَ الهَوسْ؟ هَل كَانَ مَسَّ عَناصِرِي بَعضَ الهَوسْ؟ هَل رَعْشَةٌ صَوفيَّةٌ تَنسابُ فِي المَلكُوتِ هَل رَعْشَةٌ صَوفيَّةٌ تَنسابُ فِي المَلكُوتِ

إن الرعشة الشعورية تقود إلى الخلق الإبداعي والتجاوز الواقعي، وبالكتابة ترتقي الذات إلى عالم النقاء والطهارة، عالم التحليق الخيالي، وكذا الأمر في الرعشة الصوفية التي تعتلي بالذات إلى مصاف العالم الروحاني، وربما تشكل الصورة الحلم تأثيثا لذلك العالم، الذي لا تسمو إليه الذات إلا في لحظات التجلي والكشف.

## 3.1 التشكيل المرجعي:

بما أن العنوان مفتاح النص ، فإنه يكشف في كثير من الأحيان عن مرجعيات إيديولوجيق، تعرض المخزون الأدبي والفكري وتسهم في إيضاح توجهاته.

(2) عثمان لوصيف: جرس لسماوات تحت الماء،منشورات جمعية البيت للثقافة والفنون، الجزائر، ط1، 2008، ص32.

<sup>(1)</sup> سعاد الحكيم: المعجم الصوفي في حدود الحكمة، ندرة للطباعة والنشر، بيروت، ط1،1981، ص 183.

إن للعنونة وظيفة مرجعية وأخرى تناصية تسمح بمد شبكة من العلاقات النصية ،التي تترجم ذلك التفاعل الجمالي والتواشج الرحمي بين الثقافات ، وهو ما يفتح مجال الحوارية بعيدا عن التصدع والانغلاق.

ولقد تواصل الشاعر الجزائري مع حسه الإسلامي، ليرسخ وجود نصه ويمنحه شرعيته، فعنوان عثمان لوصيف " براءة " مستمد من سورة التوبة الآية الكريمة ﴿ بَرَآءَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَ إِلَى ٱلَّذِينَ عَنهَدتُّم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَٱعْلَمُواْ أَنَّكُمْ فَرِينَ عَنهَدتُّم مِّنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَٱعْلَمُواْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزى ٱللَّهِ فَأَنَّ ٱللَّهَ مُحُزَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عُنْزَى ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَيْمِ الْعَ

والكفر لدى الشاعر هو تجنب الصدق ، وهذا ما يجعله يختار التوبة إلى صراط الكلمة ليطهر إبداعه من دنس الزور والإفك:

هَذَا الطِّفْلُ العَابِثُ .. مِزْمَارٌ لا يَصدَأُ (2) نَارٌ لا يَصدَأُ (2) نَارٌ لاَ تَهدَأُ رِيحٌ تَجتَاحُ الأرضَ رِيحٌ تَجتَاحُ الأرضَ ومَدُّ يَتبَعُه مَدْ

•••••

يا طِفلَ البَرقِ وطِفلَ الرَّعدُ
دَمدِم مِلء الآفَاقُ
دَمدِم فِي أعمَاقِ الأعمَاقُ
ودَع الإعصارَ الغَاضبَ يَشتَدُ ..ويشتدُ
فمَدائِننَ عَربِدَ فِيها السُّلطَانُ
وطَغَى فِيها الكُهّانُ

(2) عثمان لوصيف: براءة، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع ، الجزائر ، ط1،1997، ص ص 64-65.

<sup>(1)</sup> سورة التوبة: الآيتان، 1-2.

إن القصيدة لدى الشاعر ري \_ح تحم ل كل ما خ ف لت ندروه فوق الأكوان، وصوت طفولي طاهر يجتاح مسامع من يجعلون أيديهم في آذانهم حذر الصواعق، من أجل اقتلاع الفساد وجذ جذور النفاق والزيف.

ويستحضر "مصطفى الغماري" آية السيف في عنوانه "قراءة في آية السيف " ليقاتل زمن الخضوع والانكسار:

واقرأ آيتِي (1)

آية السبيف

بِحَدِّ السَّيفِ أرتَادُ يَقِينِي

مُثْقِلاً بالوَعدِ أَمْطَارًا علَى الدَّربِ الجَدِيبِ!

يقول الله في آية السيف - وه و ما لقبت به الآية 36 من سورة التوبة - ﴿إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ أَرْبَعَةُ حُرُمُ أَ عَندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَآ أَرْبَعَةُ حُرُمُ أَ ذَالِكَ ٱلدِينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنفُسَكُم ۚ وَقَاتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَاتِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَآفَةً وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللّهَ مَعَ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾

وقد استحضر الشاعر هذه الآية ليعد ما استطاع من قوة لمواجهة جذب السنين المعصرات ، متخذا من معلم المقاومة والتحدي المعلم الذي يرسم عليه مخطط التحرر، وبذلك تتحقق المعرفة وتتجلي الحقيقة لإنسان وضع على مذبح الجهل قربانا لعالم متحجر.

وفي المرجعية الشعرية يستدعي ديوان " قالت الوردة" حديث الزهور الذي سجله لنا "أمل دنقل" وقصيدة قالت السمراء التي كتبها "نزار قباني".

<sup>(1)</sup> مصطفى الغماري: قراءة في آية السيف، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1،1983، ص140.

جمالية اللغة الشعرية القصل الأول:

وهو عنوان يعود به الشاعر إلى التكوين الأول، إذ يحن إلى الفطرة تاركا وهج الحضارة خلفه، متحررا من لغة الجسد ومن ترابيته، مرتقيا إلى معارج صوفية في اغتراب يؤرخ للحظة الخلق. هي الذات الباحثة عن هوية في زمن الضياع.

يقول الشاعر:

وردَةٌ مِنْ سَماوَاتِها(1) انحَدَرِثُ وهي الآن ترقص بين الحرائق تشدو فتنمو العساليج واللَّيلُ يَشْهَقْ شنبقًا وغَوى وردَةً بالنُّبوءَاتِ تَنضَحُ بالنُّور تَعبَقْ

إن الوردة رمز أيقوني ينتقل من مناطق الغواية (المرأة) إلى معالم الصفاء والجمال،حيث ينحدر لينير سوداوية المشهد الجريح وينتشل الذات من عالم الفساد إلى عالم نوراني مختلف.

ويشكل عنوان "عبد الله العشى" " مقام البوح" صوفية الطهر الشعري وحياة القصيدة فمقام البوح ينفتح على المجال الصوفى ...ويصبح مقام المحبة (2)

كُمْ مِنَ الْوَقْتِ سَيمضِي... (3)

كَىْ تَعُودَ الْحُورِيَات

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة دار هومة للنشر والتوزيع، الجزائر، (دط)، 2000، ص 75.

<sup>(2)</sup> شادية شقروش: سيميائية الخطاب الشعري في ديوان مقام البوح للشاعر عبد الله العشي، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط1،2010، ص 180.

<sup>(3)</sup> عبد الله العشي: مقام البوح ،منشورات جمعية شروق الثقافية، باتنة، الجزائر، (د ط)، ( دت)، ص 74.

يترَاقَصْنَ عَلَى عَتْبةِ بَابِي ويَعُودَ الهَمسُ واللَّهفَةُ... والبَوحُ.

يَعُودَ البَرقُ والنَّشوَةُ...

والسُّكْرُ.

إنها رغبة العودة إلى زمن الكتابة، إلى زمن الميلاد والوحي، حيث تبوح الذات بحرقتها الباطنية، وتمنحنا سر ذلك الشجون وتلك العواطف في لحظات التوحد مع الكلمة والتكامل مع المفردة أو قل في لحظات العشق القصوى.

### 4.1 التشكيل المروي:

إذا كان العنوان بمثابة الطعم الملقى إلى القارئ ، فإنه يؤدي وظيفة إغرائية ،تؤسس لسياسة إستراتجية ذات دور فعال في تتشيط روح المتن الشعري ، من خلال إسقاطه ضمن مواضع اهتمام المتلقى.

وقد لجأ الشاعر "الأخضر فلوس" إلى استخدام التنقيط في عنوانه " أحبك.. ليس اعتراف اخيرا" راسم افجوة فراغ مرئي يأسر البصر ، حيث يتم عزل دال عن الآخر مستبطئا قراءة الدال الأخير ، ليرسم تعددا دلاليا تتساقط ضمنه مختلف الاعترافات المسكوت عنها، كما يبرز إدراج نقاط التواصل بين الحب والاعتراف ،عمق هذا الحب النابع من صميم الذات وتميزه بالالتزام والوفاء، ثم يأتي الاعتراف ليسلط الضوء على قوة التفاعل مع المحبوب، و ذلك الشغف الدائم له هو أيضا جمع بين الذات المفردة ( أحبك ) وذات الجماعة (ليس اعترافا أخيرا).

ولعل الربط بين الجملتين الفعلية والاسمية في تركيب هذا العنوان هو محاولة لإثبات بوح الذات. وعناق بين الحدث وصحته، ف الحب لن يتغير أو ينجلي طالما أنه

سيتوالى ويتجدد هذا الاعتراف، وربما في التحام الماضي بضمير الخطاب دليل آخر لثبات هذا الحب وديمومته وتعبير خالص عن الاتصال بالمحبوب:

يَسِأَلُنِي العَابِرُونَ عَلَى كَبدِي: (1) « هَلْ أُحبُك حَقًّا؟ » فَواخَيبَةَ السَّائِلينَ إِذَا مَا تَدثَّرَ جسمِي بغشب هَواكِ! أُحِبُّكِ.. لَيسَ اعتِرافًا أخِيرًا! فَهَل تُدركِينَ العَلاقَةَ بَينَ اعتِرافِي ومَوتى؟ تَلفّعتُ بِاللَّيلِ حَتَّى أَنَامَ.. فَكُنتِ دُجَاهِ! هَربتُ لأوردَةِ النَّجمِ. كُنتِ ضِياه! تَدخَّلتُ بَينَ الشَّواطِئ والمَوج كُنتِ ارتِطامَ المِياهِ!. تَلاشَيتُ فِي الصَّوتِ كُنتِ صَدَاه! وحِينَ تَلفُّظتُ باسمِكِ جَهرًا تَوالدَ في احتِرَاق.. وطَيفكِ تاه!

يترجم الشاعر رحلته في الحب، وكذا رحلة العابرين عن كبده والسائلين عن صدق شعوره، والإجابة جهرية متكررة في قوله أحبك .. ليس اعترافا أخيرا . ويعد بكرار العنوان في القصيدة مدارا للعودة إلى الهنبع، إذ يعود من حيث البداية ليعبر عن عدم انتهاء هذا الحب، إنه لا ينطفئ حتى يشتعل من جديد في حركة نوّاسية متكررة .

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك ..ليس اعترافا أخيرا،المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ص 09.

ولعل حلول الذات وانصهارها في أرض الوطن المحبوب يجعلها أشد إيمان باسترجاع الصوت، وعودة الروح والنبض إلى هذه البلاد.

وللتشكيل المرئي حضوره في ديوان "عز الدين ميهوبي" " في البدع..كان أوراس" من خلال نقاط التوتر، وكذا النبر الصوتي للدال الأخير، وهو ما يفسر بداية التحول والتغيير من دال مكاني ثوري يمثل القمة ويشير إلى الشموخ والتعالي،وقد تكون الخلاصة أن الوجود يعنى التحرر، وبالنسبة للجزائري لا وجود تحت ظلم المغتصب الفرنسى:

## قبل البدء: (1)

يا صَحْرُ

لَن أَبرَحَ هَذِي الأرضَ.. رأيتُ الطِّينَ يَذوبُ.. وأنتَ تَضُمُّ النَّار إلى عَينيكَ وترجلْ..

البدء:

تَتجَاذبُ أورِدَة الأكْوَانِ.. تُمُور الأَرضِ.. وتَسقُطُ قِطعَةُ فُخَّارِ..

الصَّخرُ يَذوبُ..

وكُنتُ أَمَرِرُ هَذَا القَلبَ ليَأخُذ مِن رَحمِ الأحجَارِ رُوَى النَّارِ! بعد البدء: (2)

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: في البدء..كان أوراس، دار الشهاب للطباعة والنشر، باتنة ،الجزائر،ط1985،1، ص31.

<sup>(2)</sup> المصدر السابق ، ص ص 32-33.

كُنتُ صَغيرًا..

أشْبَجارُكَ كَانَت وَاقْفَةً..

كالنَّاسِكِ.. كَانَت وَاقِفَةً..

كالفَجر.. ولا تَذبَلْ..

يشكل البدء عند الشاعر منشور الثورة التي تكتب دستور التحول، وتمنح الكيان الوجودي، وتسحق أذيال الخضوع والانكسار، وقبل هذا البدء تمتثل الأرض قمة للشموخ والتحرر وبيانا للهوية، وبعد هذا البدء تترسخ في وعي الذات معايير المقاومة، مما تعلمته من أرضها الأبية المقدامة، فيصعب عليها استيعا ب زمن الانهيار من جديد عندها لن ترضى عن الاستقرار بديلا.

وفي ديوان "فيصل الأحمر" " العالم... تقريبا !" تشكل نقاط الحذف الهوة بين العالم الواقعي والعالم المتخيل، وتعد نقاط الحذف المساحة التي تترك للقارئ، حتى يتصور هذا العالم، أو هي الفجوة التي تتأى بالعالم بعيدا عن الذات، وتتأى بحقيقة العنوان أبعد «لا بد للعنوان من قوة استبقاء فكري قادرة على الظهور كأحد أهم شواخص جغرافية النص الإبداعي والذي تحقق له كثافته الدلالية وقصره. »(1)

ومن الوجهة اللغوية يظل المبتدأ مغتربا منتظرا من المتلقي تأويل الخبر، ليكتمل المعنى وهو ما يبحث عنه في موضوع القصيدة " في الاقتراب من العالم":

كُلُّ شَيءٍ يَظَلُّ مَلامِحَ أَبصِرُهَا ثُمَّ أَجهَلُهَا (2) تَتَدَاخَلُ كَي تَتَصَارِحُ أَو تَتَجَاوِرُ إِذ تَتَنَاطَح وَتَعُودُ مُشوَّهةً وَتَعُودُ مُشوَّهةً اذْ تَعودُ

<sup>(1)</sup> عامر جميل شامي الراشدي: العنوان والاستهلال في مواقف النفري، دراسة جمالية، دار الحامد للنشر والتوزيع، الأردن، طـ1،2012، ص 33.

<sup>(2)</sup> فيصل الأحمر: العالم. تقريبا! ، منشورات إبداع ، الجزائر ، ط1، 2001، ص16.

وقد لا تَعُودُ

صُورٌ مِن بِلادِ المَنامِ

عَلَى صُورِ مِن ضَواحِي الخَيالْ

عَلَى أُطُرِ لأراضِي المَجَانِينِ

ثُمَّ ....

إِلَى حَائطٍ لَبِنَاتُه رُؤيا نَبِيِّ لَدَى الاحتِضَار

ووَجْهُهُ يَومٌ لِكُلِّ الزَّلازلِ

فِي بَطن أرْضِ تَميدُ

واعتبارٌ بِقُربِ اعتبارِ

بَعيدُهُ يَبدُو البَعِيدَ بَعِيدًا بَعِيدًا...بَعيدْ

وبين الاقتراب والابتعاد تتشكل صورة مشوهة لعالم مشوه، تآكل تحت لفيح المادة وأضاع قانون الضمائر والقيم، وهو ما جعل الذات تحاول البحث عن حقيقته المستعصية وتتيه في ضياع أبدي.

ومجمل قصائد "فيصل الأحمر" تصب في مجرى الدهشة والغرابة (العالم الفاضل - كراسة شاهد على نهاية القرن العشرين - وصايا ميت - كواليس التاريخ البشري) وهي في مجملها بحث عن الحقيقة التي من شأنها أن تسهم في إنشاء عالم بديل.

## 5.1 التشكيل الزمنى:

يمثل ديوان "الربيع الذي جاء قبل الأوان" بؤرة زمنية لامتداد زمني تصنعه لغة الكتابة، من خلال إيقاعها الانزياحي، مما يكون عالما تخيليا يختزل الزمن، ويتمرد على الخطية ليغير راهن القسوة والتصلب إلى أفق جمالي خصيب:

الرَّبِيعُ الَّذِي جَاءَ ....جَاءُ (1)

حَذِرًا....

تَترَصَّدُهُ طَلقاتُ الشِّتاعُ

بِتَلَفَّتُ ....

فِي كُلِّ نَاحِيَةٍ عَثْرَةٍ

يَتَنَفَّسُ....

فِي كُلِّ نَاحِيَةٍ زَهرَةٌ

يَتَقَدَّمُ...

مُقتَفِيًا أثرَ الشُّهَداءُ

يرى الشاعر أن الكتابة الحداثية اقتفاء لمسار الشهادة، إنها الثورة التي تسعى إلى التغيير « فللكتابة هي ما يجب أن نكتشفه. هي الانفصال الكامل عن النظام القديم بجميع موستوياته الرمزية والبنيوية. هي تثوير اللغة باستمرار. هي كالثورة إقامة بنية جديدة. الكتابة أبدا، كالثورة: ممارسة الهجوم. وهي كالثورة تجاوز التفسير، نظام العالم القديم، إلى التغيير نظام العالم الجديد.» (2)

<sup>(1)</sup> عاشور فني: الربيع الذي جاء قبل الأوان، منشورات إتحاد الكتاب الجزائريين، الجزائر، ط1، 2004، ص17.

<sup>(2)</sup> علي أحمد سعيد أدونيس: زمن الشعر، دار العودة، بيروت، لبنان، ط2،1978، ص 115.

## 6.1 التشكيل الرقمى:

يستمد ديوان "وسيلة بوسيس" "أربعون وسيلة وغاية واحدة " تركيبه من الرقمية و يلتقت الى مقولة "الغاية تبرر الوسيلة" لـ: نيكولو مكيافيلي \* Niccolo – Machiavelli .ويشير العدد أربعون في معجم الأعداد إلى «كمال دورة العالم، أو بالأحرى إلى إيقاع التجارب الدورية في الكون وتصف التوزفية أربعين بالإنسان المندمج في الكون الذي يقاتل أمير الفوضى وتضيف أن أربعين يمثل الفترة الكاملة والنهائية لإتمام أي عمل...ويرمز إلى مفهوم التطهير»(1)

وتعبر الشاعرة في ديوانها هذا على الترفع عن الواقع بحثا عن الحقيقة ومطاردة للأمل:

كُلَّمَا تَنتَهي مَرحَلَة (2)

أشتهي مرحلة

أنَا امرَأَةُ تَعشَقُ الغَوصَ أَعَمَق...

أعمق

إن الذات تعيش رغبة دائمة في البحث، وتهاجر عبر دورة مرحلية تقتفي أثر الحقيقة، لذلك فهي تتبش في العمق تاركة السطح من أجل الوصول إلى ما تريد.

والحقيقة أن هذا التشكيل لا يظهر عنونا رئيسا في دواوين الشعراء الجزائريين إلا نادرا لكنه يرد بصورة لا بأس بها في العناوين الفرعية خاصة عند عقاب بلخير في ديوانه بكائيات

الحربية، توفي سنة 1527. للإفادة ينظر عبد الرحمن بدوي: الموسوعة الفلسفية ، ج 2، ص 463.

\_

<sup>\*</sup> فيلسوف وسياسي إيطالي ولد في سنة 1469 وتربى تربية كلاسكية ممتازة، وإن كان لم يتعلم اللغة اليونانية، وصار موظفا في الحكومة سنة 1498. وهو في التاسعة والعشرين مستشارا ثانيا وكاتبا للجنة الحرية والسلام واشتغل بالأمور

<sup>(1)</sup> جان م صدقة: معجم الأعداد، رموز ودلالات، (عربي/عربي)، مكتبة ناشرون، بيروت، لبنان، ط1، 1994،ص 37.

<sup>(2)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة، وزارة الثقافة ، الجزائر ، (دط) 2007، ص 51.

الأوجاع وصهد الحيرة في زمن الحجارة (الحوريات الثلاث - أغنيات متعددة لحب واحد - البكائيات الأربع - وقائع الليلة الأخيرة بعد الألف).

## 7.1 التشكيل المكاني:

يمثل ديوان "غرداية" لصاحبه "عثمان لوصيف" تشكيلا مكانيا لحيز مفتوح، هو مدينة واد مزاب العربقة بخصوصيتها المعمارية وثرائها الفكري والثقافي.

و يتحول هذا الفضاء المكاني المرتبط بالمدينة في المخيال الشعري إلى فضاء دال على الوطن:

كُلُّ يَومٍ أُطارِدُها فِي المَدَائنِ<sup>(1)</sup> عَبَر شَوارِعِ وهرَانَ فِي نُور بِسكرةِ

فِي الجِبالِ.. وعَبرَ الفَلاَ. وهي في الكلِّ واحِدةٌ

تتَقَمَّصُ كَلَّ الرُّموزِ وبتَلبسُ كُلَّ المَعانْ

آهِ امرأة تتسمَّى فَيبتَهج الله

ثُمَّ تُردِّدهَا الكَائِناتُ:

جَزائِرْ!

جَزائِرْ!

جَزائِرْ!

(1) عثمان لوصيف: غرداية، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط1،1997، ص ص 81-82.

إن رمز المدينة يظل مشحونا بتكثيف دلالي مرجاً بصفة مستمرة، يجعل منه يتنامى ويتوالد ملتحما بالفضاء الطبيعي ليجسد بداية رمز مغاير، إذ يتصل بالجسد الأنتوي فيغوص في ذلك الامتداد الأسطوري الموروث، والمخبر عن أمومية الأرض وهناك يمتص جل دوال الخصب والعطاء والجمال ملتصقا بالحياة.

ثم يؤول في النهاية إلى صوت أزلي يقرع الأسماع، في جمال إيقاعي يتناغم مع الوجود لتكتمل صورة الوطن.

يعد هذا التأجيل الدلالي صورة موازية للبعث، إذ يتشكل الرمز المدني حقلا دلاليا متعددا يستقطب الدوال ليعمل على تقويضها مستثمرا دوالا مغايرة وهكذا، حتى ينتهي إلى الذروة "الوطن" وهنا يمكننا العودة إلى ما قاله عبد الله حمادي «الشاعر في كل ذلك تراه ينقاد في لغته ليقين الحس الذي يلزمه كما يلزم اليقين التجريبي؛ لأنه بصدد الخوض في بحر شعري يقال له بكل بساطة الاستعارة الموسعة المفتوحة على مصراعي الوجود بشقيه الثابت والمتغير، فتتحول الكلمة الشعرية فيه إلى موت وانبعاث في آن واحد وإلى هدم وبناء متواصل الزياع.»(1)

وينتقل "حسين زيدان" في ديوانه " قصائد من الأوراس إلى القدس" بين مدينتين ترتبطان بالقداسة:

والقداسة تتمثل في التحليق عاليا فوق دنس الخضوع والذل، إنها الثورة التي تسمو بالذات إلى التحرر، أو هي رحلة الارتقاء في معارج الكلمة التي تصارع إفك الواقع لتهبنا الحقائق دون تحريف:

الشَّمسُ تُغَمِغِمُ فِي دعة...أنَّا سافرتَ فكنْ قوسنا (2) واحمِلْ فِي قَلْبِكَ "أورَاسِي" فَسيبُبْعَث في "الكَرمَل" "طُورًا" ويُنادِي اللهُ: - أيا مُوسِتي

<sup>(1)</sup> عبد الله حمادي البرزخ والسكين، منشورات جامعة قسنطينة، الجزائر، ط 3 ،2001، ص 07.

<sup>(2)</sup> حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس،منشورات SED،الجزائر ط1،2002، ص 49.

اعرَفْ أعداءَكَ يا قُدسِيً لا تَبحَث فِيهم عَن لَيلَى دعْ لَيلَى دعْ لَيلَى تَصرُخُ: يَا مُوسَى واجْهرْ بالدَّعوة يا مُوسَى مَا أَقسَى مَرجَلة الهَمس!

إن النص نسخة مكررة من الخطاب القرآني يستقي منه قوة المتانة والجهر، ليبث قانون المواجهة ويبعث الثورة، لأجل تحقيق ذلك التواصل بين الكائن وانتمائه.

ويتشكل النص تشكلا دراميا، يرمي إلى ذلك الصراع الداخلي في النفس الإنسانية،من أجل البقاء لذا يستحضر رمز المعجزة لصناعة التغيير.

أسفرت دراسة العنونة على تمحور المعجم العنواني حول مجال جامع لحقول دلالية ثلاثة تتضافر لتمنحنا لغز القصيدة: الأول للحزن والألم والثاني للوطن والثالث للحب والأمل.

تميز التشكيل في العتبة العنوانية بالتنوع والاختلاف، مما يفسر اختلاف الأبعاد الدلالية في العنونة من أسطورية، إلى دينية، إلى نفسية، إلى فنية باعتبار الوظيفة المرجعية التي تؤديها العتبة العنوانية.

إن العنونة في الشعر الجزائري مبنية في معظمها على اقتصاد دلالي عيرك فرص التأويل للقارئ، محقق جمالية السياق من خلال الحد من الإطناب والثرثرة، وهذا ما يفع في أحيان كثيرة إلى حذف المبتدأ في كل مرة والذي يرى الجرجاني « أن حذفه يجعل التعبير دقيق المسلك لطيف المأخذ، وأنك بالحذف أنطق ما تكون إذ لم تتطق وأتم بيان إذ لم تبين، فنصية

الكلام لا تبدي إلا تشويشا في ذهنية المتلقي، وعبء الحديث يرمي إلى غموضه، ففي الخفة تكمن البلاغة، ويسمو الكلام حتى يصل إلى قوة السحر»<sup>(1)</sup>.

إنه بوح يوسع من مساحة الكلمة ، فتصبح دالا متحركا في فضاء سيتوبلازمي مائع غير خاضع لضغوط السياق ، حيث يعمل على كسر دائرة الحصار وقوقعة الاصطلاح اللغوي، فيهمي القارئ في غياهب التعبير المطلق.

اعتماد الجمل الاسمية بصفة أكثر لتقرير المواقف والمجابهة ومحاولة التصدي، إنها أكثر ارتباطا بالذات وتعبيرا عنها ، ترمي إلى الاستقرار ية، وتجسد فكرة الصراع الأزلي مع الموجودات.

إن اللجوء إلى الجملة الفعلية هدفه البحث عن آليات التجدد والانبعاث، وكذا التمرد والرفض والانتفاضة.

أما حضور كل من أدوات الجر والعطف واستعمال الإضافة ، فهو دليل آخر على التأكيد ومحاولة الثبوت في ظل الظروف الصعبة ، وما اجترار المركبات الوصفية والإضافية والعطفية إلا بعث آخر لهذا الكيان .

- كثيرا ما طيجاً الشاعر إلى استخدام المعارف في مسمياته فغالبا ما بدأ بالنكرات، المعفه أسرع إلى تقويضها بالإضافات، وهذا لتشخيص قضاياه والتعبير عنها بصفة جلية واضحة خالية من الالتباس.

ولعل ذلك الاقتصار اللغوي قد تسلل إلى البنية النصية لتتسلط أحيانا لغة الاختزال،إذ تم تضخيم حضور المدلولات في دوال بعينها، وكان لذلك الامتزاج بين الاسمية والفعلية حضوره

\_

<sup>(1)</sup> عبد الفتاح لاشين : التراكيب النحوية عن الوجهة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني، دار المريخ العربية السعودية، د ط، ص: 160 .

أيضا، إذ تتابعت الجمل الفعلية، لتجسد تسارعا حركيا يعبر عن فرار الزمن وهرولة الذات خلفه، في حين تمخض عن استعمال الاسمية تحديثات مشهدية تؤمم سردية الوصف.

#### 2- الجملة:

### 1.2 تعريف الجملة:

الجملة في أقصر صورها « أقل قدر من الكلام يفيد السامع معنى مستقلا بنفسه، سواء تركب هذا القول من كلمة واحدة أو أكثر ... (1)، إنها قاعدة الكلام وأساسه.

وهي عند الجرجاني «المركّب الذي تتمّ به الفائدة فلو قلت: "إن تأبتِي" وسكتّ، لم تقد كما لا تفيد إذا قلت: "زيد" وسكتّ، فلم تذكر اسمًا آخر ولا فعلاً ، ولا كان منويّاً في النفس معلوماً من دليل الحال"»(2)

« و الألفاظ لا تفيد حتى تؤلف ضربا خاصا من التأليف ويعمد بها إلى وجه من التركيب والترتيب». (3)

هناك توافق بين التعريفين حيث ركزا على الإفادة في الجملة، وأثبتا أن مقصدية الخطاب \* تتحدد بنوع التركيب والبناء في الجملة، لذا وجب الوقوف على نوع الجمل وعلى تركيبها.

### 2.2 الجملة الخبرية:

تتناظر الجملة الخبرية والإنشائية في كون الأولى «تركيب إسنادي يحتمل الصدق أو الكذب، أما الثانية لا يمكن وصف مضمونها لا بالصدق ولا بالكذب »(4) وسرقف عند

\* يحدد بنفينيست الخطاب في استيعاب اللغة عند الإنسان المتكلم والمقصدية تحاول إعادة الاعتبار للذات ( الوصول إلى المعنى) ينظر تفسير هذه المصطلحات في السعيد علوش: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة ، دار الكتاب اللبناني، بيروت ، لبنان ، ط1، 1985، ص83 و ص 178.

<sup>(1)</sup> إبراهيم أنيس: أسرار العربية،مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، $d_1$ ،  $d_1$ ،  $d_1$ ،  $d_2$ ،  $d_3$ 

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، تعليق محمود محمد شاكر، منشورات دار المدني، جدة، (دت)، ص 111.

 $<sup>^{(3)}</sup>$ م ن ص 04.

<sup>(4)</sup> ينظر عبد السلام محمد هارون: الأساليب الإنشائية في النحو العربي، منشورات مكتبة الخانجي، القاهرة ط5، 2001، ص 23.

الجمل الخبرية الفعلية ، ثم الاسمية ونشير إلى مجموعة الظواهر الإفرادية والتركيبية التي تسهم في نسج نظام من البني البارزة واللافتة .

و إذا كانت «القصيدة عبارة عن مكونين: هيكل مصنوع من الكلمات، وحدث (فعل) قد يكون تاريخي أو ذاتي أو غيري (موجه إلى القارئ)  $^1$  فإن المكون الأول يمثل بحثا في الظواهر الإفرادية والتركيبية، والمكون الثاني يمس الظواهر التركيبية ويتعداها إلى المضمون الكلي للنص، لذا وجب دراسة المكونين معا لمعرفة الناتج الجوهري للمحتوى.

ومن الملاحظ أن الفعل أساس بناء الحدث ومنه يثير توالي الفعل المسكون بتعارض الحدث تلاعبا دلاليا، يسجل ذلك التحول والتعاقب بين الفعل ورد الفعل، مما يشكل بناء تتخذ فيه الأفعال الوضع التقابلي:

عَثَرَتُ عَلَيْكَ هُنَا (2)
تُغْمِضُ قَلْبَكَ..
أَخْتَفِي...
تَكْشِفُ مَخْبَئِي صُدْفَةً
أَكْشِفُ غِشَّكَ فِي اللَّعِبْ
أَعْمِضُ...
أَعْشَقُ هَذِه اللَّعبَةَ
الخَائِنَةُ

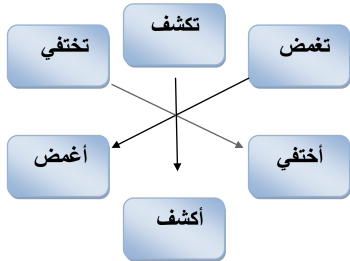
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> culler j onathan: literary theory, a very short introduction, oxford university, paress new york, 1997, p74.« a poem is both a structure made of words (a text) and an event (an act of the poet, an experience of the reader, an event in literary history).»

<sup>(2)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك ، منشورات أرتيستيك، دار الأخبار للصحافة، الجزائر، ط $_1$ ، 2007، ص،  $_1$ - 15.

تتكئ الشاعرة على توالي الجمل الفعلية ، دون الأخذ بحدودية الزمن ومنظومة القانون الاجتماعي، لتعود إلى عالمها الطفولي العابث، وتسابق إلى حيلة الخفاء والتجلي، فتجد من يبادلها الدور مخادعا.

فيكون زمنها الماضي والحاضر واحدا لا يخلو من الخيانة ، إذ هو زمن البحث عن الانتماء ، الذي يقف على جدل الحضور والغياب الموافق للتلاعب اللغوي (تغمض قلبك).

وتصطدم حينها الذات بالحياة الخائنة (غلبة أفعال الغياب)، فلا تجد لاحتجاجها بدا سوى المشاركة في فتنة الاقتتال من أجل التواجد ، لذلك تربط بين الفعل والفاعل ،فتجعل حضور الأول يوافق حضور الثاني ، توطينا لفاعلية المشاركة بين الاثنين ، والتعايش الذي لا يؤسس القطيعة بين السكون والحركة.



مخطط (01): يمثل التقابل الموضعي للفعل

لقد أشار إلياس خوري إلى «أن للفعل دورا مثلثا: فهو عنصر علاقة، يقيم علاقات الأشياء ويربطها ببعضها من خلال الوعى...وهو ثانيا، حركة فالعلاقة التي يعبر عنها الفعل،

هي حركة الأشياء في جدلها.. هكذا يشير الفعل إلى التحول، وهو ثالثا الزمن العلاقات والحركة هي عناصر تجري في تعاقب »<sup>(1)</sup> وهذا ما يدفع إلى كونه دالا على تجدد زمني.

ويستثمر "عثمان لوصيف" تلك الدلالة مشيرا أيضا إلى التحول الذي أحدثه الاستمرار الحركي على المحور الزمني من تغيير عبثي:

هِيَ ذِي الأرضُ تَدعُوكَ (2)
أَنْ تَتلَطَّفَ
تَرَرَعُهَا جُلْجُلانا وجَوهَرْ
وبَوافِح تَهفُو على الكَائنَاتِ
فَتسكَرْ

تُرِيقُ الدِّمَاءَ وتُفسِدُ مَا أبدَعَ اللهُ

تشير البنية الفعلية إلى زلزال الفساد الذي ضرب الأرض ، فتكلمت تدعو ساكنها للتريث والتلطف، وهو يستمر في همجيته وهتكه للحدود ، التي تسيج الوجود تحت رداء الاندفاع والمغامرة، متناسيا الأمانة التي حملها، وهذا ما يبرر استعمال الفعل المضارع بكثرة. لقد شق هذا الكائن مسالك الهلاك مفتونا بشهوة الرغبة دون تعقل، مع أنه سيد الكائنات فكرا.

ويرسم الامتداد الزمني لوحة تجسد المراحل التي سلكتها الإنسانية في تقدمها لتطويع المعمورة خدمة لها ، حتى نشوء سياسات الاغتصاب والاستئصال ، انقيادا وراء الانتهازية والأثنانية، وعليه يقف النص على انسجام البنى ، رغبة منه في توطين انسجام مماثل بين بني البشر.

\_

<sup>(1)</sup> إلياس خوري: دراسات في نقد الشعر، دار ابن رشد،ط2، 1981، ص 89.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة ،ص 59.

وقد يقود الفعل حركة السطر الشعري، فتتشابك الأسطر لبناء الجمل الشعرية في مد انسيابي ملفت للنظر:

أتاًهّبُ ثانيةً.. (1)
وأهُشُ على قدَمِي...
أرْحَلُ فِي فَجِّ الكَلِماتُ
وأُعِيدُ إلى الشَّوقِ رُجُولَتهُ
وأُرِدُ إلى اللَّيلِ مَظالِمَهُ(...)
بُرْكَانُ مَفاتِنها يَخذِلُنِي
ويُعيدُ إلى الصَّبرِ هَزَائمَهُ
فَأَمُدُ ذِراعِي لِنَكْهَتِهِ
فأَمَدُ ذِراعِي لِنَكْهَتِهِ
فأَمَدُ ذِراعِي لِنَكْهَتِهِ
فأَمَدُ ذِراعِي النَّعْسَ بِطَلَعَتِهِ...
فأَمَدُ مُناءً...
أبذُرُهُ...فيَعُودُ هَباءً...
أنشره.
(...) أكْتُبهُ فَيعَرِّشُ شَوقًا
(...) أَكْتُبهُ فَيعَرِّشُ شَوقًا
... أُحرقُهُ.

يمثل البناء الفعلي دورة متجددة تتكسر مع نهاية كل سطر لتنهض منتصبة \* مع كل بداية ، وتلك هي جدلية (الحياة والانبعاث) و (الموت والفناء)، التي يجسدها الشاعر من خلال تتابع الفعل المضارع المسند إلى المتكلم ، وإن كانت دلالة التجدد والاستمرارية متصلة بالمضارع ،

<sup>(1)</sup> عبد الله حمادي: البرزخ والسكين، ص 151.

يقول عز الدين ميهوبي: سَأَلْتُ جِدَارًا: لِمَاذا تَقِفْ؟ أَجَابَ: وهِلْ تَعْرِفُ الجِدْرانُ الجُلُوسَ؟ / سَكَتّ. / فَقَالَ صَبِيٍّ تَعَلَّقَ في شَجَرِ التُوتِ: / سَلْ قَبلَ هَذا الجِدارِ الأَلفْ.. " / إِذَا نَام أَصْبحَ بَاءً وِبَاءً وِبَاءً. / وأَصْبحَ مُستَويًا كَالْكَتِفْ. (عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، منشورات أصالة للإنتاج ، سطيف، الجزائر، ط، 2002، ، ص 58. )

فهي متصلة بالأنا التي تعيد الكرة من جديد، وكأن الفعل هو البذرة التي تتسلق سلم السطور لتدفعها إلى التنامي (إحدى عشر فعلا في ثلاثة عشر سطر ا، تمثل كثافة تراكمية واعية للأحداث)، وتجعل الحدث يتجدد مشكلا إيقاعا دراميا في اتجاه عمودى:

أتأهب كنش أرحل كيد أرد ك أمد ما أمد المني كندر كنشر أكتب أحرق المرقب أحرق المرقب المرق

فقاعدة هذا البناء اللولبي هي التأهب وقمته الاحتراق ، مما يصف رحلة الذات المستقرة إلى الفناء، كما يوضح متعة الكتابة التي تتتهي بالاحتراق ، ويجلي الرحلة المعراجية التي تسمو بالذات إلى الحلول في الذات الإلهية.

ثمة أيضا إشارة إلى تساقط العطف في كثير من الأحيان لتزداد الحركة الفعلية دفعا إذ يكون اتصالها داخليا عبر غياهب النفس. كما نلحظ تنافر المفردات على مستوى البنى الافرادية: (فج الكلمات/ رجولة الشوق/ مظالم الليل/ بركان المفاتن/ هزائم الصبر/ نكهة الذراع) وهو ما يشكل توترا دلاليا للسياق يحدث بترا في عرى المعنى – (يمثل ذلك التنافر انكسارا لدورة التجدد التي يحدثها الفعل عند نهاية السطر، كما سبق وأشرنا) – لا يمكن تجاوزه إلا باستبطان المستوى العميق.

ويستعين الشاعر بالتشكيل الدرامي لحركة الأفعال ولو عبر الحوار مع الآخر ، بما يحقق بنية محفزة على المستوى العاطفي، والإيقاعي، والمعنوي:

حَمَلتُكِ نَقشًا عَلَى وَهَجِ الْكَوكَبِ الْمُتنَائِي (1) وَلَوحَ السَّفِينَهِ!. وَلَوحَ السَّفِينَهِ!. حَجَبتُكِ عَنْ أَعيُنِ الرَّاحِلِين فَلَمْ يُبصِرُ وكِ.. فَلَمْ يُبصِرُ وكِ..

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك.. ليس اعترافا أخيرا، ص ص 7-8-9.

وعِشْتُ وَحِيدًا. فَمَا حَاجَتِي للرَّفيق..

وأنْتِ بقلب كألفِ مَدِينَها.

يَسَالُنْيِ الْعَابِرُونَ عَلَى كَبِدِي:

« هَلْ أُحِبُك حَقَّا؟ »

فَواخَيبَةَ السَّائِلينَ إِذَا مَا

تَدَثَّرَ جِسمِي بِعُشْبِ هَواكِ!

أُحبُك.. لَيسَ اعترافًا أخيرًا!

يلحِق الشاعر الفعل بكاف المخاطبة ، ليوجه خطابه إلى الأنثى (المكان) التي تحتضنها رعاية الذات، و تسمو بها إلى مصاف العاقل لتشكل رمز الأنثى الوطن، وهو ما يجعل السطور تلتف لتمنح زنبقة اعتراف للمحبوبة.

وتغدو البنية النصية باقة من المثيرات المحفزة لذهنية المستمع، تدعو المتلقي للمشاركة.

وتعزيزا للحمة التعلق بهذه الأرض جعل الشاعر أفعاله تتصل بالمخاطبة أكثر من اتصالها بذاته كما استعان بالعطف ليربط الصلة بينه وبينها « الواو للترتيب... ويجوز أن يكون بين المتعاطفين تقارب أو تراخ  $^1$  ، وقد ركز اهتمامه على الماضي الذي وقع في قبضة الذات الأنثى (حملتك – حجبتك) وأضاف الحاضر رغبة في امتداد تلك اللحمة ( أحبك ليس اعترافا أخيرا).

ولعل اتصال الفعل بعلامة التأنيث يكمل المعنى ، ويشكل الصورة الحلم ،التي تحرك العاطفة وتبعث روح الألفة والتواصل بين الذات ومحيطها، وبينها وبين الآخر:

<sup>(1)</sup> ابن هشام الأنصاري: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب ، تحقيق وشرح محمد عبد اللطيف الخطيب، المجلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، ط $_1$ ،  $_1$ 000 ، ج  $_2$ 4، ص  $_3$ 52.

قَالَ: مَا كُنتُ أَدرِي بِأَنَّكِ تَحتَمِلِينَ السَّكوتَ علَى النَّارِ (1)

: مَا كُنتُ أَعْرِفُ أَنَّكِ فِي لَحظَةِ العِشقِ تَرتجِفِينَ

عَلَى وَترِ الهَمسَةِ الحَانِيهِ الْ
قَالَ: يَا طِفلَةَ الْمَوج

أَينَ الزُّهورُ الَّتِي احتَضرَتْ فِي الكِتَابِ
فَقَالَتْ: لَقدْ دَحرَجتْهَا يَدُ العَاشِقِ المُتَدثِّرِ بِاللَّيلِ للهَاويَهِ!
عندَها..

أَخْرَجَ الزَّهِرَ مِن قَلْبِهِ والتَّفَتُ لَمْ يَجِد أَحدًا غَيْرَ وِحدَتهِ فَبهَتْ وَتَوسِدَ غُربَتَهُ عَلَّهَا تَرجَعُ اللَّيلَةَ التَالِيهِ!

تقرع جملة مقول القول أجراس الذهن لتعلن قانون الإنصات والإصغاء ، إذ تلتحم أفعال القول المتناظرة على الهستويين الزمني (الماضي)، والعاطفي (التمتع بمخاطبة الآخر)

و يتحرك الفعل "قال" في دائرة التساؤل المؤجل، ليحيل على الحلم، بينما يستقبل الفعل "قالت" موجة الحلم ليفتتها على صخور الواقع ، حينها تُحوَّ ل الذات على الوحدة دون انطفاء فتيل الرؤيا، وهو ما يشير إلى استمرارية صراع الأنا من أجل البقاء مستعينة بفسحة الأمل.

وتعتمد شعرية الأفعال على حروف الاستقبال "السين وسوف" في مواقع عديدة ، لتحقيق فاعلية الذات في الماضي والحاضر، وإفراغ مشاعرها ورسمها لصورة التحدي.

تَقُولُ الشَّحارِيرُ إِنَّ الشِّتاءَ (<sup>2)</sup>

سَيلبَسُ فِي السَّنواتِ القَرِيبَةِ زَهِوَ الرَّبِيع

(2) على ملاحي: أشواق مزمنة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_1$ ، 1986، ص $_2$ 

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى ،ص 84.

أَجَلَ أَيُّهَا البُرتُقَالَ،، سننشْهِرُ سنيفَ الكِتابِ،، ونَخطبُ فِي الفُقراءِ بِأَنَّ السَّماءَ ستتُمطِرُ مِن كَنزِهَا الأزَلِيَّ،، رَحِيقًا شَهِيًا ،، وَحُبًّا نَدِيًّا،،

إن مرارة الواقع تجعل الشاعر يلاحق الحلم من خلال جسر الاستقبال، ليبحث عن مخرج للتنفيس العلني. ولعل ذلك من سبيل الالتزام بقضية الذات والجماعة معا، وبالتالي يلزم التحول الذات الانطلاق من النتائج متدرجة نحو الأسباب في صيغة متماسكة ناتجة عن علاقة السببية بين مدلولات الأفعال ، فالكساء الجميل لن يحدث إلا بعد الأمطار وكذا لا يتم التعبير إلا بعد إثبات القوة (سيلبس - ستمطر) (سنشهر -نخطب).

يتحرك الفعل المضارع باندفاع يوازي تطور الصراع الداخلي ، إصرارا لتحقيق الرؤيا وتمسكا بالأمل.

ويستعين الشاعر بالنفي المصاحب للفعل بشكل متوال ، لبناء إثارة تلفت استجابة المتلقى، من خلال تزاوج الدلالة والمد العاطفى:

زَمِّلونِي فَإِنَّ المسافَاتِ تَجرَحُنِي،، (1) والخُطَى أرسَلَتْ فِي الخُطَى رَجِفَةً مُزْمِنَهُ!!

وأَنَا،،

لَم أَمُدَّ يَدِي،،

فأنا الخَائِفُ،،

لَم أَذُق طَعمَ تُقَاحَةٍ،

(1) ناصر لوحيشى: فجر الندى ،منشورات أرتيستيك، دار الأخبار للصحافة،الجزائر، ط1، 2007، ص ص37-38.

لَم أرَ الظِّلَّ، لَكنَّنِي - يا فُوادِي-أرَاوِدُ ذَاكَ السَّرابْ

يباغتنا الشاعر ببنية تركيبية تراكمية من الفعل المنفي (المضارع الواقع في أسر الماضي/ لم أمد – لم أذق – لم أر) ، تتدرج تباعا لبتر الحواس ( اللمس – الذوق – الرؤية) ، وحينها نرتقب شلل الذات لكن النفي يترجل مسبوقا بالارتجاف ومنتهيا إلى المراودة، وهنا تستند البنية النصية على مفاجأة المتلق عي، لتضطره للسقوط في فجوة الغراب ة، وتمزق كل معرفت هالسابقة لتأتى إلى الاستدراك الذي يكتب ملف الخطيئة على كم المقطع.

ويقدم " حسين زيدان" متوالية فعلية تستند على النفي للعودة إلى الماضي أو الاتصال بالمستقبل، والتعبير عن ذلك الارتياب الباطني الناتج عن صدمة تباين الزمنين:

وقَالُوا: انْتِحَارُ.. ولَمْ يَنْتَحِرْ (..) (1) وقد شُبِّهُ القَبرُ للغَاصِبينَ فظنُّوا بِه هَارِبًا مِنْ حَياةٍ فظنُّوا بِه هَارِبًا مِنْ حَياةٍ ومَا عَلْمُوا أَنَّ فِي القَبرِ سِرْ (..) وفي السرِّ مِفتَاحُ مَنْ سَوفَ يَأْتِي وَفِي السرِّ مِفتَاحُ مَنْ سَوفَ يَأْتِي كَأْنِي أَرَاهُ عُمرْ (..) كَأْنِي أَرَاهُ عُمرْ (..) ولَنْ يُؤمِنُوا لَكَ حَتَّى يَرَوْا رَايَةَ الحَقِّ جَهْرًا ولَنْ يُؤمِنُوا لَكَ حَتَّى يَرَوْا سَقْطةَ ولَنْ يُؤمِنُوا لَكَ حَتَّى يَرَوْا سَقْطةَ المُسرِفِينَ المُسرِفِينَ

<sup>(1)</sup> حسين زيدان : شاهد الثلث الأخير ، دار هومة ، منشورات إتحاد الكتاب العرب ،الجزائر ،ط1، ،2002ص140 -141.

إن التحام الخطاب بالغائب وتراكم النصوص يولد مفارقات عدة، فتصبح الموت دالا تناظريا للرفعة التي يرجوها كل من عايش سوء قهر هذا الزمن، وهي الحياة المجهولة التي لها مفتاحها، وإن كان لا يُمنح إلا لمن اختار الفناء بديلا لتلك الحياة.

ولعل البحث تحت بردة عمر عن زمن عادل يستند إلى منشور الحق، هو السبيل إلى إعادة مصداقية هذا الوجود.

إن الاعتماد على نفي الفعل هو بحث عن عالم بديل له فتتته التي تستفز الآخر نحو تلمس سر عالم الغيب والمجهول (استخدام المضارع المتصل بالمستقبل بفعل أداة النفي "لن").

و يشكل تداخل الجمل الاسمية والفعلية في قصيدة "تور الدين درويش" صراعا بين الحركية والثبات من جهة، و تواصلا يشير إلى سر هذا الوجود المنسجم من جهة أخرى:

أَنَا ابنُ المَدِينَةِ (1)
لا أَعرِفُ الرِّيفَ لَكنَّنِي أَعشَقُ الأرْضَ
أُورَتَنِي الطَّيرُ سِرَّ الغِنَاءُ
أُغَرِّدُ حِينَ أَشَاءُ
وحِينَ تَضِيقُ بِيَ الأَرضُ
حينَ تُصَوَّبُ نَحوِي البَنَادُقُ
استَهْوُ الرُّوحَ ..أسمُو بِها
شُمَّ أُرسِلُ مِن سنُدرَةِ المُنتَهَى قَبسا مِن ضِياءُ

إن هيمنة الهذات على الفضاء، وسلطتها على المكان المتصلة به المعوثة منه، تجعل من البنية الفعلية تصرح بهذه العلاقة الحميمية (أعش ق/أغرد/أورثتي)، كما تبوح بإرادة الذات وحضورها ضمن مشهد المواجهة (الضيق- الحصار- الأعداء).

.

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: البذرة واللهب ، دار أمواج للنشر ، سكيكدة ، الجزائر ، ط 1 ،2004 ، ص 40 .

وتشكل المدينة في خطاب "عبد الله العشي" دلالة رمزية، تتبعث بامتداد السطر الشعري وتتابع الاسمية.

بَغْدَادُ مُعرَبَةً.. (1)

بَعْدَادُ مَاضِيةٌ ومُقبلَةً ...

وبَاقِيَةٌ بَقاءَ المِيمِ فِي جَسندِ الكَلامِ

بَغْدَادُ حَالْتُنَا...

ومُستَثنى هزائمنا...

بَعْدَادُ جَمعٌ "مُفْرَدٌ" سَالِمٌ

بَعْدَادُ لُؤلُؤةُ المَواسِمِ فِي حُقولِ الغَيمِ

أو بَرِدُ الخِيامْ..

قَمرٌ يَمامْ

يحاول الشاعر أن يربط الأرض بالهوية ، واصلا بينها وبين اللغة في تقلباتها وتحولاتها ، التي لا تمنحها إلا تطورا دلاليا يرقى بها إلى البقاء ، والاستمرارية ، والنمو مستنجدا بالإشارات التي تصنع التحول ( ماضية مقبلة معربة ).

وربما يكون جذر ذلك العري من الصيغ الفعلي البارزة متصل بتربة إيقاعية ، تثقل من نبض التسارع لي شح ببطء يواتي صوت التذكر ، ويترجم ثبات الانتظار والهدهدة التي تلا ع سرد القصص الجميلة.

وتحت دفء تلك الأمومية ، يتدثر الشاعر راغبا في استشاق عبير العراقة متباهيا ، فيعزز رواسي الثبات ( البني الاسمية ) والبقاء ( بقاء الميم في الكلام ) ، اليرسخ دلالته في ذهن

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي: يطوف بالأسماء، منشورات دار القلم، الجزائر، (دط) 2008، ص82.

القارئ، ويؤكد مطلع فجره القادم ، وهو الأمر الذي جعله يوصل اللوحة البغدادية بالمشهد التجسيمي الواصف للطبيعة في تأهيلها للإخصاب وعودة الحياة إليها (الغيم القمر) ، ليرسم لنا واقع الأمة العربية التي تصارع من أجل الحفاظ على الهوية.

ويعكس حضور الأنا ارتباط الشاعر بالهوية، وبحثه الدائم عن حقيقة الذات للنطلاق نحو معرفة حقيقة الوجود:

وحْدِي أَشْطَّبُ حَلْقَةَ الأَزْمَانِ مِنِّي (1) وأنا المُجَرَّدُ مِن حَواسِ الشَّمِّ والتَّعبِير وأنا المُمَدَّدُ بَينَ كُلِّ مُثبَّت أو مَوجَة التَّغيِير وأنا المُكسر فوق ظاهِرة الوزارة لِلأمير وأنا المُقعد تَحت فاجِعة الإمارة للوزير

يتكرر المسند إليه ليعبر عن سلسلة البحث المستمرة التي تمارسها الذات ، لاسترداد الهوية محاولة إثبات الحضور ، في ظل ما تعيشه من وهن وانكسار وعجز ، لذلك تواجه صراع الواقع النفسي والاجتماعي معا ، وتتكمش تحت لفافة الصمت والثبات ،وهو السبب الذي جعل الخطاب يرتكز على المركبات الاسمية لتمثيل الثابت.

ولعل استناد البنية على تكرار الضمير "أنا"، محاولة للفت انتباه المستمع أمام الإحساس بالإهمال والانسحاق والتهميش.

وفي محاولة للتواصل مع الذات أيضا، يحشد " أحمد عبد الكريم" جملة من التشبيهات بحثا عن الحقيقة:

# كَأْنِّي وَشِّمٌ ، تَغَرَّبَ فِي زَحِمَةِ الأَزْمِنَهُ.. (2)

(2) أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، منشورات دار أسامة للطباعة والنشر ، الجزائر،  $d_1$ ، (دت)، ص

<sup>(1)</sup> ناصر معماش: فجائع الإسمنت والعربر، منشورات الإمتاع والمؤانسة، الجزائر، (دط)، ص 17.

كَأْنِّي نَخْلٌ تَشْرَّدَ فُوقَ المَرافِئ والأرْصِفَهُ..

كَأنِّي احتِراقُ البُخُور..

يَدايَ مُحَمَّلةٌ بالنُّدُورِ..

يعبر توالي الجمل الاسمية عن تشظ داخلي ، يصف ذلك الاغتراب والإقصاء الذي تعانيه الذات، كما تتوجم هذه البنى التركيبية الاسمية جملة من الحقائق الثابتة ، التي تجعل الذات المحاصرة تختنق في أجواء من اليأس والإحباط.

ويلتحم الامتداد الزمني مع المكان المكشوف ، ليؤكد عزلة قهرية ودائمة تطبق بفكيها على الإنسانية.

«إن أداة التشبيه "كأن" تعمل على كسر القيد الدلالي عن المشبه، وفتحه على احتمالات الدلالة التي يقدمها المشبه به (1) ذلك أنها – كما ذكر ابن هشام المغني – « تفيد معنى التقريب» (1) «والتقريب التشبيهي بين شيئين لا يكون أحدهما الآخر أبدا، ولكن يظل لكل شيء خصائصه المميزة له من الآخر (1).

وتستيقظ البنية النصية في شعر الأنثى عن حركة دورية مماثلة لخطاب الآخر، تسعى نحو الكشف عن حقيقة طى النفس وخباياها:

لا حَياةً بِلاَ مُنْتَهَى (4)

لا حَرامَ بلاً مُشْتَهَى

لا رُوَى فِي الوُجُودِ بِلاَ شَاعِرِ صَوَّبَهَا

لا مَرايا عَلى النَّهر دُونَ احتِفالِ النُّجُومِ بَعيدًا بها...

<sup>(1)</sup> محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش ، اغيراك للنشر والتوزيع، القاهرة، ط $_1$ ، 2001، ص

<sup>(2)</sup> ابن هشام الأنصاري: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ج3، ص 78.

<sup>(3)</sup> محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش ، ص 104.

<sup>(4)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة و غاية واحدة، ص 67.

تقدم الشاعرة معادلات متكافئة تقوم على الأضداد أحيانا ، وأخرى على الامتداد والتكامل، وهي بذلك ترسم خطية الوجود وترصد أبعاده المختلفة، مرتكزة على النفي الدال على التجاوز والرفض.

إن الاستعانة بالاسمية يسمح بكشف تلك العلاقة بين الذات (الإنسان) والذات الأخرى الموجودات.

والواقع أن الحديث عن الوطن يعزز إنطاق الخامد من صدق مشاعر الافتخار والانتماء:

ليْسَ لِي وطَن عَيْرَ هَذا الوَطَن (1)
ليْسَ لِي وطَن عَيْرَ هَذا الَّذِي
ينْبُتُ الحبُّ فِيهِ
وتَنْتَشِرُ الأُعْنِيَاتُ
عَيْرَ هَذا الَّذِي يَكْثُرُ العِشْقُ فِيهِ
وتَزْدَهِرُ الأَمْنِيَاتُ
وتَزْدَهِرُ الأَمْنِيَاتُ
ليْسَ لِي وطَن عَيْرَ هَذا الَّذِي

يصنع تكرار الجمل الاسمية كتلة مثقلة بحقيقة عاطفتي الحب والولاء لمركز الهوية،حيث تشعر الذات أن الاستقرار هو شرط الوجود الأمثل ، وترى أن الوطن والذات كيان واحد لا يمكن العزل بينهما.

ويشكل التأكيد على بنى تركيبية بعينها حجة قانعة وضاغطة على المتلقي لتستحوذ اهتمامه بضرورة الانتماء.

64

\_

سليمان جوادي: رصاصة لم يطلقها حمة لخضر انشر اتحاد الكتاب الجزائريين، دار هومة الم  $^{(1)}$  عن  $^{(1)}$ 

## 2. 3 توالي الجمل و أشباه الجمل:

قد تتوالى الجمل وأشباه الجمل، لتمنح بعدا عاطفيا وآخر دلاليا يثير ذهنية المتلقي، و يدغدغ أجراس سمعه، بفضل الانسجام الصوتي في البنية الموسيقية.

فنص "فيصل الأحمر" عاصفة حركية لا تتفك تهدأ حتى تجرف ما بطريقها من رواسب، إنها تبدد الغيوم وتطمس معالم المشهد المأساوي بأبجدية تشاؤمية ودرامية:

أُنظُر الآنَ يَا صَاحِبي(1)

هَل تَرَى المُختَفِي سَوفَ يَبْدُو لَنا ذَاتمَا مَرَّة أَمْ تُرانَا سَنَأكُلُ مَا تَبَقَّى مَن العُمرِ... بَحْثَا نَنقِّبُ ... نَبحَثُ... نَشقَى... ونَياسُ... نَعْدُو... نَرُوح ... نَعودُ و نَفشَلُ... كَي يَصرُخَ القَلبُ مِثلَ قُلوبٍ غَدتْ وقُلوبٍ سَتغْدُو «إلهى...رَجاءً...تجلَّ»

يستخدم الشاعر الجمل الفعلية دون ربط، وهي في سرعة تتابعها تصف تلك الحركة المستمرة، وتختصر الزمن الإنساني، وتلهث متلاحقة لترسم جوا خانقا لذات راكضة خلف الحقيقة تتقلب بين اليأس والأمل.

وإذا كان الآخر قد اختار الحدث، فإن الأنثى تفضل في كتاباتها الارتكان إلى الاسمية: 
خَفْقَةٌ (2)

نَشْوَةٌ

لثَمّ

<sup>(1)</sup> فيصل الأحمر: منمنمات شرقية،، إصدارات رابطة إبداع الثقافية، الجزائر، (د ط)،2002، ص 11.

<sup>(2)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة، ص 31.

رَقِدَةٌ يَقظَةٌ لَيتَهُ لَم يكنْ مَا رأَت حُلْما

تعمل البنية الاسمية التي تبنت «حقها الشرعي في الاستقلال بالسطر الشعري » على شد عرى التواصل، وجعل المتلقي يتابع بعناية ذلك الانهمار اللفظي المتخلص من عقبات أدوات الربط باحثا عن نقطة النهاية وهو يشهد على ذلك الحق.

وربما يختزل هذا المشهد المكون من بنى إفرادية صورة حالمة تتمنى الذات (الأنثى) دوامها، لذلك تستعين بالجمل الاسمية، لتعبر عن تدفق شعوري أو فيض من المشاعر القوية المنسابة التي تختلج بواطن الذات، وتهز أعماقها في لحظة الكتابة.

ويبدو أن ثمة اقترابا بين هذا المعنى الذي قدمته الشاعرة وبين قول وردزورث William ويبدو أن ثمة الشعر انسياب تلقائي للمشاعر القوية»(2)

ويستخدم "عاشور فني" الفعل المضعف في قوله: أمرُ لِحَاجَة فَأضِيعُ (3) أمرُ لِحَاجَة فَأضِيعُ أَمْرُ لِحَاجَة أُخرَى أمرُ لِحَاجَة أُخرَى نَوافِذُكم بذَاكِرَتي تَمُرُ كَشَفَرَة

محمد عبد المطلب: هكذا تكلم النص، استنطاق الخطاب الشعري لرفعت سلام، الهيئة المصرية للكتاب،  $\binom{1}{2}$ 

<sup>(</sup>دط) 1997، ص 100.

<sup>(2)</sup> محمد الربيعي: في نقد الشعر، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، (دط)، 1998، ص 97 نقلا عن: ينظر مقدمة وردزورث لديوانه ((قصائد قصصية غنائية)) في (English Critical texts (wordsworth's Preface .

<sup>(3)</sup> عاشور فني : زهرة الدنيا ، دار القصبة للنشر ، الجزائر ، (د ط)، 2007، ص .92.

وَجهٌ يمرُ أُمرُ بِي وَتَمرُ وَاجِهَة وَتَمرُ وَاجِهَة وَتَمرُ وَاجِهَة رَأِيتُ دَمِي يُوزَّعُ فِي الكُؤوسِ على ضُيوف ضُيوف غَامِضِين

يتكرر فعل "مرً" ليكثف حضور الفعل المضعف، في محاولة من الشاعر لتحقيق قيمة أسلوبية تفيض بالتوتر والاضطراب، وهو ما يؤدي إلى ارتباك الخطى. وتكرار المرور ويشكل رؤية كابوسية مفجعة تلخص الانفعال الداخلي، وقد اعتبر "ج. فندر عيس Vendryes " (التضعيف يحقق قيمة انفعالية واضحة جدا» (1)

وتتنامى البنية النصية عند "عقاب بلخير" انطلاقا من تتابع أشباه الجمل:

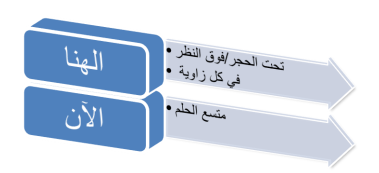
والطَائِراتُ تَصِيدُنَا (2)
تَحتَ الحَجِرْ
فَوقَ النَّظرْ
فِي كُلِّ زَاوِيَةٍ مِنَ الأرْضِ الَّتِي فِيهَا نَمُرْ
والآنَ مُتَّسَعُ الحُلمِ
فِي مَفرق البَحرين نَارٌ بَصْ طَرَمْ

بدّد صراع الذّاتِ واخْرُجْ مِن ألمْ واصننع مِن الطَّلقاتِ ذَاتِكَ وانتقَمْ

<sup>(1)</sup> ج. فندريس: اللغة، ترجمة عبد الحميد الدواخلي و محمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،1950، ص201.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  عقاب بلخير: الدخول إلى مملكة الحروف ،منشورات التبين الجاحضية، الجزائر، ط $^{(1)}$  عقاب بلخير:

تؤدي "في" وظيفة مكانية لاقترانها بكل زاوية في مفترق البحرين ، إلا أنها في الجملة الأولى لا تقترن بالمكان المحدد ، ما يعيننا على الاقتراب من مشهدية القصف والحصار ، وموضعية تحسر الذات الكاتبة نتيجة تحقير الآخر لكيانها و معارضته لوجودها ، وانطلاقا من ذلك يقدم الشاعر الحيز المغاير "مفتوق البحرين" لينفي صفة الذل، وينحو باتجاه التمرد والانتقام "متسع الحلم"، حيث يتمكن من مغادرة دائرة الاستثناء والألم إلى فضاء التمرد والانتقام ، ومما تقدم يشير إلى دور أشباه الجمل في خلق علاقة توتر بين الزمان والمكان.



#### مخطط "02"يمثل: تشاكل الامتداد الفضائى ولا نهائية الزمن

من الواضح أن مغزى الجملة لا يمكن أن يتم إلا من خلال جودة التركيب، فحسن المجاورة بين الكلمات بعضها لبعض يكشف عن الغرض الذي قصد إليه المتكلم، و يمكن المستمع من فهم مقصده، وبذلك تتحقق الفائدة المرجوة ويحدث الاتصال.

### على سبيل الخلاصة:

- يرسم تسارع الإيقاع الزمني في الارتداد من الحاضر إلى الماضي أو المستقبل من خلال نسق الفعل المقترن بالنفي مخطط رفض الواقع والتطلع نحو واقع بديل، أما بيان العودة إلى الزمن الماضي فهو مسار حتمي رغبة في معالجة ثغرات هذا الحاضر، و على صعيد آخر يشكل القفز على هذا الحاضر في أحيان كثيرة فقدان الانسجام بين الأنا وواقعها.
- تنصرف الذات و قد استولى عليها الإحباط نتيجة الشعور بفقدان الحاضر نحو محاولة التحدي واثبات الحضور ( الثورة من أجل البقاء).

• تمثل حركة الأفعال المتنامية في النص مؤشرا هاما يطلعنا على الطبيعة النفسية (التوتر / الاضطراب) عبر المحاور الدلالية المختلفة في القصيدة.

- أكدت التفاعلات اللغوية، وهي تكشف عن العلاقات الداخلية بين المفردات أن مضمون البنية النصية يتصل بالواقع الخاص المتعلق بالتجربة الفردية، والواقع العام الجماعي.
- تقوم البنية النصية على حركة المد والجزر المستمدة من اصطدام الحركة والسكون نتيجة النقاء الاسم بالفعل ولا يمكن لهذه البنية أن تتمو إلا من خلال تلك المنافرة.
- كثيرا ما تستخدم الاسمية طلبا للثابت، لذا نجد نسبة استخدام الاسم تزداد عند الحديث عن المكان باعتباره موطن الانتماء، وموضع إثبات الذات وتأكيد الهوية ، أما حينما ينوب الضمير عن غياب الاسمية فذلك يترجم شعور الذات بالدونية والعجز، حيث يصبح التعلق بالأنا بحثا عن حقيقة العالم الداخلي لمحاولة كشف الوجود الخارجي.
- إن الاسم الذي يدخر الحركة سواء من خلال المعنى، أو من خلال بنيته الصرفية (اسم فاعل/ اسم مفعول) يتحول إلى طاقة كامنة جاهزة لتجسيد مسار التمرد والرفض.

## الأساليب التركيبية و جمالياتها التعبيرية: 3-

بما أن التراكيب أساس توضيح المعاني، فلا يمكن استيعاب قصد المتكلم إلا بالنظر إلى عمق الروابط في هذه التراكيب، ذلك لأن الكشف عن دلالتها – من خلال رصد تحولاتها التي تفارق المألوف، وتتمرد على جبرية الحضر في النظام اللغوي – يفسر التجربة الشعورية للشاعر.

وكلما تمت مجاوزة تلك العلاقة المباشرة بين الدال والمدلول اتسعت دائرة الاحتمال والتأويل، وكان القارئ أمام نص استفزازي يدعوه للمشاركة في تحديد المعنى.

# 1.3 الأساليب الإنشائية:

يرى" محمد الهادي الطاربلسي" أن هذه الأساليب تعرب عن حيوية اللغة بأربعة عوامل رئيسة: (1)

أولها: العامل الصوتي، فمن مقومات التراكيب الإنشائية \_ وخاصة منها الطلبية: النغمة الصوتية، فهذه لا تتخفض في آخرها لبقاء الكلام في حاجة إلى جواب بالقول أو استجابة بالفعل أو تعليق أو ما من شأنه أن يجعل الكلام منفتحا غير مغلق.

ثانيهما: العامل النحوي الصرفي، فالتراكيب الإنشائية ترتكز على أدوات خاصة (كالأداة في الاستفهام أو القسم) أو صيغ معينة تتبني عناصرها (كصيغة الأمر أو صيغة ما أفعله أو أفعل به في التعجب) وتساهم فيها العناصر بأكبر قسط في تحديد مدلولها.

ثالثها: العامل المعنوي البلاغي \_ فمن مقومات هذه الأساليب في ظاهرها الترجمة عن الانطباعات العاطفية دون المقررات العقلية، فهي تعكس أزمة الشعور وحيرة العقل أكثر من حقيقة العلم وصادق الرأي.

\_

<sup>(1)</sup> محمد الهادي الطرابلسي: خصائص الأسلوب في الشوقيات،السلسلة السادسة الفلسفة والآداب، م عدد20 منشورات الجامعة التونسية، تونس،1981، ص ص 350 349.

رابعها: العامل النفسي المنطقي فهذه الأساليب تتبني بقيام حوار ،وقد تفضي إليه وقد لا تفضى. وبحسب ذلك تتلون معانيها ودلالتها.

وستركز الدراسة على أكثر الأساليب الإنشائية استخداما من قبل شاعر التفعيلة في الجزائر ( الاستفهام / النداء/الأمر):

# 1.1.3) الاستفهام:

يعد الاستفهام من أساليب الطلب النحوية ، وهو أسلوب «يطلب العلم بشيء لم يكن معلوما من قبل بأداة خ اصق»  $^{(1)}$ ، إنه بعبارة أخ رى «طلب العلم بشيء مجهول»  $^{(2)}$ ، وهو من مقومات التركيب شأنه شأن الأساليب الأخرى.

وقد عرف أيضا على أنه «طلب ما في الخارج أو تحصيله في الذهن» (3)، لذا فكثيرا ما يكون حقيقيا في اللغة العادية ، إلا أنه يهاجر نحو الإثارة والإقناع في لغة الإبداع والتخيل؛ لأنه يفصح عن أسرار الداخل، ومن ثمة يمكن النص من الخروج عن التقريرية والمباشرة.

ولقد تميز النص الشعري الجزائري باستخدام هذه السمة الأسلوبية ، بكثافة تعتلي أساليب الإنشاء الأخرى، ذلك أنه يجعل لغة النص تهتز على سلم الارتياب ، فيزعزع هدوء القارئ، ومن ثمة استطاع أن يترجم مواقف التعجب والحيرة والاستتكار وغيرها.

ويستخدم "عاشور فني" الاستفهام في قصيدته "الخروج من الزمن المدني "، ليعبر عن اضطراب باطني يوازي إحباط الداخل ووجعه ويقنعنا بفجيعة هذا الواقع المأساوي:

### وقَدْ بَسِأْلُونِكَ هَلِ أَنتَ أَنتُ؟ (4)

<sup>(1)</sup> عبد العزيز عتيق: علم المعاني، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، ط $_{
m I}$ ، 1985، ص $_{
m I}$ .

<sup>(2)</sup> عبد الكريم محمود يوسف: أسلوب الاستفهام في القرآن الكريم غرضه إعرابه،مكتبة الغزالي للتوزيع، دمشق،سورية،ط1،2000 ، ص 08.

<sup>(3)</sup> قيس إسماعيل الأوسى: أساليب الطلب عند النحوبين والبلاغيين،بيت الحكمة للنشر والترجمة والتوزيع، بغداد، ط-1988، ص 308.

<sup>(4)</sup> عاشور فني: زهرة الدنيا ،ص 16.

ومن أيْنَ جئتْ؟

فَتَحضنُ نَفسنك كي لا تَضِيعْ

تُرَى لِمَ لاَ يَسألُونَ الجَمِيعْ؟

وتكتم ألف سئوال

وتساللهم أنت نصف سوال

فَيتَهمُونَكَ بالكُفر والشِّرْكِ

والشَّغَب المَدنِيِّ

تفضي البنية التساؤلية إلى حوار داخلي ، يصرح بقلق نفسي مفتوح على أزمة التشظي والارتياب بين الرفض والصمت، التي يقع فيها الإنسان تحت طوق الضياع والبحث عن الانتماء في زمن التشكيك.

وتمنح صيغتي الاستفهام ب.: هل وأين (نفي الذات وإنكار كيانها ا وتعين المكان) ، بحيث تصبح الذات لا مستقرة تقفز على مدار التوتر، وهناك تقع ضحية الحيرة ويزج بها في متاهات الغياب والكبت.

هذا وقد أتاح تكرار دال السؤال (يسألونك- لا يسألون الجميع- تسألهم - ألف سؤال - نصف سؤال) مسافة واسعة لحركة لولبية ، تؤدي ثمارها إلى رغبة جامحة في البحث عن الحقيقة، والتحرر من سلاسل الأرق الداخلي وعوالق الذهن.

و يقدم "عيسى لحيلح" بنية استفهامية متواترة تضاعف حجم شعوره ، وتدغدغ سمع القارئ بجرسها المتجانس:

حِينَ يَأْتَنِي الْخَرِيف .. (1)
ربَّة الشِّعرِ أدركِينِي!
وأحِبِّينِي قَلِيلاً.. رَبَّةَ الشِّعرِ أرضِعِينِي!

ميد الله عيسى لحيلح: وشم على زند قريشي ، دار البعث ، قسنطينة، الجزائر ، ط $_1$  ، 1985، ص $_2$  عبد الله عيسى لحيلح الله عبد الله ع

كُلُّ مَن أَحْبَبِتُ وَلُوا..

أصَحِيحٌ خَالِصُ العِشق يُمَلُّ؟!

أصَحيحٌ رَبَّةَ الشِّعر المُبين؟!

ذاك دَمعِي . . فاسكُبِيهِ خَالِصاً للشاربينْ

لعل موقف الشاعر ينطلق من سلطة التحول الزمني القاهر، الذي يجعل الذات تتاجي أعماقها، وهي تستند إلى السؤال التعجبي، الذي لا ينتظر الجواب وإنما يحمل دلالة الاستنكار وإبطال ما بعد الاستفهام، غير أن ارتكاز الذات على همزة الاستفهام تلك لا يعينها على إيجاد زمن الحب والمودة، بل يضطرها لتقديم دمعها لذة للشاربين.

وفي قصيدة " أحلام" يتوجه السؤال نحو الوالد ، في شكل متتالية تبرز حسرة الابن وحيرته:

(1): - يَا أَبِي (1): - لِمَاذًا

لَمْ تَفْقَه الهُدْهُد

لَمْ تَبتسبمْ لنَملَةِ الوَادِي

لَمْ تَنتَبِه لسَاق بلقِيس تَفِيضُ بالشُّطآن؟

النُّبوءاتُ و الوَقتُ و الانْثِيَالُ

الرَّهِ ابَاتُ واللَّيلُ والابتِهَالُ

يحقق الاستفهام مدا دلاليا من خلال الانفتاح على الخطاب القرآني، إذ تحاول شخصية الوالد الارتقاء إلى مصاف النبوة، إلا أنها تحمل وزر الخطايا في كونها تتجرد من كل ما ألفينا فعله من قبل "سليمان عليه السلام"، وهو ما يبعدها عن حيز القداسة ويرمي بها في بهو المعصية.

73

\_

مصطفى دحية : بلاغات الماء،منشورات الاختلاف، الجزائر، ط  $_1$ ،  $^{2002}$ ، ص ص  $^{65}$ – $^{66}$ .

وتتصاعد البنية الدرامية للنص انطلاقا من التعدد الصوتي، واعتماد الأسلوب الحواري فتطفو الرؤيا الكابوسية التي تحاكم الذاكرة .

ويشكل توالي الفعل المنفي (لم تفقه - لم تبتسم - لم تنتبه) إيقاعا سالبا ينطوي على قلق الذات وارتيابها، لاسيما وهي تواجه سياط التأنيب وانحراف المسار.

ولا بد أن ذلك الانحراف اتسعت مزالقه في فضاء الزيف، أين تآكلت صحف الطهارة والبراءة، يقول الشاعر:

مَن قَالَ: (1)
إنَّ المَدينَةَ تَقرأ أنوَاءها؟
أليسَ الرَّصِيفُ غَمَامَتها
والتَّآكُلُ نَجمَتها الأبديَّة
والتَّآكُلُ نَجمَتها الأبديَّة
والبَحثُ عَن وَجهِها الهَمجِيِّ – فِي رَحِمٍ للبدَاوَةِ

يعتمد الشاعر في بناء تركيبه الاستفهامي على السؤال التقريري ، الذي يعد طاقة فاعلة في الضغط على ذهن المتلقي ، باستثارته من أجل استمالته وإشراكه في الأمر ، فيعترف هذا الأخير وهو يخضع لتلك المواجهة بدنس المدينة وبربريتها.

إنها الفضاء الاضطراري الذي ينتعل الغربة ويمزق كل القيم ، لذا وجب على قاطنها التسلح ببراءة الشعر والاغتسال بفيضه الطاهر من وجع العذاب.

ولعل ذلك الفضاء المكفن برداء الموت ، هو ما ألهب وقود البنية التساؤلية ، وطعم محاور الدلالة المرجأة على حد تعبير رواد التفكيك.

وتحت لفيح التأوه وصراع الذات ، يموت السؤال في ملصقة "عز الدين ميهوبي " مذنب":

 $<sup>^{(1)}</sup>$  المصدر السابق، ص ص  $^{(2)}$ 

فِي بِلاَدِي (1) أَصدَرَ الحَاكِمُ مَرْسئومًا بِحَجمِ المِشنَقَهُ مُذْنِبٌ مَنْ خَرَقَهُ مُذْنِبٌ مَنْ خَرَقَهُ كُلُّ مَنْ يَفْعَلُ هَذَا.. قُلتُ: مَاذَا؟..

قَيَّدُونِي فِي سِجِلاَّتٍ وقَادُونِي لِبيْتٍ مُغَلَقَهُ قُلتُ لَمْ أَفْهَم لِهَاذَا ؟ سَلَّمُونِي وَرِقَهُ ... سَلَّمُونِي وَرِقَهُ ...

تُهمَتِي وَاضِحَةٌ جِدًّا..

لِأنِّي قُلتُ عِهَمًا:

هَلْ رَأيتُم سَارِقًا يَلبَسُ ثُوبًا سَرَقَهُ؟

في صياغة ساخرة يسوق لنا الشاعر العلاقة بين الحاكم والمحكوم، التي تخضع لسلطة الظلم والاعتداء وسطوة التكميم. فالحوار الذي يقيمه النص لا يقوم على جدل النقاش والمبادلة ، بل يرتد إلى الداخل ويصطدم بصمت الآخر لذلك يختزل في عجالة لإدراك الخاتمة.

ويظهر واضحا ما تحققه البنية التساؤلية التخاطبية للذات من فرص البحث عن مخرج ،في سبيل هجرة الذل والانكسار والتحرر من مضيق القيد والانحصار ، وكذا في حقن الوعي بفلسفة الرفض وإرادة التغيير.

إن هذا العرض العبثي لصراع الذات وتطويقها بالقانون الجبري ، هو ما يكثف التراكيب الاستفهامية يقول الشاعر:

مِمَّا [ممّ] تَخَافُ ؟ (2) مِنْ أَيِّ طَقسِ أَنْتَ، مِنْ أَيِّ الدُّرُوبْ؟..

عز الدين ميهوبي : ملصقات ، منشورات أصالة للإنتاج ، سطيف، الجزائر ، ط  $1997_{i1}$ ، ص 140.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> حسين زيدان: شاهد الثلث الأخير ، ص 63.

جمالية اللغة الشعرية القصل الأول:

> مَا مَوقِعُ الأَبْعَادِ فِيكَ، ومَا الغُرُوبْ؟.. مَا لَونُ هَذِي الفِتنَةِ الكُبرَى بأمسك أو بيومك؟!.. أَيُّ سِرِّ فِيكَ لَم يُكْشَفُ فَتَهِتكه الغُيُوبْ؟..

هي طاقة استفهامية تصل الذروة ، بفضل توالي أدوات الاستفهام وتتوعها وتضافرها من أجل البحث عن سر الذات وحقيقتها ، ومعرفة الكيان الإنساني والاتصال به ، ثم الاتصال بالكون من خلاله، لذا يلتحم الزمان والمكان ليلامس تلك الأبعاد التي تسيج الوجود.

ولعل البنية التخاطبية تتوجه إلى الآخر (المتلقي) ، لتلقي به في دوامة الاحتمالات الامنتهية ، وتعود إلى الذات لتصوغ المدار اللولبي الذي يهتز بعواصف الحيرة والارتجاف ، ومن ثم تمارس البنية النصية حركتها الدورية على خيوط الحضور والغياب.

وفي الغياب تلتقي الدوال بثقافة الموروث الحضاري لتصدره وفق دلالة متجددة ، يقول الشاعر:

> يَا شُهَرَيَارُ (1) مَتَى تَمَلُّ مِنَ الدِّماءِ؟ مَتَى تَكُفُ عَنِ الذُّنُوبِ؟ مَتَى تَتُوبُ؟ مَا زِلْتُ أَذْكُرُ أَنَّ لِي لُغَةً وأَرْضَا، أنَّ لِي دِينًا يُحرِضُنِي ونَبضًا، أنَّ تَاريخَ البُطولَةِ فِي دَمِي

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: مسافات،إصدارات رابطة إبداع الثقافية الوطنية، الجزائر، ط $_{
m l}$ ، 2002، ص ص 28-29.

يبدأ الشاعر خطابه بالنداء متوجه انحو الماضي ، ليحاكم الملك شهريار من خلال تعزيز البنية التساؤلية المتوافقة مع التركيب (متى تفعل) ، التي تتدرج تنازليا لتقدم لنا خلاصة السؤال (التوبة)، وهي الخلاصة التي يرغب الشاعر بتلقينها للحاكم الآني.

ويتابع الشاعر خطابه بإنعاش الذاكرة ، التي تح يهي الغائب، لتبعث حاضر الذات وتطعمه بلقاح إثبات الهوية والانتماء (اللغة ، الدين، التاريخ) من خلال توالي جملتين: جملة السؤال الفعلية، وجمل الإثبات والتوكيد.

وفي وقفة تأملية يقود "عثمان لوصيف" المتلقي من خلال استفهامه بـ" من" نحو متتالية استفسارية مستفزة:

يَا أَنْتَ.. يَا أَنَا؟ (1)
مَنْ عَلَّمَكَ السُّقُوطَ إِلَى الأَعلَى؟
مَنْ عَلَّمَكَ الغَوصَ إِلَى القِمِم؟
مَنْ غَرَزَ أَظَافِركَ فِي أَرجَامِ الغَيمِ
ومَنْ يَقَذِفُ تَحتَ قَدمَيكَ دَمدَمةَ المَصائرِ
وهَديرَ الطُّوفَانَات...؟

إن تراكم الجمل الاستفهامية ، من خلال تكرار الأداة يسمح ببناء أفق توقعي ينكسر مع كل بناء جديد ؛ ليقدم للقارئ ما يخالف المنطق معتمدا على الجمع بين المتنافرات (السقوط/الأعلى – الغوص/القمم) ، وهذا التنافر يشكل حقلا ممغنطا يبعث لذة المباغتة ، وتلك إستراتجية تلازم الشاعر ، إذ يفتتح بنيته الحوارية بتلاشي ضمير المخاطب "أنت" وتماهيه في الأنا ، ليتحول الخطاب إلى الذات المرتحلة بحثا عن الحقيقة ، والتي يغريها بريق الخوض في المجهول ، ومواجهة العوائق بأبجدية المقاومة ، لذا فهي الذات المعظمة التي تعد مثال الشاعر المتميز بسفره في رحاب القصيدة.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: براءة، ص 32.

ومن صور الاستفهام المتلاحقة ما يكتبه "**الأخضر فلوس**" في قصيدته "صفحة ضائعة من سفر أيوب":

يَا ظَافِرَ الْمَوتِ الْخَصِيبِ جَدَائِلاً (1)

مَرَّتْ عَلَيْكَ عَوَاصِفٌ،

وتَدَثَّرَبُ تِلْكَ الدُّرُوبُ بِصَمَتِهَا السَّاجِي

فَهِلْ هَدَأَتْ أَعَاصِيرُ الْجِرَاحْ؟!

إنْسَلَّتِ الوَرِقَاءُ مُتعَبةً

مِنَ التَّابُوتِ وارْتَحَلَتْ عَلَى فَرَسِ الضِّيَاءِ بِلَا جَنَاحُ!

قَدْ أَوْمَضتْ ( إِرَمَ) \* وَنَادَتْ طِفلَهَا

وانْشَقَّتِ الأَسوَارُ تَحتَ مَعاولِ الأَلْمِ المُنَوَّرِ كَالأَقَاحُ!

هَا قَدْ وَصَلَيْتَ إِلَى كُهُوفَ السِّرِّ

هَلْ نَامَتْ أَنَاشِيدَ الرِّدَى؟

وفيلِ اسْتَرَاحَ فُوادُكَ المَسكُونُ بِالذِّكْرَى

ونيرَان الْحَنِين.. هَلِ اسْتَرَاحَ ؟؟

تظهر البنية التساؤلية التخاطبية اعتماد تكرار حرف الاستفهام "هل" «الذي يدل على طلب التصديق الايجابي دون التصور ودون التصديق السلبي» (2)، و لعل ذلك جعلها تقوم على علاقة تبادلية تقابلية ( الهدوء/ الأعاصير) ( النوم/ أناشيد الردى) (الاستراحة/الفؤاد المسكون بالذكرى وبنيران الحنين)، مما يوحي بفقدان أساسيات الراحة والأمن والوجود، وهذا ما يفسر بداية الخطاب بالنداء " يا ظافر الموت الخصيب جدائلا".

11 ... 11 ... 12 ... ... ... ... (1

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: حقول البنفسج، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط1، 1990، ص 44.

<sup>\*</sup> إرم قصيدة من ديوان بدر شاكر السياب ينظر الهامش من المصدر نفسه.

<sup>(2)</sup> ابن هشام الأنصاري: مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق عبد الطيف محمد الخطيب، ج4، ص 324.

وربما ينبغي الإشارة إلى تعاضد الأساليب الإنشائية وتتوعها ، للتعبير عن ذلك الإحساس بالفقد وتكريس المد العاطفي المتوج بعبق الحنين إلى زمن الطمأنينة والاستقرار.

ونحو الرغبة ذاتها يتجه أمل "أحمد شنة" في قصيدته "من القصيدة إلى المسدس":

كُمْ مِنْ صَهِيلٍ سَوفَ أَنسَى (1)
كَيْ أَعُودَ إِلَى رَمَادِ الْحَرفِ دُونَ هَزائِمٍ..
وأَنامُ فَوقَ قَذِيفَةٍ أَو رُبَّمَا فَوقَ الوُرُودِ
ورُبَّمَا بَينَ الجُثَثْ؟
كَمْ مِنْ وِشَامٍ سَوفَ أَمْحُو؟
كَمْ مِنْ الكَلمَاتِ أَذبَحُ فِي فَمِي
كَمْ مِنَ الكَلمَاتِ أَذبَحُ فِي فَمِي
كَمْ الكَلمَاتِ أَذبَحُ فِي فَمِي
كَمْ أَجْعَلَ الصَّحرَاءَ تَرسُو فِي اتِّجَاهِ الرُّمحِ
واللُّغَةِ الجَريحَةِ والدِّيَارُ؟!..

ترتكز هذه الدفقة التعبيرية على تتاوب الاستفهام والتعليل ؛ للإشارة إلى عبثية الكتابة والبحث عن الحل الأساس، من خلال اكتساب أداة التغيير الحقيقية.

إن تكرار الوحدة الاستفهامية "كم" يكثف ذلك الهوس الداخلي، الذي تعيشه الذات وهي تسعى الى محاولة احتمال الواقع بكل ظروفه، وهو ما يكشف الاعتماد على سؤال العددية وبناء السياق على الاستمرارية، التي تقود الذات نحو المقاومة المستميتة.

#### حاصل النظر فيما درس:

- إن اعتماد الاستفهام يسهم في استمرار جسر التواصل مع المخاطب ، وإشراكه في الفهم والإدراك، حيث يتم تحريك وعي المتلقي للتفكير، ولعل التجربة الشعرية تجربة تتجه نحو المتلقي وتتظر منه الاستجابة، وتتتهج سبل الاستفزاز لإثارة الذهن وأسره.

(1) أحمد شنة: من القصيدة إلى المسدس، مؤسسة هديل للنشر والتوزيع، عنابة، الجزائر، ط $^{(1)}$ 000، ص

- لعل تعليق الاستفهام في الخطاب الشعري يشكل مسافة توتر ، توسع من مساحة التعدد الدلالي وتحيل إلى تأزم الدواخل وأرقها.

- كثيرا ما يستند النص الجزائري إلى الاستفهام التعجبي، ليبرهن عما يعتري الذات من ذهول وحيرة وهي تنقل واقع الخيبة والانكسار.

#### 2.1.3) النداء:

من الأساليب المهمة إذ هو مطية المواقف والأفكار ؛ لأنه وسيلة من وسائل الخطاب البارزة التي يلجأ الشاعر إليها لدعوة المنادى ، فهو «أسلوب يطلب به إقبال المنادى، أو التفاته إلى أمر ما»(1)

«والنحويون يرون في حرف النداء والمنادى بعده جملة مقدرة بالفعلية فقولك يا زيد بمزلة قولك أدعو زيدا وهو من قبيل الإنشاء الوارد بصيغة الخبر»<sup>(2)</sup>

وباختلاف آراء البلاغيين حول إنشائية النداء أو خبري عن هذا الأسلوب أكثر طواعية في إبداء الآراء وتفسير التجارب الشعورية ، لذلك أفاد منه الشاعر الجزائري لتعبير عن الانفعالات والمشاعر، وللتواصل مع الآخر من أجل استعطافه أو استنهاضه.

ففي قصيدة "الأبجورة" يجعل "أحمد عبد الكريم" من النداء عتبة استهلالية ينتقل من خلالها نحو الخطاب القرآني:

أيُّهَا الأَلِفُ الإِلْفُ (3)
انْتَ عَصَايَ أَهُشُ بِهَا علَى عُزلَتِي حِينَ يَنْزَغُنِي الْهَذَيانْ.. حِينَ يَنْزَغُنِي الْهَذَيانْ.. أيُّهَا الأَلِفُ الأَبجُورَةُ والشَّمعَدَانْ لَمَاذَا تُرَاوِدُنِي الْفُوّهَاتُ؟ لمَاذَا تُرَاوِدُنِي الْفُوّهَاتُ؟ وقَد كُنتُ آخِرَ مَن تَصطَفِيهِ الْجهَاتُ.

يجمع الشاعر بين نداء المعرف والاستفهام - مسقطا حرف النداء لوجود الوصلة "أي" - في لغة صوفية، تتابع رمزية انتصاب الألف وارتباطه بعصا موسى المعجزة ، وهو ما يسمح

<sup>(1)</sup> سليمان فياض: النحو العصري، دليل مبسط لقواعد اللغة العربية،مركز الأهرام للترجمة والنشر،مصر،ط1995، ص 242.

<sup>(2)</sup> عبد السلام محمد هارون : الأساليب الإنشائية في النحو العربي ، ص 136.

<sup>.11</sup> معراج السنونو ، منشورات الاختلاف ، الجزائر ، ط $_1$  ، 2002 ، معراج السنونو ، منشورات الاختلاف ، الجزائر ، ط $_1$ 

بتفسير وظيفة الكتابة، باعتبارها سند الذات لمواصلة صراعها مع هذا الوجود ومعجزتها التي تمكنها من الخلود.

وربما تكون العلة وراء حذف أداة النداء ، هي تطلع الذات إلى الامتزاج بهذه المعجزة التي تهبها قوة هدم جدارية الاغتراب ومحاولة اتقاء الخطايا.

لقد مثل النداء هنا جسر تواصل يلملم وجود الأنا ، ويبعث كيانها ويستجمع طاقتها لتجد لنفسها مخرجا.

ويستعين "عز الدين ميهويي" بالنداء ليصور سوء حال هذا الزمن في مرارة عميقة:

يَا أَزْمِنَةً تَنبُضُ بِالمَوتِ(1)

وعُري الأيَّامِ

يَا أَزْمِنَةً تَجِتَرُّ بَقايَا أَسْطُورَةٍ

هَذَا العَالَمِ..

مِن قَرنِ الثَّورِ

وشكلِ الأَرْضِ..

إلَى الطَّبق الوَهمِي..

إلَى الأهْرَامُ

إن بنية النداء تكشف عن صياح ينبعث من دواخل الذات القلقة ، لذلك يمكننا اعتبار النداء طاقة تفريغ لمكبوت داخلي، به تتمزق شرنقة الشعور بالوحدة والاغتراب، ولعل هذا هو سبب تواتر أداة النداء للبعيد المرتبط برغبة الذات في استبعاد أزمنة الموت والضياع. إن نداء الذات نداء توجع وأنين يترجم أسى الأعماق، ويحررها من قبضة الزمن المميت.

 $^{(1)}$  عز الدين ميهوبي : النخلة والمجداف، مؤسسة أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط  $_1$ ، 1997، ص  $^{(2)}$ 

وفي قصيدة " هجائية" يؤدي النداء دورا إغرائيا في التأثير على القارئ وجلب اهتمامه:

آهِ! لَكِنَّمَا قَدَمَاكَ مُكَبَّلْتَانِ (1) جَنَاحاكَ مُنكَسِرانِ أيا سَيِّدِي فِي المُحِيطَاتِ أو فِي الفَضَاءاتِ يَا زَورَقًا أَزِليًّا وِيَا طَائِرًا تَتَحَامَاهُ كُلَّ الطُّيوِرْ

يحقق النداء التعبير التعجبي بصفته ركيزة توحي بانفعال الشاعر ، مما يثير انفعال المتلقي لإدراك سر هذا التعجب، وتشوقه لمعرفة هذا السيد المرتحل والمغامر.

ولعل ذلك ما يجعل الشاعر يستهل مقطعه باسم الفعل الدال على التوجع (آه) ، لأسر الذه ن وربط صهورة الانكسار الآن ي بصورة التسامي الآنفة (طَائِرًا تَتَكَامَاهُ كُلَّ الطُّي ور) ، في محاولة لحقن الذات الغائبة بالمضاد الحيوي الذي يؤهلها لمواجهة معاناتها الحالية ، ورغبتها في رفع الوهن وهجرة دوائر الذل والهوان.

ولا تكتفي "زهرة بلعالية" في قصيدتها " لو ..نبدأ" بالنداء فحسب بل تستعين بأساليب أخرى لتتمكن من التعبير عن موقفها بعمق:

لَوْ نَبداً..يَا جُرحُ (2)
حِكَايَتَنَا
فَبِأيِّ مَآسِينَا
نَبداً؟
وَجْهٌ يَذبُلُ مِنْ خَيبَته

(1) عثمان لوصيف: المتغابي، دار هومة للطباعة والنشر، الجزائر، (دط) ( د ت ) ، ص 99.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  زهرة بلعالية : ما لم أقله لك ، ص ص  $^{(2)}$ 

ومَوَاسِمٌ مُوغِلَةٌ فِي الحُزْنِ ورُوَى تصدراً

يتضافر أسلوب النداء والشرط والاستفهام في صياغة خيبة الذات وفجيعتها ، وهي تسرد قصة الحسرة والوجع مشخصة الجراح التي تخنق الواقع بأداة النداء "يا" ، لما لها من امتداد تفرغ خلاله الذات بعض توترها وشعورها باليأس.

وتجعل الشاعرة الشرط يسبق النداء لتأخر النهاية مستعينة بالمبدأ علها تجد المخرج ، لذا سرعان ما تربتهي الحكاية بالاستفهام في محاولة ربط الواقع بالحلم والماضي بالحاضر.

إن تلك الأساليب التي لجأت إليها الشاعرة تمد وشائج الالتقاء بالقارئ ، وتجعله يشرك ذاتها في كتابة ما تكتب، ويتفاعل مع أسرار تلك القصة المسرودة.

وتتوالى صيغ النداء في قصيدة " البلابل تعتصر العنب " لتسهم في تعديد أوصاف الوطن والاعتزاز بالانتماء إليه:

شَفَقٌ أَنتَ يَا وَطَنِي (1)
أَيُّهَا البَحرُ
يَا زَنجَبِيلَ الحَضَاراتِ الْكَبِيرَةِ،
يَا نَّهُتَّ الْعَاشِقِينَ،
يَا هُدهُدَ الثَّائِرِينَ،
يَا هُدهُدَ الثَّائِرِينَ،
يَا بَلْسَمَ الْهَائِمِينَ عَلَى وَجهِهِمْ،
يَا نَدَى الْفَاتِحِينَ، ويَا سُلَّمَ الْكِبرِيَاءِ.
هَاهُنَا سَبَأُ والْمَرايَا بِهَا بِرِكَةٌ مِنْ قَلَقْ
والْقَضَايَا هُلامِيَّةٌ، والنَّجُومُ عَلى كَفِّهَا دَالِيهِمْ

84

-

<sup>(1)</sup> علي ملاحي: البحر يقرأ حالته، منشورات الجاحظية، الجزائر، (د ط) ، 2011، ص (1)

يحشد الشاعر متوالية من المنادى المضاف ليعبر عن التصاق الذات بوطنها ، حيث تجسد حاجتها إلى الانتماء ، ورغبتها في إثبات الهوية ، وبذلك يكون الوطن الحافز الباعث لحركة انفعال الذات، يقود نشاطه الانفعالي، واندفاعه ويوجه ثورته وهيجانه.

ويستند الشاعر على أسلوب النداء المكرر ، باعتباره معبره في بلوغ جهة الآخر ووسيطه في نقل رسالة عشقه نحو المحبوب .

و يستخدم "عبد الله العشي" الهمزة لنداء حبيبته في قصيدة "حرائق الفتون" أحبيبتي اقْتَرِبِي (1) حُطِّي خِيَامِكِ فِي دَمِي حُطِّي خِيَامِكِ فِي دَمِي وَتَعَهَّدِي الطِّفلَ الوَليدُ

بِالنَّغْنَغَاتِ وَ بِالْحَنِينُ

أَحَبِيبَتِي...

هَلْ كَانَ مَغْشِيًا عَلَى

فَصَحَتْ عَلَى إِيقَاعِكِ القُدُسِيِّ...

ذَاتِي

ورَأَيْتُ أَجْمَلَ مَا رَأَيْتُ:

فَيرُوزةً مِن سئندُس

تتوالد البنية النصية من خلال تكرار اللازمة، إذ يعد النداء الركيزة التي يعود إليها الشاعر في كل مرة، ليرسم انحدار أسطره الشعرية انطلاقا من الجذع المشترك( المنادى المضاف إلى ياء المتكلم).

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي مقام البوح، ص ص 38-38.

ولعل تعزيز نداء القريب بالأمر دليل على عمق التواصل والتوافق بين الطرفين، ذلك أن سلسلة أفعال الأمر (اقتربي-حطي - تعهدي) ، تبرز حظ الآخر من فعل المشاركة والتفاعل.

وتظهر استعانة الشاعر بالاستفهام أيضا قداسة الموقف الذي تتحدث عنه الذات ، ومن ثم نصل إلى إدراك حقيقة تلك العلاقة الروحية القائمة بين المحب و محبوبه.

وإمعانا من "فيصل الأحمر" في واقع الانكسار والهوان ، يستعين بالنداء ليحرض الآخر على النهوض:

كُنَّا هُنَاكَ...يُبَارِكُ اللهُ الأَرَاضِي تَحتَ خَطوِ غِذَائنَا (1) هَيًا نُغَيِّرُ هَذِه الآيَاتِ فَورًا... ثُمَّ نَمضِي آيتَين هَيًا نُبَدِّلُ مَا تَحَجَّرَ... ثُمَّ نَسرِي كالسَّواقِي هَادِئِينَ هَيًا نُفَتِّتُ مَا تَشَتَّتَ...أَو نُذيبُ الجَامدينَ

حرص الشاعر على تكرار النداء للعمل على تص عني الصيغة التنبيهية ، التي تلزم الآخر بهجرة مواطن الخنوع والتخاذل.

وتتضافر الأفعال المضارعة المسندة إلى جماعة المتكلمين ، لتحقق نزعة ثورية قائمة على الرفض والتجاوز ، إذ إن معظم الأفعال المستخدمة (نغير - نمضي - نبدل - نسري - نفتت - نذيب) تكرس معاني التحويل والمعالجة والانتقال ، وهذا ما يمارس ضغطا على المخاطب، ويدعوه لتسخير تمام جهده في تغيير الوضع.

ولعل في خطاب " عقاب بلخير " البكائي ما يدعو إلى حضور الاستغاثة للتغلب على ثقل البأس الذي كتم على الأنفاس:

# قَدْ عَرَكِتُ الطَّوَاحِينَ، يَا لِلطَّوَاحِينِ حِينَ رَمَتنِي (2)

<sup>(1)</sup> فيصل الأحمر: منمنمات شرقية، ص 91.

عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة،إصدارات رابطة إبداع الثقافية، الجزائر، مطبعة دار هومة، الجزائر،ط $^{1}$ 1، عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة،إصدارات رابطة إبداع الثقافية، الجزائر، مطبعة دار هومة، الجزائر،ط $^{1}$ 1،

وأَلقَتْ بِجِسْمِي عَلَى مُنْحَدَرْ إِيهِ نَفْسِي ،لِمَنْ يُنسَبُ الوَهمُ والوَهمُ فِيكِ، وأَنْتِ النَّتِي تَحْلُمِينَ بِهَذَا المَفَرْ

تستعين الذات بالنداء في صراعها الأبدي ، من أجل الثبات في وجه زمن السقوط والتراجع ، وتتدحرج مع صخرتها باتجاه الأسفل ، لتنهض من جديد باحثة عن مفر تغادر من خلال فجوته كهوف الانكسار ، وترفض البقاء داخل الحفر ، لذا فأسلوب النداء التعجبي يمثل ملمحا إشاريا أو صوتيا للتخلص من خامد المكبوتات.

إن إلحاق اسم فعل الأمر "إيه" الذي يعطي معنى حدّث بالنداء استنطاق للنفس ومخاطبتها بالحسرة.

#### و صفوة القول فيما ذكر:

- لقد كان أسلوب النداء في بعض القصائد عتبة استهلالية تستفز القارئ وتؤثر فيه، لكونها تسهم في تصوي الأزمة والمرارة، وبذا تقود العواطف نحو التأجج.
- يفعّل النداء بنية الحوار الداخلي في النص الشعري ، ويسمح بتعدد الأصوات مما ينتقل بالقصيدة من الغنائية نحو الدرامية.
- أسلوب النداء يقود إلى الاهتمام بالمنادى ، لذلك أستغل ليركز الأنظار على دال الوطن باعتباره موضع الانتماء الإنساني.
- كثيرا ما يتضافر النداء مع أساليب إنشائية أخرى ، ليجعل الخطاب الشعري أكثر كثافة وايجازا ، كما يسهم في تغذية الصورة الشعرية، وبذلك يدفع القارئ نحو التفكير والتخيل.
  - النداء أداة تنشيط وحركية تحقق تنامي البنية النصية وانسيابها كونها تسمح للشاعر بفضل المدود في أدواتها من التفريغ وهنا تولد طول النفس.

# 3.1.3) الأمسر:

فعل الأمر «هو صيغة تستدعي الفعل، أو قول ينبئ عن استدعاء الفعل من جهة الغير على جهة الاستعلاء» (1) وباستدعاء الفعل تقع الحركة ، ويحدث التفاعل بين الذات الآمرة والمأمورة.

و يستثمر الشاعر الجزائري أسلوب الأمر ، لأنه يشعره بالقوة ويمكنه من ترجمة ما يصطرع من مد وجزر في دواخله ، إنه يفسر توتره وسعيه نحو إثارة المستمع ، بل ومشاركته في ذلك التوتر وتحريك عواطفه ليتفاعل معه ويقتتع بخطابه.

فقد ورد الأمر في قصيدة طواحين العبث بكثرة ، إذ مثل البنى الاستهلالية في كل مقطع ، وكان بؤرة تتحلق الدلالات حولها، وتؤسس لرؤيا تحريضية تكشف عن حضور لافت للذات:

تَكَلَّمْ... فَإِنِّي أُصَلِّي لِكَي أَسْمَعكُ (2) وإنِّي أَسنُهُ الثُّقُوبَ الَّتِي فِي الجِدَارِ... لِكِيْ .. أُخْرِجَكُ. وإنِّي أُملِّي البِحَارَ... وإنِّي أُملِّي البِحَارَ... لِكِيْ .. تَكتُبكُ. وإنِّي أُعلِّقُ فِي النَّخلِ صَمَغًا، وإنِّي أُعلِّقُ فِي النَّخلِ صَمَغًا، لِكِيْ ..أَرسِمُكُ. فَلا تَلتحفُ بِالبِطَاحِ.. فَلا تَلتحفُ بِالبِطَاحِ.. ولا تَحتَمِي بِالجُنون..

فَإنِّي رَجِعتُ

لكئ ...أشْكرَكْ

<sup>(1)</sup> يحيى بن حمزة ابن علي إبراهيم العلوي: الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ،مطبوعات المقتطف، مصر، 1914، ج 3، ص 281–282.

<sup>(2)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث، مؤسسة هديل للنشر والتوزيع، عنابة، الجزائر، ط $_{
m l}$ ، مؤسسة هديل للنشر والتوزيع، عنابة، الجزائر، ط

إننا نتابع سياقا حواريا يستهل بالأمر المنحدر نحو التعليل والنهي ، ليتجاوز الواقع مسافرا باللغة الحجاجية نحو زمن يعوض فيه الكلام الصمت ، لاسيما أنه أخرس الذات وجردها الحضور، بينما يحقق النطق ثورتها واستمرارية بقائها.

ويمد الشاعر جسرا لتواصل الأزمنة الثلاث (الماضي، ((الرجوع العودة)) الحاضر، ((الاحتماء والتواري والالتحاف)) المستقبل، ((الخروج والكتابة والرسم))) أملا في نسج فضاء تحرري صارخ يركض باتجاه المطلق، ويعارض القطيعة والتباعد، لذلك يبدأ الخطاب بفعل المشاركة والتفاعل (تكلم) وينتهي بإلزام النهي والكف (فَلا تَلتحفُ بِالبِطَاح..ولا تَحتَمِي بِالجُنونِ..).

وذهب "حسين زيدان " في قصيدته " طفل المعاني" إلى تفعيل حركة فعل الأمر دفعا لانفتاح النص على ثراء دلالي:

حَيَّا عَلَى خَيرِ العَمَلْ .. (1) قُلْنَا لَهُمْ ...قُلْنَا لَهُ:

" أَنْزِلْ عَلَيْكَ الْوَحْيَ

" وَاقرأْ..

" لَسَى غَدَكَ مَا نَذَلْ إِلَى الْمَدِي

" لَيسَ غَيرَكَ مَا نَزَلْ !..
" وَلْتَنَطَلِقْ أَفْرَاحُ عَقْلِكَ
" فِي انْعِتَاقٍ، ثُمَّ قُلْ..
حَيَّا عَلَى طِفْلِ المَعَانِي
ولْتَقُلْ مَا لِلعِبَادْ؟..
ولْتَقُلْ مَا لِلعِبَادْ؟..
ولا أَفْضِّلُ شَهَرَيارَ

-

<sup>(1)</sup> حسين زيدان: شاهد الثلث الأخير، ص ص 56-57.

يكثف الشاعر حضور البنى الأمرية من خلال تفاعل صبغ الأمر المختلفة ( الأمر الصريح الأمر بالفعل المضارع المقترن بلام الأمر – الأمر باسم فعل الأمر) ، لشحن الخطاب بعامل التوتر المفعل، من خلال حركة الصراع الداخلي والواقع الخارجي، لذا فالرسالة الطلبية الموجهة إلى الآخر تتم عن وعي الذات بنفسها وبالآخر معا، وعليه تعود إلى الذاكرة لتستنطقها معلنة توارث ذلك الجدل بين العتمة (شهرزاد) و النور (شهريار)، أو بين الزيف والحقيقة الذي يحدث الارتباك الآني ، ويوقع الأمة بين فكي مصادفة التراجع والانكسار (الانهزامية)، وما استعانة الذات بتوالي صيغ الأمر إلا لإعادة تأهيل العدة الروحية والفكرية، واستنهاض الهمم من أجل إلهاب فتيل الروح الثورية لصناعة غد مشرق.

ويتحدث "عقاب بلخير" في قصيدته "رجعة أيوب" عن طاقة كامنة لا تحررها سوى شحنة الأمر المكرر، لقرع أسماع الذات واستنهاضها للتفاعل مع الغضب المتأجج:

احْذَرْ فُتَاةَ الخُبْزِ فِي طَعَامِنَا (1)
احْذَر بَنَاتِ نَاعِسَاتِ دَاخِلَ الأسْتَارْ
واحْذَرْ مِنَ الطِّفْلِ الَّذِي تُحلِلُ فِي عَينَيهِ أَمْ هِاتَنَا
سَيطْلَعُ الطِّفْلُ بِغُصنِ التِّينِ مِنْ غِلالَةِ الأَسْوَارْ
احْذَرْ مِنَ الذِئَابِ فِي السَّحرْ
ومِنْ عُيُونٍ لَم تَرَلْ تَعُسُّ لا تَنَامُ مِن سَهَرْ
واحْذَر مِنَ النِّسَاءِ لَم تَرَلْ بُطُونُهُ مَ تُحُبُ الأَحْرَارْ
فِي وَطَنِي احْذَرْ مِنَ التُوارِ مَا زَالُوا هُنَاكَ فِي الجِبالِ
فِي وَطَنِي احْذَرْ مِنَ التُوارِ مَا زَالُوا هُنَاكَ فِي الجِبالِ
احْذَرْ صِغارَ القدسِ ، أَطْفَالُ المَدَائِنِ النَّتِي
احْذَرْ صِغارَ القدسِ ، أَطْفَالُ المَدَائِنِ النَّتِي

90

\_

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة في زمن الحجارة، ص 64-65

تتضافر أفعال الأمر في هذه البنية النصية ، لتقدم متوالية تحذيرية قائمة على ترفيع وتيرة منحى الصراخ التهديدي الموجه إلى الآخر.

وتؤدي تلك النبرة الاستعلائية مهمتي التأثير والضغط على الذات والآخر معا من خلال:

أولا: تصعيد تسارع نبض العزيمة بحقن حوافز التحدي والإصرار واليقظة ، وتطعيم الوعي الذاتي ببث طاقة الغضب الرامي إلى رسم واقع بديل.

**ثانيا**: تراجع سلطة الفساد العدواني المستبد بحقن مفعول الخوف والريبة ، و مد ذبذبات التوتر الداخلي.

واستثمر "عز الدين ميهوبي "أسلوب الأمر في قصيدة "بكائية بختي" ، لاسترداد وجوده شعورا منه بالقهر والضياع:

إمْنَحِينِي (1) وَطَنَا أَو زِنبَقَهُ كَفَنًا أَو مِشْنقَه امْنَحِينِي أَيَ شَيْ كُلُّ مَا بَينَ يَدِي فرحٌ تَحْمِلُهُ هَذِي المَسَاءَاتُ إلَيْ امْنَحِينِي سَاعَةً مِنْ دِفَعِ عَينَيكِ ونَامِي كَنبِيْ

يعتمد الشاعر على توالي المفعولات المتعلقة بفعل الأمر (امنحيني) ومن ثم يشكل خطابا طلبيا تتزاحم فيه المطالب المتعلقة بالتمني ، لتنشأ فجوة مفارقة (الوطن الزنبقة/الكفن المشنقة) تدفع النص باتجاه التصاعد، تعبيرا عن اضطراب عميق وصراع داخلي تتصادم فيه

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، ص 64.

الأقطاب الموجبة (مفردات الاطمئنان والهدوء) والأقطاب السالبة (مفردات الإعدام و الموت)، لتسفر عن تضارب الحلم والواقع في مسار الإنسان العربي.

ويشي الأمر في قصيدة " قفا نبك " بدلالات مشاركة الآخر شحذا لنشاط الذات وتفعيلا للعزيمة:

صَاحِبيًّ! (1)
هَلُمَّا.. إِذَنْ
وَخُذَا مِنْ دَمِي جَذَوَةً
تَتَوَهَّجُ كَيْ يَهِطِلَ الغَيثُ
يَغْسِلُ كُلَّ الشِّعَابِ.. وكُلَّ المُدُنْ
وَلْنُهَاجِرْ مَعًا
عَبرَ هَذَا السَّدِيمِ البَهِيمِ
وَنُبُحِرْ بِغَيرِ سُفَنْ
وَنُبحِرْ بِغَيرِ سُفَنْ

نُسنبِّحُ بِاسمِ الحَبِيبَةِ

بِاسمِ المُهيْمِنِ وَاهِبِ كُلَّ المِنَنْ

تختلف صيغ الأمر لدى الشاعر من الأمر باسم فعل الأمر (هلما) إلى الأمر بصيغة افعل المتصلة بألف الاثتين (خذا) ، ثم أخيرا الفعل المضارع المقترن بلام الأمر (لنهاجر / لننغمس). هي دعوة التماس تتبدى من خلالها فاعلية التجاوز ، الذي يصبو إليه الشعراء ، فالكتابة من منظور الشاعر رسالة حياتية تنتصر على الزوال ، ومغامرة تهجر بالدوال إلى

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 73.

مناطق الخصوبة، وإبحار من غير سفن، إنها تبدأ بالأمل، لتصل إلى الفعل، وتتتهي بالغياب (ننغمس في اللهيب)، وعليه يصرح الشاعر بلذة الكتابة حينما تصل إلى الدرجة الصفر على حد تعبير رولان بارت(Roland Barthes).

ويحشد "سليمان جوادي " في قصيدته "فواصل للحب" جملة من أفعال الأمر تحديا للآخر وتقديسا للفعل الشعري:

مَنْ كَانَ مِنكُمْ شَاعِرًا (1) فَلْيَرِفَعِ الْيَدَيِنْ ولْيُطبِقِ الشِّفَاه ولْيَمُتْ بِحَسرَتَيِنْ و لْيَعتَرفْ أَمَامَ خَلقِ اللهِ أَنَّ أَجِمَلَ الأَشْعَارِ لَمْ تُكتَبْ

تتلاحق البنى الأمرية بصيغة الفعل المضارع المقترن بلام الأمر ، والواقعة في جواب الشرط المتعدد لتعلن عن مناظرة تحدي وتعجيز الآخر ، تصوغ من خلالها الأنا الاعتداد بالنفس والتعبير عن ثقة الانتصار اللامتناهية، و تسهم في توضيح رؤيتها التفاؤلية.

ويتخذ "سليمان جوادي " من الأمر المرفق بالنهي مبعثا للقوة والصمود ، مما يمنح الثبات للذات ويعزز لديها طاقة الصبر والتحدى:

رُويدَكَ لا تَنتَجِرْ (2) رُويدَكَ لا تَنتَجِرْ فَالَّذِينَ امْتَطُوا صَهوَةَ المَجدِ مِثلَكَ مَاتُوا

<sup>(1)</sup> سليمان جوادى: لا شعر بعدك، منشورات أرتيستيك، دار الأخبار للصحافة، الجزائر، ( د ط)، 2007 ،ص 37-38.

<sup>(2)</sup> سليمان جوادي: رصاصة لم يطلقها حمّة لخضر، ص ص28-29.

ولَمْ يَبِقَ فِي الْحَيِّ غَيْرَ النَّسَاءِ وبَعضُ الَّذِينَ يُسَمَّونَ - قَسْرًا- رِجَالاً رُويَدكَ لا تَنتَجِرْ

يشكل الانتقال بين محاور الزمن مظهرا من مظاهر القلق الذي يسيطر على الذات ، أولها أفول المجد وغيابه في إطار الزمن الماضي (امتطوا طيابه في إطار الزمن الماضي (امتطوا السقوط والانتهاء)، وما يناظرها من دلالة النفي التي ترتد بالفعل إلى الماضي (لم يبق غير النساء) وتثبت انهيار الرجولة.

وثانيها ما يوازي هذه القطيعة مع المجد من صور الضعف والذل (بعض الذين يسمون – قسرا – رجالا). وقد مثل استخدام اسم فعل الأمر والنهي –رويدك (تمهل) (لا تنتحر) المكررين نمطا من أنماط المحافظة على الذات، إذ يعتمد الشاعر من خلالهما على التحدي، ليعبر عن ردة الفعل الموازية لفعل الانهيار والسقوط الآنف.

رويدك لا تنتحر شبات ويدك لا تنتحر شبات امتطوا صهوة المجد الرتقاء مثلك ماتوا مقوط الميق غير النساء مقوط ويدك لا تنتحر شبات ويدك لا تنتحر شبات

وتبدو فاعلية التكرار في اللوحة ذات دلالة تتنامى في إطار التفاعل الصوتي واللفظي، لتصل إلى بناء صورة مكتملة ، فنلحظ تكرار الصوامت (اللام والتاء و الراء) وهو تكرار تكمن فيه إمكانات تعبيرية عميقة وموحية ، تتعدى حدود الصوت إلى حدود الدلالة فالتاء مفتاح صوتي نهض بمسؤولية توضيح المعنى ، واستطاع أن يرسم الدلالة السلبية

جمالية اللغة الشعرية القصل الأول:

للانتحار والموت ، مثلما كرس اللام معنى الرفض والالتصاق بالحياة ، وكان صوت الراء الصدى القارع بصفته التكرارية على سمع الذات، لحثها على مقاومة فعل الموت.

ويكشف "عاشور فني" بفضل الاعتماد على أسلوب الأمر عن علاقة الذات الوطيدة بالمكان الممتد رمز المغامرة والثورة:

> فَافْتَحُوا كُوَّةً فِي الهَوَاءِ لِأَسْمَعَ صَوْتى (1) ببَحَّتِهِ وأرَى صُورَتِى عَنْ كَثَبْ ودَعُوا البَحرَ يُمعِنُ فِي الهَيجَان لأَختَارَ نَبضَةَ قَلبي وَأَرْكَبُهَا هَذِهِ النَّبَضَاتُ تُضَايِقُنِي، فَخُذُوهَا جَمِيعًا دَعُوا نَبِضَةً وَاحِدَهُ

تعبر الجملة الطلبية عن حيرة الذات أمام ثنائية الانتزاع والترك ، فقد يئست من حياتها التراجعية والمضطهدة، وشعرت بلا جدوى العواطف أمام دوامة الواقع المرير ، لذا غدا حديثها شعورا بالهزيمة واستندت إلى فعل الأمر المسند للجماعة لاسترداد خصوصية هويتها تجمع بين الصوت والصورة ( أسمع صوتي وأرى صورتي) لترسم الجسد بروحه ، وهي الهيئة المكتملة والتامة لكبان الذات.

وتلهث الذات خلف الأمر رابطة بين نبضها ونبض البحر ، إذ باختزال أفعال الأمر غير المكررة ( دعوا / خذوا ) نجد انسجاما تكراريا - ( دعوا البحر يمعن في الهيجان.../ دعوا نبضة واحدة) - ينحدر باتجاه إحداث توافق نبضى ثائر يطمح إلى الاهتزاز والمغامرة ،

<sup>(1)</sup> عاشور فنى: زهرة الدنيا، ص 38.

ومن ثمة نصل في النهاية إلى نبضة القوة التي تعوض كل النبضات المختزلة ، نبضات الضعف والاضطراب (خذوها جميعا).

- لم يخرج أسلوب الأمر على تأدية تلك الوظيفة الإغرائية التنبيهية التي استندت إلى أسلوب النداء، فهو أسلوب يمد أبعاد الحوار بين الشاعر والقارئ ، ويستوقف هذا الأخير للتفكير والتأمل .
- واضح أن فعل الأمر فعل إلزامي إذ يدل على طلب القيام بالحدث ، مما يجعله طاقة شحذ تحريضية تفعّل تنشيط الذات وتشعرها بالقوة وتدفعها إلى النهوض ، لذلك كان الأنسب في مواقف الثورة والتجاوز والتغيير ، والقصيدة الجزائرية أحوج ما تكون إلى سلطة تبديل الواقع ، وصناعة واقع أشد تماسكا وطمأنينة.
  - إذا كان الأمر أداة وصل بين الشاعر والقارئ ، فهو أيضا جسر للمشاركة والتفاعل بين الآمر والمأمور بفضل تتاوب الكلام بينهما.

كانت تلك أكثر الأساليب الطلبية تحكما في النص الشعري الجزائري ، تتجاذبه لتزيد من حركيته و تغذيه ليكون أوضح معنى، وأبلغ كلاما، وأشد إيجازا وتأثيرا، لكن القصيدة لم ترض بالمعيش قسرا تحت كنف الإنشائية فحسب ، بل آثرت بنيتها باستبدال الرتب لتصبح النص المراوغ والمرتعش في ضفاف الغموض، تلهب فكر القارئ وتستدرج انتباهه دوما.

#### 2.3 القراكيب الاسنادية:

كثيرا ما تتبه النقاد إلى تتبع العلاقات القائمة بين المسند والمسند إليه، نظرا لأهمية هذه العلاقة، وقد حاولوا الكشف عن أسرار الترابط بين الطرفين ضمن جوانب بلاغية مختلفة، ركزنا في دراستنا هذه على جانبين منها التقديم والتأخير والحذف، باعتبار ورودهما بشكل واضح في شعر التفعيلة الجزائري.

### 1.2.3 التقديم والتــــأخير:

يرى خليل أحمد عمايرة أن الترتيب « من أبرز عناصر التحويل وأكثرها وضوحا، لأن المتكلم يعمد إلى مورفيم حقه التأخير فيما جاء عن العرب فيقدمه، أو إلى ما حقه التقديم فيؤخره طلبا لإظهار ترتيب المعاني في النفس»(1)

إن تبادل المواضع بين الدوال أمر يقتضيه المعنى، و المخاض النفسي للذات، وبذلك يمكننا اعتبار تتبع حركات الدوال بحثا في عصب الدلالة المقصودة.

وقد عمد "علي ملاحي" إلى تحامي نظامية المقياس النحوي، إشارة لاختزال زمني يلتهم أعمارنا:

مِثْلُ عَادتِهِ.. (2)

دَغدَغَ الشَّمسَ فِي وجهِهَا..

بَلَّلَ الأرْضَ بالكَلْمَاتِ..

خَطا خُطوَةً لِلأَمَامِ..

وطارَ إلى زُرقَةٍ...

كَادحًا كَانَ لا يَرتَخِي سَاعِده

المعرفة للنشر والتوزيع، جدة، ط1984، منهج وتطبيق، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، جدة، ط1984، منهج وتطبيق، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، جدة، ط

<sup>(2)</sup> علي ملاحي: البحر يقرأ حالته، ص 75.

بادل الشاعر أدوار الجملتين الأولى والثانية ، ليرسم مشهدية تفاني الذات وسعيها الدائم للحصول على الرزق ، وقد أبرزت المتوالية الفعلية بصيغ - قالماضي تفاعلا مع الوج ود، وتساميا لذات علا شأنها من خلال إخلاصها، لذلك تبوأت قمة الخطاب رغبة في إبراز شأنها، فهي الذات التي تتحمل أعباء مسؤوليتها بتحد وإصرار.

ويجمع "الأخضر بركة" بين التقديم والتأخير والحذف، ليكسب خطابه قيمة جمالية تثير القارئ:

يَابِسٌ... (1)
دَمُهُ فِي القَمِيصِ الَّذِي خَبَّأتهُ عَنِ النَّاسِ أُمِّي تَلَمَّستُه: 
تَلَمَّستُه: 
دَافِئ الطَّعمِ مُستَيقِظًا مَا يَزالُ 
ومَاذَا ورِثِتُ سِواهُ أبا 
بُندُقِيتُه .. تِلكَ فَوقَ الجِدَارِ..

عَلَّقَت .. فَوقَهَا صُورَة. للتقاسيم رائحة من تراب

إن لتشويش الرتبة في الخطاب السابق، دلالة واضحة على عمق تلك المشاعر التي يكنها الابن لأبيه، حيث ربط بين التضحية (دمه يابس) ودفء الانتماء (ما يزال دافئ الطعم مستيقظا) في صورة إيحائية، تشي بمدى تمجيد صفة الأبوة، والاعتزاز بشرف الانتماء إليها. إن خلخلة التركيب المألوف أسفرت عن ارتياب شعوري، كان سببه تلك العلامة الفارقة في حياة الذات، مابين لذة الانتماء وألم الفراق، أو بين ذكرى القرب وأزمة البين.

وتجعل "زهرة بلعالية" خطابها يفضي إلى قصد ضمني، من خلال توزيع عناصر الجمل وفق حاجة النفس:

<sup>.54–53</sup> مص 2002 ،ط $_{1}$  الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، منشورات الاختلاف، الجزائر ، $_{1}$ ،  $_{2}$ 

ضيئقٌ صدري فكيف (1) تسكُنُ لِلآن فيهِ يَهِ يَا وَجَعْ؟ يَا وَجَعْ؟ قَالَ وامْتَدَّتْ خُطَاهُ فِي دَمِي فِي دَمِي وازْدَادَ عُمقًا..

أخرت الشاعرة جملة النداء لتبدأ بالاستفهام الدال على تساؤلها الملح ، الذي يطارد المكانية ويستبق الوجود، فتثقله صخرة الأحقاب وتهزه محنة الاستقرار ، وهو ما دفع إلى تطعيم البنية التركيبية بمزالق تشويش أخرى ، إذ تبادل المسند والمسند إليه رتبتيهما ليتبوأ النكرة الأمامية ، ومن ثمة تتم مقابلة الضيق بالاتساع والبياض الورقي محاولة لرفع وهن الأزمة الانفعالية ، غير أن الوجع يزداد عمقا ليحدث تجويفه في أعماق سيدة الحزن والألم، وتتحدر البنية النصية تتازليا ممارسة لعبة المد والجزر ، لتشكل تخطيطا إيقاعيا تتجاذبه القوى وتناطحها المستمر ، وبين الاستسلام والتحدي تقبع ذات مصارعة.

ويكشف التركيب في قصيدة "بين القصيدة والمسدس" على مضمون مختلف يستدعي الاهتمام:

بَينَ القَصِيدَةِ والمُسندَّسِ فِكْرَةٌ وخَرَائِطٌ (2) فَلتَنْكَسِرْ... إِنْ أَنْتَ جَرَّبْتَ الأَلَمْ.. ولْتَنْفَجِرْ..إِنْ أَنْتَ جَرَّبْتَ الرَّحِيلَ إِلَى النَّهارْ فَلَقَدْ أَعُودُ إِلَى قِلاعِكَ فَاتِحًا..

(2) أحمد شنة: من القصيدة إلى المسدس ،ص 25.

<sup>(1)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 124.

# فَلَقَدْ أَعُودُ إِلَيْكَ مُمْتَشِقًا دَمِي وقَصَائِدِي الأُولَى..

ينتقل الشاعر من التأخير الوجوبي (تأخير المبتدأ وتقديم شبه الجملة) في السطر الأول إلى التقديم الجائز، إذ يجعل جملة جواب الشرط تستبق فعلها معجلا ببروز لازمة ما تكتمه الذات من ثورة تقود إلى خلخلة القانون وتجتاز المألوف ، بتخطي عائق التراجع والخمول أملا في استحداث غد يحفه الضوء والنضرارة، وتزينه زنابق التحرر والاستقرار.

ولعل الانتقال من الأنت إلى الأنا والعكس ، هو ممارسة لالتفات يحقق التغير المعتنق من طرف الذات، وربم الستحدث البنية الفعلية غلبة الصراع والصراخ العاصف برتابة الواقع، في حين يصنع الحرف فجوة لاسترجاع النفس، من أجل متابعة المسير ورفع التحدي.

ويؤدي تعطيل الترتيب المعياري دورا هاما في إظهار الدلالة في قول "عبد الله العشي":

أتَرَبَّحُ يَا مَولَاتي (1)
تَتقَادْفُنِي رِيحٌ ...
وتَكمُّ شَنَاتِي أَمْطَار
يَحجِبنِي قَمرٌ عَني
وتَعرِّجُ بي نَحوَكِ أَقْمَارْ

يبادل الشاعر مواقع الجمل (يا مولاتي/ تتقاذفني/ أترنح) ليشكل متوالية فعلية تتمازج وتتقاذف، لتصنع بنية توتر تعترف بتشظي الذات وانشطارها ، وهو الأمر الذي دفعه كذلك إلى تقديم المفعول به على الفاعل (تلم أمطار شتاتي)، ليعطي مدلول الشتات الكثافة ، والتخصيص، لأنه متمكن من نفسية الشاعر . وتسهم أشباه الجمل المتقدمة (تعرج أقمار بي نحوك) في تعليق الذات على وتر الاغتراب النفسي الدافع إلى إلجامها بالمسكوت عنه (القصيدة).

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي: مقام البوح ،ص 32-33.

ويقدم "عز الدين ميهويي" قصيدته بإضافات أسلوبية لافتة:

-سَاَقْرَأُ كَفَّكَ.. (1) لَكِنْ مَتَى سَافَرَ القَمَرُ المُتَصَدِّعُ والشَّمسُ والأَنْجُمُ المُتعَبَهُ

يقدم الشاعر الاستفهام (متى) على المسند إليه دالا على غياب مصدره الضوئي (القمر/ الشمس/ النجم) وهذا لإحساسه بالزمن الضائع والمفقود، إنه زمن اللحظة النورانية التي تتوق الذات لاسترجاعها، حيث لحظة الكشف وعناق الحقيقة.

ولتفسير رحلة الألفاظ من موضع إلى آخر في قصيدة " وقفة أمام البحر " للشاعر "عثمان لوصيف" نتتبع قوله:

وَإِقَفٌ وَالبَحرُ يَمتَدُ أَمَامِي (2)
فِي مَرايَاهِ الْعَمِيقَهُ 
أَجلِي خَطْوَ الْغَمَامِ
رَاسِمًا ثَمَّ طَرِيقَهُ 
وَإِقَفٌ وَالشَّمسُ تَلتَاحُ خَجُولَهُ 
فِي احمِرَارٍ كَالْعَقِيقَهُ 
بَعدَ أَنَاتٍ طَوِيلَهُ 
سَقَطَتْ فِيهِ غَرِيقَهُ 
وَإِقَفٌ أَلْمَحُ أَنْقَاضَ الْعُصُورُ 
فِي الْحَنَايَا تَتَجَرِجَرُ 
فِي الْحَنَايَا تَتَجَرِجَرُ

(2) عثمان لوصيف: إرهاصات، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر،  $^{(2)}$  ،  $^{(2)}$ 

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي :النخلة والمجداف، ص 54.

# وعَلَى صُمِّ الصُّخُورُ

تَتكسر ..

تتصاعد مستويات الخرق وفق منظومة الهدم والبناء ، إذ يحطم البناء التركيبي الاعتيادي لتنشأ تراكيب جديدة ، لاسيما وأن البدايات تولد مبتورة حذف المبتدأ (أنا) من جملة (وَإِقَفَ وَالْبَحرُ يَمتَدُّ أَمَامِي) ، ليكون الوقوف دلالة مق اومة مستمية تشنها الذات تجاه الزمن ، وما تأمل المد المرتجف إلا دالا إقناعي ا، يصدر دافع الاحتماء بفضاء امتدادي كاتم لزفرة التأوه الإنساني.

وتتجانس حركة المد والجزر مع ما تقدم من أشباه الجمل على المفعول به أحيانا ، وأخرى على الفعل لتسجيل الانكسار الداخلي ، الذي يغالب الذات وهي تبحث عن خلاصها عامدة إلى قتل هذا التمزق بملاحقة النعوت ، غير أنها تستسلم لقلقها ، وهي تحصد دوال الانهيار (السقوط – التجرجر – الانكسار).

وللربط بين عناصر الدلالة وفق ما تستدعيه المعاني، يعمل " نور الدين درويش" على تغيير المراتب:

كُلَّمَا نَادَيتُ رَدَّ عَلَيَّ صَوتِي (1) كُنتَ وَحْدَكَ فِي الْعُيُونِ مُسَافِرًا أبصرتُ فِي عَينَيكَ نَجمًا ثَاقِبًا أبصرتُ فِي عَيْيكُمَا وطَنًا جَرِيحًا يَسْتَغِيثُ وبَعضُ آثَارِ السِّهَامِ

يمارس وضع الارتياب في النظام الترتيبي للجملة سلطته على ذات قهرتها محن الاغتراب والعزلة، فلجأت إلى أشباه الجمل ترتمي في بالوعاتها ، وهي المطاردة بحثا عن انتماء ، لذلك تجعل الحال "وحدك" يسبق خبر كان "مسافرا" لتعمق مسار رحلتها التي لا تتتهي ، ولعلها

\1

نور الدين درويش: مسافات ،ص  $^{1.71}$ 

وهي المقه ورة تستند على ارتكاز البناء التكراري، لتصبغ صوتها تخليدا، وتصونه من الانقطاع خاصة وهي ترسم مشهد رؤيتها الجارحة.

وفي بنية تأملية تأسر المتلقي، من خلال تبديل مواضع بعض الدوال وحذف بعضها يكتب "عثمان لوصيف" قصته مع الوجود:

رُبَّمَا بَرِعَمَت نَجِمَةٌ فِي يَدِي (1) رُبَّمَا نَامَ فَوقَ جَبِينِي القَمرْ رُبَّمَا أَومَأتْ لِي بَنَفسَجَةٌ رُبَّمَا مَالَ نَحوِي نَهرْ رُبَّمَا مَالَ نَحوِي نَهرْ رُبَّمَا..

إن انتقال الفاعل من مجاورته للفعل في الجملة الأولى ، إلى ابتعاده تاركا المسرح لأشباه الجمل متخطية له يسمح بتلازم الفعل و الظرفية ، وتقديم الإسناد التكميلي على المسند إليه ، فتنساب حركية النص بتسارع نحو تهشيم البنية ، والوقوف على الاحتمالية السابحة في مدارات الأمل والتطلع إلى زمن أفضل، ينهار فيه السائد وينحو باتجاه أسس المغايرة. ورغم أن البنية التكرارية تستند على الاحتمال ، فإنها تتصل بالذات في كل مرة لتعلي من شأنها (فوق جبيني) وتمنحها السلطة والتملك "لي"، فتصنع كيانها (نحوي مال نهر) إذ تتصل بالصفاء والطهارة.

وتهاجر البنية التركيبية نحو تحقيق دلالة جدية تسهم في بث قيم تأثيرية جمالية ضمن لغة إيحائية في قصيدة "قالت الوردة":

سُكُبٌ تَتَوَزَعُنِي (2) وخَفِيفًا خَفِيفًا أَرُفّ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة ، ص 26.

<sup>(2)</sup> م ن ،ص 12

أَطِيرُ الضِّيَاء مَحْضُ رُوحٍ أَنَا تَتَغَلَغَلُ فِي كِيمياءِ السَّمَاءِ

يتمثل الخرق التركيبي في تقديم الحال على صاحبها ، والخبر على المبتدأ ، إذ تلقي الذات بجل أوزارها ، التي حملتها لتكون خفيفة طاهرة متحولة إلى كيان محلق وضياء ممزوج بمكونات السماء، وتتأخر الأنا الدالة على الجسدية لتتقدم الروح مبرهنة على تسامي الذات فوق الموجودات، وفنائها في الذات الإلهية.

وتتفاعل العناصر اللغوية في السياق النصي لدى " ياسين بن عبيد" ، لتجسيد معاناة الذات:

للضُحَى (1) وَجْهُكِ المُتَدَفِّقُ أُغنِيَةً لِمَواسِمَكِ القَادِمَ هُ أَيْنَ مِنْهُ أَنَا ولِمَنْ هَذِهِ اللَّحظةُ الحَالِمَ هُ

.....

غَرِّدِي ..غَرِّدِي هَذِهِ شَهَوَةُ البَدعِ لاحَتْ

هُنَا

ظَمَأُ مُوشِكً

إِنْ أَنَا أَفْلتَتُ مِنْ يَدِي الْخَاتِمَ هُ

يؤجل الشاعر الجملة الاسمية على شبه الجملة للضحى ليبادل الهواقع ، مقدما الدال الزمني على الذات التي تتوارى ملامحها ، إذ تقع بين فكي الزمن ، تتابع صدى النبض النصي، ولعل في هذا التقديم اغتراب لغوي ونفسي يجعل الاستهلال ينطلق من أشباه الجمل ، ويهجه الشاعر

<sup>(1)</sup> ياسين بن عبيد : غنائية آخر التيه، منشورات أرتيستيك، الجزائر، 45-200، ص ص 85-86.

من اللحظة الحالمة هذه نحو مطاردة الخاتمة ، فيستعين بتغير ترتيب المألوف مؤخرا فعل الشرط ليحتضن النتيجة التي يخشى حدوثها ، وربما كانت رغبته الملحة في الاحتفاظ بهذه اللحظة الراهنة، وبحثه عن دوامها سببا في إسقاطه للحركية مع تأجيل الفعل "انفلتت " وتعلقه بالاسم الدال على الاستقرار والبثات.

ولكسر أفق التوقع يخالف التركيب في قصيدة "لمسات يومية" المألوف خروجا نحو الانزياحية:

قَالَ لِي سَتُحِبُ (1)

وتَجرَحُكَ المَرأَةُ الصَّامِتهُ ...

فلبست الحذر

حِينَ مَرَّ العُمَرْ ..

فَجأَةً فِي الطَّريق..

شَنَقّتِ القَلبَ نِصفَين إيماءَةٌ صَامِتَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّلْمُلْعُلُمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

في بنية حوارية قائمة على الصراع الداخلي، تبرز الذات وهي متباطئة الخطى خوفا مما سيحمله الزمن، لكن حذرها لن يجنبها بلوغ ما شكل ارتيابها ، وهو ما يعبر عنه الشاعر مؤج. لا الفلاعل وم قدما للم فعول به، اهتم اما من ه بإظهار ما أصاب الق له من انشطار، وهو يشعر المتلقي بثقل التوتر الناتج عن تفاعل الذات مع القصيدة ، وتبرز القيمة الجمالية جليا في تقديم النتيجة عن السبب، حتى يتابع السامع البحث عما أخر.

ولعل في تقديم شبه الجملة (فجأة في الطريق) عن الجملة الفعلية ، لدليل على تقديم المبهم وتأجيل الواضح وتغييب الحركة؛ ليستدل بالمكان والزمان الملتحمين لتهيئ الحدث الواقع، وإظهار حيرة الذات وذهولها وهي تسقط أسيرة الكتابة، لذلك كان نبض النص يزداد تسارعا بتوالي البنى الفعلية الممتدة من المستقبل إلى الحاضر حتى الماضي.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى ،ص 07.

أما في قصيدة "مقاطع من سير الفتى" يستخدم الشاعر أسلوب التقديم والتأخير لإثراء الدلالة:

كَشَفَتْ مَرَّةً وَرِدَةُ البَحْرِ (1) عَنْ وَجْهِهَا لَحَظَةٌ وَاحِدَهُ لَحَظَةٌ وَاحِدَهُ فَهُوَى القَلبُ فَهُوَى القَلبُ والنَّارِ واخْتَلَطَ التَّلْجُ بِالنَّارِ والرَّمْلُ بِالمَاءِ والرَّمْلُ بِالمَاءِ والصَّمتُ بِالأسْئِلَةُ والصَّمتُ بِالأسْئِلَةُ البَحرِ الْمُعْلَقَتْ بَابَهَا وَرْدَةُ البَحرِ فَانْفَتَحَتْ جَمرَةُ الصَّدْرِ فَانْفَتَحَتْ جَمرَةُ الصَّدْرِ وانْهَارَتِ المَملَكَةُ

عمد الشاعر إلى تقديم المفعول به في الجملة (أغلقت بابها وردة البحر) ليجمع بين الانزياح التركيبي والدلالي فيحدث التفاعل مثيرا يستفز المتلقي ، وهو ما يلوح ببراعة فنية تتمثل في تشخيص الورود أولا ، ومفاجأة القارئ إثر تأجيل الفاعل الذي يسهم في صناعة الخطاب المجازي ثانيا؛ إذ إن (أغلقت بابها) سياق مألوف لا مجاز فيه وبإنهاء الجملة يظهر تعقيل غير العاقل الفاعل ، وهناك يكتمل الجانب الجمالي الناجم عن مجانبة المعمارية ، حيث يتقاطع فعل الغلق مع وسيلته ليكشف عن أسى الذات وحسرتها.

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي: يطوف بالأسماء ،ص70

في حين لا يمثل تقديم المفعول فيه (مرة) في الجملة الأولى سوى مؤشرا للإماءة الصامتة ، التي تتكشف مرتبطة بزمن الميلاد وهو زمن المفلجأة والمباغتة.

ولا حرج أن نقف أيضا عند القيمة الجمالية للطباق المآلف بين أربع ثنائيات ضدية: (البرودة الحرارة) (الظمأ الارتواء) (الصمت الكلام) (الانفتاح والانغلاق)، ليشتبك الإيجاب بالسلب وتتعانق الأركان المتصارعة في زوايا القلب ، والناجمة عن مخاض التوتر الداخلي لحظة الكتابة.

وتخرج البنية التركيبية في قصيدة "قيس والعشاء الأخير" عن معيارية القاعدة النحوية:

وكَانَتْ تُلَوِّحُ مِنْ قَمَرِ الذِّكرَيَاتِ القَدِيمَةِ لَيْلَى، (1) لِحَضرَتِهَا فِي الهَجِيرِ المُعَربَدِ ظِلِّ وطلِّ وطلِّ ولَيلَى انْبِجَاسُ المِيَاهِ عَلَى ظَماَةِ الرَّاحِلِينَ لَهَا ذَا الهَدِيلُ الأَخِيرُ ..ومَا زَقزَقَ الشُّعَراءُ هِيَ الآنَ فِي خَيمَةٍ مِن سَرَابِ هِي الآنَ فِي خَيمَةٍ مِن سَرَابِ تُعِيرُ إلَى شَفقِ الصَّبحِ حِنَّاءهَا، وإلَى عَتْمَةِ اللَّيل سُودُ الجَدَائِلْ وإلَى عَتْمَةِ اللَّيل سُودُ الجَدَائِلْ

يمارس الشاعر نوعا من الأسر والاستفزاز لذهنية اعتادت المعيارية ، فكانت لغة الانحراف طعما ينتشل الانتباه ، ليرسم وعي المتلقي وفق بيان تتغير فواصله لترافق عواطف التوتر النفسى للذات الكاتبة.

لقد أخر الشاعر اسم الناسخ عن خبره (كانت ليلى تلوح) اهتماما منه بزمن العشق زمن، الفناء في المعشوق، لذلك لجأ أيضا إلى الفصل بين الفاعل والمفعول به بأشباه الجمل المشيرة إلى الزمنية تعير حناءها (إلى شفق الصبح) تعير سود الجدائل (إلى عتمة الليل)

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب ص 113.

بما يشكل ثنائية ضدية تسمح بترجمة ذلك التضارب الزمني في دواخل الذات التي ترسم من خلال صورة الأنثى (الماضي/ العشق) مخطط الصوت الثوري.

#### 2.2.3 الحذف:

الحذف ظاهرة لغوية تشترك فيها اللغات، وقد شغلت النقاد قديما وحديثا وهي «إسقاط جزء الكلام أو كله لدليل» (1) وبتعبير الجرجاني «باب دقيق المسلك ، لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسِّحر، فإنك ترى به ترك الذّكر، أفصح من الذكر، والصَّمت عن الإفادة، أزيد للإفادة، وتجدك أنطق ما تكون إ ذا لم تنطق، وأتم ما تكون بيانا إذا لم تبن» (2) مما يجعل الحذف «مظهرا من مظاهر تكثيف التركيب العربي وإيجازه» (3) وهذا يفسر غواية الإثارة التي تتحقق بفعل هذه الظاهرة.

فالحذف يصنع الفجوة التي تنتظر من المتلقي ملأها، ومن ثم يحول القراءة من عملية استقبالية إلى إبداعية جامعة بين نص الغياب والحضور؛ لأنه أسلوب يعمد إلى الإخفاء، ولذلك فالدلالة مرجأة فيه إلى غاية الاستحضار، وهو ما يتيح الانفتاح النصبي وتعدد الدلالة.

وربما يحقق المسكوت عنه الإمتاع الفني رغبة في إعادة الطيور المهاجرة، كما يقول رولان بارت « يستقرئ منه حركة طيران الطيور، يتتبع المعلق في النص مناطق معينة للقراءة لكي يستطيع أن يرصد فيها هجرة المعاني ونشوء الثغرات، وانتقال المقتطفات» (4).

<sup>....</sup> 

<sup>(1)</sup> بدر الدین محمد بن عبد الله الزرکشي: البرهان في علوم القرآن، تحقیق محمد أبو الفضل إبراهیم، مکتبة دار التراث، القاهرة، طد،1984، ج 3، ص102.

<sup>(2)</sup> عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز ،تعليق محمود محمد شاكر ،مكتبة الخانجي،القاهرة، ط6،2004، ص 146.

<sup>(3)</sup> هادي نمر: التراكيب اللغوية ، دار اليازوري، عمان، الأردن، (دط) ،2004 ، ص136.

<sup>(4)</sup> عبد العزيز حموده : المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، عالم المعرفة، 1998، ص 337. نقلا عن Barthes, Trans.Richard Howard ( 1975 in French; New Y ork: Hill and Wang, 1977), p14. Roland

يمكننا القول إن الحذف سفر للمحذوف من البنية السطحية إلى البنية العميقة ، وتلك الرحلة يرصدها تأمل المتلقي وبحثه الدائم عن الجزء المفقود.

وقد استخدم الشاعر الجزائري الحذف بصورة واضحة لتعميق الدلالة وتكثيف البنية الجمالية المستترة، من أجل الاهتمام بدلالات معينة، وتطويع النظام اللغوي لخدمة الغرض ، ونبدأ رصد هذه الظاهرة من حذف الفعل والفاعل في خطاب "تاصر معماش":

لَم أَنْسَ شَكْلِي (1) قِطْعَةَ الْحُلْمِ الَّتِي حَيَّرتُهَا، مِنْ بَعدِ مَا وَلَقَّتُهَا عِشْقَ السَّحَابْ. فَجْوَةَ الْحُبِّ الَّتِي رَقَعتُهَا فَجُوَةَ الْحُبِّ الَّتِي رَقَعتُهَا تُوْرَةَ الشَّكِ وتَمرينَ الحِسنابْ

يمارس الفعل والفاعل لعبة الخفاء ، ليتجلى المفعول به ويلازم المنزلة الأمامية ، فينفتح الخطاب على اسمية تمارس سلطة السكون والاستقرار ، التي تحتاجها الذات لقراءة صحف الذاكرة والفناء في عبقها، بعيدا عن واقع يلتهمه فتيل الموت المشتعل.

فالحذف يختزل الزمن ليسترد الماضي، ويتابع تفاصيله ناسجا خيطا لتسلسل الحدث وتتاليه.

و يُحدث الحذف في خطاب "عبد الله العشي " الشعري هزة لدى المتلقي ، إذ يقرأ الجملة الفعلية مبتورة دون أن ينتهى معناها:

كُنْتُ أَعْرِفُ (2)
لَكِنَّنِي عَاشِقٌ وَلِهٌ
لَيسَ لِي غَيرَهَا
مَنْ يُلَملِمُنِي فِي الزِّحَامِ اللَّحِبْ

(2) عبد الله العشي: يطوف بالأسماء، ص 43.

<sup>(1)</sup> ناصر معماش: فجائع الاسمنت والعربر، ص 10.

يضمر الشاعر المفعول به، ليترك فعل المعرفة متعلقا بمسكوت عنه يقبع تحت أشواك العشق والوله، ويشهد حينها الزمن الماضي على معرفة مبتورة لا تحقق إلا نسبية الوجود ، فيدق اليأس قلب الذات المتشظية ، لذلك تبحث عمن يؤنس وحدتها ، وتستعين بالاستدراك والنفي أملا في صنع واقع مختلف.

وفي قصيدة "شمعة لوطني "يحذف "عز الدين ميهوبي " جواب الشرط ، ليفتح أفق توقع المتلقى:

إذَا كَسَرُوا كِبرِيَاءَ الشَّمُوسِ<sup>(1)</sup> وخَانُوا السَّمَاءُ وخَانُوا السَّمَاءُ فَإِنْ لَم تَمُت أَنتَ هُو..

أنًا..

هِي..

هُم..

هُنَّ . .

نَحنُ جَمِيعا

فيًا صَاحِبِي كَيفَ يَحْيَا الوَطَنْ..

تتحدر متوالية الجملتين الشرطيتين عبر سلم تعدد الضمائر واختلافها ، إلى مسقط جواب الشرط الوحيد المشدود على وتري النداء والاستفهام ، وإثر ذلك ينتقل الفعل المنفي إلى مرادفه (لم تمت - يحيا) عبر حبر الالتفات ، وتغيب ملامح الجملة الأولى بفعليها (كسروا - خانوا) تحت ركام الوحدة، ليتسع فضاء الوجود المعلق على وتد الانتماء.

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، ص 73.

ولعل صفة البتر تجعل الخطاب مصلوبا على مصقلة التضحية ، التي تمنع استرسال الحديث من جهة ، و تواري عار الخيانة والهزيمة ، لتتعلق بانتصاب ممدود مع يا النداء ، ومتوقفا عند منفذ الخلاص من جهة أخرى.

ويعمد "تور الدين درويش " إلى حذف المبتدأ في قصيدته "الصورة المصطفاة " ليبدأ خطابه بالنكرة:

أنَا رَاحِلٌ 1 قَادِمٌ مِنْ بِلَادِي القَدِيمَةِ مِنْ عُمْقِ أَعْمَاقِ صُورَتُكِ المُصْطَفَاةُ سَأَمْضِي وتَمضِي مَعِي الأُغْنِيَاتُ

يمارس المبتدأ في الجملة "قادم من بـ لادي القديمة" الارتحال ذاته الذي يم ـ ارسه الشاعر، ليرمي بالخبر في أفق الانفتاح، ويجعل الخطاب يتدلى على وتري الحضور (الجملة الأولى) والغياب مهربا الدلالة إلى كهف التعدد، محاولة لقلب الواقع وفرض الهيمنة عليه، وتأسيس واقع أرقى يساير رغبة الشاعر، وينشأ على ضفاف التميز.

ويمارس الخبر المتفرد الحضور سلطته مستغنيا عن باقي المحذوفات ، لقدرته على البوح عما بأعماق الذات، وربما يكون الحذف اغترابا لغويا يصاحب اغتراب الشاعر ، الذي يفقد البداية ويقع في دوامة المتاهة التي تنتظر منفذ الخلاص.

ويستثمر "عبد الله العشي " الحذف الإسقاط الخبر ، وهذا لحث المتلقي على إعادة تشكيل النص من جديد:

### هَا أَنَا ... هَا

(1) نور الدين درويش: السفر الشاق، رابطة إبداع الوطنية، بانتة، الجزائر، (دط)، 1992، ص 51.

<sup>(2)</sup> عبد الله العشي: يطوف بالأسماء، ص22.

مِثْلُمَا شِئتَ بِأَرْضِ التِّيهِ لا عَرِشَ ، لا مَجْدَ، لا تَاجَ ولا ظِلَّ لِكَي أَبكِي تَحتَهُ وَسَطَ هَذِي الهَاجِرَهِ

يحذف الشاعر خبر لا النافية للجنس (هنا) مكتفيا باسمها، ليعبر عن رفضه القاطع للمكانية التي تفتقد الهوية، لاسيما إن كانت رديفة لأرض التيه والضياع.

فالذات تشعر باغترابها داخل وسط مجهول وممتد ، وتحن إلى المكان الأموم ي الذي يمنحها الأمن والطمأنينة.

إن تكرار لا النافية للجنس ينفي عن سلطة الذات جذرها ، وعليه تتجرد من عراقتها لتخوض في عتمة التيه والفقد.

وقد يمثل الحذف لعبة لغوية تجعل الدوال تتدحرج من سطر الآخر:

النَّاسُ مِن صَمَتِ اتَوا.. (1)
النَّاسُ مِنْ صَمَتِ الْمَدِينَةِ قَد أَتَوا..
النَّاسُ مِنْ صَمَتِ الْمَدِينَةِ والْمَسَافَةِ قَد أَتَوا..
النَّاسُ مِنْ صَمَتِ الْمَدِينَةِ والْمَسَافَةِ..
النَّاسُ مِنْ صَمَتِ الْمَدِينَةِ والْمَسَافَةِ..
يَا فَتَى مِنْ قَلْبِهِ الْمَدْبُوح يَتبَعُ مَن أَتَوا..
ويَعُودُ بَعدَ رَحِيلِهِم لِمَدِينَةٍ

منها أتوا..

إلى جانب لعبة التكرار التي تتخذها الذات المتكأ المستندة إليه ، يضمر الشاعر المركب الإضافي والعطفي ليعيد إبرازهما من جديد ، ثم يعمد إلى حذف الفعل والفاعل (أتوا). ولعل آلية القفز الذي يمارس على الب نى تظهر تخ طي المكانية الصامتة والرحيل للبحث عن

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص 107.

ملاذ، غير أن الرجوع إلى حذف الحركة مع إسقاط الفعل يجعل الخطاب يعيش استقرارية ساكنة تتوء بصبر الذات وتحديها لزمن الجمر والجماجم.

ويختزل "عثمان لوصيف " في قصيدته " ساكن في الحفيف " الجملة الاسمية مبتد ئا بأشباه الجمل:

سَاكِنٌ فِي الحَفِيفُ (1) فِي رَذَاذِ البَنَفْسَجِ ، فِي الرَّعَشَةِ الكَوكَبِيَّهُ أَبْتَنِي للغُصُونِ فَضَاعُ مُثْقَلاً بِالغَمامِ الشَّفِيفُ مُعْرَقًا بِالهَوَى.. والرُّوَى النَّبَويَهُ

ينتقل الشاعر من مواراة المبتدأ إلى إسقاط المبتدأ والخبر معا لتتوالى أشباه الجمل محتلة الصدارة، حينها يجتمع الرذاذ بالرعشة ونعيش مع الذات طهارة الارتجاف الصوفي في فضاء يجمع بينها وبين الذات الإلهية.

هذا الحذف حقق مساحة تأملية تتناسب وموضع الفناء والحلول ، الذي يتوق له المتصوف وعبر عن انفعال وجداني يعمق ارتياب الذات المرتعشة.

وتمارس الدوال حركة موضعية في خطاب " عثمان لوصيف" لتنتقل إلى مواضع جديدة تعميقا للدلالة:

كَانَ مَنبُوذًا (2)
يَتِيمًا.. وسَقِيمًا
رُوحُهُ ظَمَأًى.. ولا شيء يَبُل الجُرحَ
أو يُشْفِى غَلِيلَهُ

(2) عثمان لوصيف: المتغابي، ص 85.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: براءة، ص 39.

# كَانَ صُعلُوكًا شَقيًا شَنفَرى قَد نَفَرتْ مِنهُ القَبيلَهُ

يتكئ الشاعر على حذف الناسخ واسمه ، تاركا القارئ يجوب أغوار مسافة التخيل ، موحيا له أن ذلك الاغتراب اللغوي نظير عزلة الذات وخروجها عن الجماعة ، فقد أظهر هذا الحذف الإقصاء الذي يعيشه المحذوف.

هو تطرف يسمح عطف البيان (الشنفرى) بتوضيح غموضه ، إذ يصبح الغائب ذلك الوحيد العاجز الذي يبحث عن مواطن السكينة والانتماء.

ويحذف الشاعر الفعل أحيانا ، والجار والمجرور أحيانا أخرى ، ليثري النص ويزيد غناه المعرفى:

هِمتُ..هِمْتُ بِأَفْوَاهِهَا (1) بالتَّعَاشِيبِ..بالطَّلعِ والعَسنَلِ السَّلسَبِيلْ فَاهِهَا فَا السَّلسَبِيلْ هِمتُ.. لَكِنَّنِي هَذِه اللَّيلَة انتَابَنِي هَوسٌ غَامِضٌ لَمْ أُطِقْ لَيلَ أَسوَارِهَا لَمْ أُطِقْ بَردَ أَحْجَارِهَا لَمْ أُطِقْ بَردَ أَحْجَارِهَا لَمْ أُطِقْ صَمتَهَا الوَثَنِيِ الثَّقِيلُ لَمْ أُطِقْ صَمتَهَا الوَثَنِيِ الثَّقِيلُ أَعِيدُ وَارفَ عينَيٌ؟

ينتقل الشاعر من حذف الجار والمجرور إلى حذف الفعل ، لبناء متتالية من أشباه الجمل ، تنتج جملة من التصورات التي يتقاسمها فعل الهيام.

ولعل الاستعانة بالحذف تبرز تردد الذات واضطرابها الواضح ، من خلال الاستدراك المشير إلى ثقل ما تتحمله الذات من مرارة هذا الهيام. وهنا يصبح التكرار الحاجز الذي تتخطاه الذات، للبحث عن مخرج الخلاص مع الاستفهام.

عثمان لوصيف: غرداية، ص ص 71–72.

ومن صور الحذف التي اعتمدها الشعر الجزائري حذف الحرف، فحسين زيدان يختزل أداة النداء من قصيدته "شبكة لتهريب الكلمات" ، ليجعل خطابه أبلغ فعالية في إقناع الآخر واستمالته:

سَيِّدِي..هَاتِ البِشَارَهُ (1) وَلْتُقِمْ لِلدِّينِ صَرْحًا.. وَلْتُقِمْ لِلدِّينِ صَرْحًا.. يَغْسِلُ الثَّارَات طَورًا؛ ويُدَاوِي الجُرحَ تَارَهُ..

يحذف الشاعر أداة النداء ليهمس بأوجاعه الحزينة محاذرا أن يسمعه الغير ، لاسيما وهو يعيش زمنا تمزقت فيه القيم فضاق بذاته المقام ، لذلك اختار البحث عن متنفس مرة عبر نقاط التوتر ، وأخرى من خلال الاتصال بالآخر ، الذي يفعّل طاقة التغيير ويبعث الطمأنينة والثقة في الذات الهنهارة.

فالحذف يسمح بترك مجموعة الفجوات، التي تعد مواضع يتسرب منها نسيم الأمل، من خلال نماء الحلم وامتداده.

ويحذف "عثمان لوصيف" في قصيدته الديوان "غرداية" أداة النداء في مواضع عدة ليجعل المنادي قربيا:

آه! امرأة لا تزال تنام الضحى (2) غير عابئة بالمغنين امرأة هامت الشعراء بها والمجانين المجانين امرأة هي سيدة الملكاتِ

(2) عثمان لوصيف: أبجديات، دار هومة للنشر والتوزيع ، الجزائر ، (د ط)،1997، ص 57.

<sup>(1)</sup> حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس، ص 15.

#### وسيدة الكلمات

إن فعل التوجع يشير إلى مرارة البين ، ومدى ما تعانيه الذات من لهفة وتحرق ، وهي تتودد لامرأة فاتنة تزداد تمنعا ليزداد الآخرون شغفا ورغبة.

لذلك يحذف الشاعر أداة النداء مجتازا حواجز الفصل ، لتكون هذه الأنثى أكثر اتصالا ومقربة من الذات .

وتتكرر النكرة لتتعدد صور رمز المرأة، فتخرج من كونها الأنثى، إلى كونها الانتماء والهوية.

وخلاصة القول أن الحذف «بعث الفكر وتتشيط الخيال، وإثارة لانتباه؛ ليقع السامع على مراد الكلام، ويستنبط معناه من القرائن والأحوال»<sup>(1)</sup>.

يحقق الحذف الخفاء والغواية ،إذ تتعدد الدلالة وينفتح النص ليؤدي وظيفة إغرائية ووفقا لذلك تتعدد القراءة.

إذا كانت لغة الشعر لغة إيماء وإيحاء ، فإن الحذف يفعل لغة الرمز والإشارة ويترك للمتلقي فرصة المشاركة وإنتاج معرفة جديدة وإعادة تشكيل النص.

يوقظ الحذف فكر المتلقي ؛ ليحتم عليه عملية التواصل مع الخطاب بكل جوار حه، يتأمل مواطن الإسقاط ليكمل المعنى.

عكست التراكيب الشعرية الموقف الشعوري لرواد شعر التفعيلة في الجزائر، وترجمت خصوصية كتاباتهم، حيث وضعت تجربتهم بين نزعتين تشاؤمية، وأخرى تفاؤلية تعبر عن صراع الأعماق وكثيرا ما جسدت مخطط الداخل بتقلباته الانفعالية، ليكون التركيب بنية خاضعة لصوت الذات، ومن ذلك يصبح صوت الخطاب الشعري اعترافا يشي بحديث الباطن، حتى إنه ينحدر أحيانا نحو التجربة السيرذاتية.

<sup>(1)</sup> محمد أبو موسى: خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني، منشورات مكتبة وهبة ،القاهرة، ط4،1996، ص 160.

### 4- اللغة الشعرية السيرذاتيه:

القصيدة السيرذاتية «قول شعري ذو نزعة سردية ، يسجل فيه الشاعر شكلا من أشكال سيرته الذاتية، تظهر فيه الذات الشعرية الساردة بضميرها الأول متمركزة حول محورها "الأنوي"، معبرة عن حوادثها وحكايتها عبر أمكنة وأزمنة وتسميات لها حضورها الواقعي خارج ميدان المتخيل الشعري، وقد يتقنع الضمير الأول بضمائر أخرى حسب الهتطلبات والشروط التي تحكم كل قصيدة سير ذاتية»(1).

إن القصيدة السيرذاتية هجينة تسير على خطى السردية الواقعية ، وتبوح بخصوصية الأنا لتصنع فضاء ممتدا من الخصوصية الشعرية ، التي تمنح للنص سلطته وسياقه الخاص المسيج لحماه والمانع للتميع الهلامي ، و بذلك يكون النص أكثر ح ظا في الاستقلالية والحفاظ على الهوية.

ومؤكد أنه «يشترط في اعتماد السيرذاتية في القصيدة حصول اعتراف ما مدون بإشارة، أو قهول، أو تعبير، يؤكد فيه الشاعر على نحو ما المرجعيات الزمنية، أو المكانية، أو الشخصيات للحوادث والحكايا التي تتضمنها القصيدة ، وتؤكد صلاحية الم عياق المعقود بين الشاعر – والسارد والمتلقي على هذ هالأسس» (2)، حين ذاك بإمكان النص أن يأسر المتلقي بصدق الاعتراف ، ويؤجج عواطفه في متابعة الواقع الشخصي المتعلق بالذات ، وتصبوح القصيدة حكاي ـة تتمتع بهالة من التشويق ، كونها تتميز باستكشاف حقيقة "الأنا"، «إن القراءة السيرية ذات أثر في الكشف عن الذات، ثم اكتشاف ذات القارئ أيضا» (3) حيث تتضافر اللغة والتأمل فينتج التفاعل فلسفة البوح الذي يتشكل فيه الوعي بالذات.

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: تمظهرات التشكيل السيرذاتي في تجربة محمد القيسي السير ذاتية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005، ص 200.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص 200

حاتم الصكر: مرايا نرسيس، الأنماط النوعية والتشكيلات البنائية لقصيدة السرد الحديثة، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع بيروت، ط $_1$ ، 1999، ص 151.

## 1.4 بنية الزمان والمكان:

يعد الزمان في السرد « مشخصا دلاليا ومكونا معماريا يوضح شكل الوحدة السردية، ويحمّل الوحدات السردية المرهنة طابع الكلية والحركة والانسجام، عند ترهينه لوحدات وإسقاطه لوحدات أخرى، كما يسعى إلى إضفاء درجة من المعقولية والمنطقية على المنجز القصصيي» (1) وهذه المعقولية لا تكتمل إلا بالتحام الزمان مع المكان باعتباره « في النص السيرذاتي أكثر بؤرة بوصفه ذا وظيفة مزدوجة، الأولى قبلية تتمثل في ما أحدثه في ذات المؤلف من تأثير قبل وجود النص، بوصفه مكانا حقيقيا سبق المؤلف أن عاش فيه وبادله التأثير والتأثير والثانية: بعدية بوصفه عنصرا مكونا للنص فيما بعد وجوده »(2) و يعتمد عثمان لوصيف على الخطاب الشعري السيرذاتي في كثير من قصائده ، إذ تتجلى سيرة الشاعر ممثلة في شعره، وقد حضر اسمه الشخصي في تجاربه، وكذا اسم زوجته وابنه، مما يؤكد أن الشاعر يولى الخطاب السيرذاتي أهمية خاصة:

الشَّوَارِعُ غَبراءُ (3) والشَّمسُ حَارِقَةٌ والشَّمسُ حَارِقَةٌ والأَثابِيبُ لا مَاءَ فِيهَا السَّرابُ العَلاب

يختار الشاعر المكان الأكثر شعبية لينطلق منه، لكنه يحوله إلى محطة سرابية لا حركة فيها، إذ تثلثاثف دوال الحجب والموت (الاحتراق- الجفاف-السراب)، لذلك يرتد الشارع إلى

(3) عثمان لوصيف اللؤلؤة، دار هومة، الجزائر، (دط)، 1997، ص 55.

<sup>(1)</sup>خلبيل شكري هياس، القصيدة السيرذاتية، بنية النص وتشكيل الخطاب، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط $_1$ 001، ص 349. نقلا عن: جاسم حميد جودة، السرد في قصص جليل القيسي القصيرة، رسالة ماجستير، إشراف فائق مصطفى أحمد ، جامعة الموصل، كلية التربية، 1997، ص 15.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص 250.

الصحراء كأفق للمجهول والصمت، ومن صورة المكان تلك تعرض صورة الذات المعلقة على حبال تصدع وشقاق الأنا مع ذاتها والعالم:

الصَّعالِيكُ يَفتَرِقُونَ (1) وشَيخٌ يَسِيرُ إلَى المَسجِدِ المُطمئِنِّ ولا شَجَرٌ لا ظِلالٌ...

و كُنْتُ وَحِيدًا أُهَوِّمُ فِي الطُّرقَاتِ

تبدأ سيرة المكان بلغة الافتراق والصعلكة في مقابل صورة الاطمئنان والطهارة ، ليكشف البعد الضدي عن الذات المعزولة الهائمة في الطرقات، راسما مشهدية الواقع وصورة اللاتصالح والعافر، وإثر ذلك تنام الحيرة على كتف الذات كاشفة عن قلق وتمزق تعانيهما:

وأسْكُرُ..أسكُرُ حَتَّى الثَّمَالَةِ (2) حِينَ أَرَى زَهِرَةً تَتَفَتَّحُ بَينَ البُيوتُ يَسكُنُ الجِنُ هَذِي الشَّوارِعَ تَسكُنُهَا اللَّبواتُ وتَسكُنُهَا اللَّبواتُ وتَسكُنُهَا اللَّبواتُ ولَكِنَّنِي أَكْرَهُ حَملَ التَّمَائِمِ ولَكِنَّنِي أَكْرَهُ حَملَ التَّمَائِمِ وأَستُلْهِمُ الطَّيشَ وأستَلْهِمُ الطَّيشَ والشَّبقَ البَريَرِيَ والشَّبقَ البَريَرِيَ

 $<sup>^{(1)}</sup>$  المصدر السابق ، ص 55.

<sup>(2)</sup> م ن ،ص 55–56.

عندما تتجرد الذات من علاقتها بالعالم الحسي ، وتختار التيه رمزا للسفر اللامحدود، ويأتي المحو (غياب العقل) لتحصيل اعتناق الجنون مكون ا من مكونات الانسلاخ عن الذات، حينها ينفرج مجال الاغتراب (الحياة على الهامش) لتتضح القطيعة ، من خلال خطوات التمرد المعلنة (الطيش – البربرية).

وفي تخصيص حالة الذات وبيان صورتها، تباشر الأنا الساردة في كشف أزمة التيه التي تعانيها:

ذَاهِبٌ فِي التُرابِ (1)
تَنَازِعُنِي اللَّفَتَاتُ
وتَخطِفنُي النَّظرَاتُ
كَأْنِي أَسِيرُ إلَى أَجَلِي..
كَأْنِي أَسِيرُ إلَى أَجَلِي..
ذَاهِبٌ ،هَلْ تُفاجِئنِي النَّارُ
أَمْ تَصطَفِينِي المَلائِكُ
والحُورُ

يحضر اسم الفاعل (ذاهب) المرتبط بالأنا ، ليطعم دلالات التيه في عروق الأرض ، الذي يقود إلى الفناء ، لاسيما في التصاقه مع أفعال الشلل الحركي (تتنازعني / تتخاطفني) ، وهو ما يجعل الخطاب يأخذ شكل المناجاة خاصة عند شحنه ببنية التوتر ، عبر الاستفهام بـ"هل" ليتجه إلى فضاء التوقع والاحتمال المتدحرج على قطبي السلبية (مفاجأة النار للذات) ، والإيجابية (اصطفاء ملائك الحور للذات).

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: اللؤلؤة، ص56.

إن رحلة التيه التي يمارسها الشاعر بحثا عن حقيقة جوهر الأشياء ، تمكنه من استيعاب ومعرفة نفسه - كما حثه عن ذلك سقراط - وحينها يمكنه الانعتاق من أزمة التشظي والانشطار.

وتنتقل الذات فيما بعد لتعكس إحساسها بعنف الفجيعة من خلال ما تثيره من جو نفسى محزن يستعيد مصير الفناء المقلق:

لَمْ يَرَ النُّورَ نُورِ! (1)
مَهدُهُ حُفرَةٌ
والوسادةُ مِنْ تُربَةٍ
والقِمَاطُ لَفائِفُ بِيضٍ
وأَجْنَحةٌ ..وعَبير

تتصل هذه المقطوعة بفضاء القصيدة السيرذاتية بوشائج القصيدة العائلية، إذ يمثل رثاء الولد مساحة للحزن والموت بلغة وصفية ، تبحث تحت مخازن التفاصيل لتعلو آهات الفقد ، حينما يتحول البيت العائلي إلى حطام يمثل التراب فيه الوسادة ، وتتكبد الذات مرارة المصير ، من خلال عناق الأمكنة المغلقة ( البيت – القبر ).

وعلى الرغم من سوداوية المشهد ومأسلويته، إلا أن الشاعر يرسم فضاء مناظرا لهذا، من خلال حضور اللون الأبيض في التحامه مع الأجنحة ، وذلك في إشارة إلى النقاء والطهر، و وفقا لهذه الجمالية المنبثقة من ركام القبح ينمو صراع نفسي في بواطن الشخصيات، لتعميق حقول الرثاء:

لَمْ يَرَ النُّورَ نُور! (2)
هَا أَنَا الآنَ
أَرْفَعُ كَفِّى نُحوَ السَّماءِ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: أبجديات ،ص 14.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص 17.

وأغْرق بَينَ الرِّمالِ
وفِي البَيتِ ثَكلَى تُصلِّي
جَوانِحُهَا تتَمَزَّقُ مِنْ حَسراتٍ
وأَدْمُعهَا خُرزٌ يَستَنِيرُ

رصد الشاعر عناق الأمكنة المفتوح والمغلق (السماء والبيت) ، ليولد مدارات الزمن الآتي ، المعطر ببخور الأدعية ، والمشبع بالصلوات تأسيسا لتوجهات المكون الثقافي، فالمناخ العائلي بوصفه بؤرة الجو الأليف والحميمي ، يضخ حرارة شكواه إلى المولى ، غير أن حسرات آلام الفقد تمزق الأنا لتسحب الآخر إلى منطقة السرد:

آه! تَبكِي وَهيبَةً(1)

تَبْكِي..

مُحَيَّا يَغُورُ.. وعَينَانِ مِثْلَ سُهُهُ هَّتَينِ تَغُوصَانِ فِي المَاءِ مَذْبُوحَتين الْغُلامُ اخْتفَى والْغُرامُ انْطفا والْغَرامُ انْطفا والشُعاعُ الأَخِيرُ

يتهوي البنية النصية وكأنها بكائية تذرف ، لترسم لحظات الوداع لغلام اختفى ، وتستعيد الذاكرة بريق عينيه في لحظة يتوارى فيها الحب ، ليعوضه ظلام الزوايا مطفئا كل مدارات الضياء ، مما يكون جوا جنائزيا يسهم في كشف إنسانية الشخصية السيرذاتية ، وأبعادها الفكرية (رثاء الذات من خلال رثاء الآخر) ، ويعمق الحس الأمومي الملفوف بأقمطة الصبر والمقاومة.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  المصدر السايق ، ص ص  $^{(1)}$ 

جمالية اللغة الشعرية الفصل الأول:

وتعتمد الأنا الساردة على طاقة السرد لتفتتح مشهد التتابع الزمني (كنت/الآن) المسفر عن تتام للحس المأساوي (كنت أنا الآن- وقوع الذات بين فكي الماضي والحاضر): (1) وكُنْتُ أَنَا الآنَ

أَحْمِلُ قَاربي المُتَآكِل آخِرَ إسْمِي سننابل أزمنة الانتظار عَلَى صندر أُمِّى مُسْنَافِرَةٌ فِي الذُّبُولْ وُسنبُلَةُ الجَنَّةِ المُستَدِيرَة نَاسِكَةُ الجَفن والشَّفَتَين

كصمت السَّمَاعِ..

## وطُهر البِتُولُ

إن تمظهر اللوحة السيزيفية التي تقذف بالأنا في بلوعة الصراع الدائم ، يسفر عن بؤرة الحدث المتصل بهاجس الخوف والفجيعة ، لذات تشعر بالضياع وتقتات على فتات الهوية، ويزداد إصرار الشاعر على رسم ذلك المدار المغلق ، الذي يطوق الذات ويحاصر وجودها، إذ لا تمثل صورة الانتظار واللجوء إلى الصدر الأمومي إلا ذروة الاغتراب ، وغياب الفاعلية، حينها يسافر الاخضرار باتجاه الذبول والانكسار.

ويرسم الاسترجاع في قصيدة "عولمة الحب عولمة النار" صورة عفوية تتقل واقع الخيبة والتراجع:

أبي كَانَ يَسْأَلُنِي عَن كَذَا وكَذَا

عز الدين ميهوبى : عولمة الحب عولمة النار ، ص (101)م ن، ص 46. <sup>)2(</sup>

يغِيبُ أَبِي سَاعَةً ثُمَّ يَأْتِي لِيَسَأَلَنِي المَرَّةَ الأَلفَ عَن "قِنْدَهَارْ" ويَسَأَلُنِي عَن رَسَائِل تَحمِلُ "جَمرًا خَبِيثًا" وعَن مَلِكٍ نَسِيتهُ السُّنُونُ بِارُومَا" يَحِنُ إِلَى عَرشِهِ..

> مَلِكٌ بَينَ غَارٍ.. وغَارْ يُلِحُ أبِي فِي السُّوَالْ

يشكل الحوار عصب التوتر المفعل لحركية الحدث الدرامي ، فيستحضر شخصية الوالد عبر تقنية المنولوج الداخلي ، وكثرة أسئلتها وإلحاحها على تلك الأسئلة مما يشير إلى تأزم الصراع الداخلي للشخصية، ويسفو عن إحساسها بالاغتراب، فتتنامى البنية النصية اعتمادا على تأجيج المعاناة في زمن الضياع والخضوع.

«إن المونولوج حين يدخل إلى السياق الشعري يعبر عن الهرب من الخارج إلى الداخل مستقرئا مشاعر الذات في صورتها الأولية... حيث تتوجه اللغة إلى الداخل وتفرز أصواتها في الخارج أصداء هذه الحالة الفريدة والخاصة بصاحبها». (1)

### 2.4 تواتر الزمن وتنامى الحدث:

تعد دراسة العلاقة بين نظام ترتيب الأحداث زمنيا في القصة، وبين نظام تشكيلها في الخطاب ذات أهمية بالغة، إذ من خلالها يتم رصد المفارقة الزمنية، ولعل تلك المفارقة تتضح في النص السيرذاتي « فينتج عنها مسافة واسعة بين الشخصية وهي تعيش الحدث، وموقع السارد وهو يتذكر ويروي هذه الأحداث التي عاشها، بوصفه كائنا سيريا في النص عليه يدور موضوع النص »(2)، وربما تنطلق "زهرة بلعالية" في تجربتها من لبنة

(2) خليل شكري هياس: القصيدة السيرذاتية، بنية النص وتشكيل الخطاب،ص 356.

محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش، صص 110-120.

سيرذاتية، لتبحث في علاقة الذات بالآخر منطلقة من قضايا الوطن والأمة، ولعلها في هذه المقطوعة تستند على السرد الواقعي، من خلال البنية الزمكانية:

كُنَّا..وكَانَتْ (1)

غُرِفُ الطِّينِ الهَشَّة

تَحمِينَا

مِنْ زَمِن بَاردِ

مِن وَجَع مَاطِرِ

يسكُنُ رَغْمًا عَنَّا فِينَا

كُنَّا ..وكَانَ..

الجَمرُ الحَالِمُ فِي مَوقِدِنَا

يتلألأ أشواقًا وحنينا

يرتبط المكان بالتاريخ ، إذ تقف غرف الطين الهشة المشحونة بطاقات التراث في مواجهة الزمن ، وتستعيد الذاكرة تفاصيل الألفة والأمن العالقة بها ، والتي تشكل صرحا أموميا يستوعب بواطن المواجع والألم.

ويظهر الزمن الماضي ثانية ملحا على القصيدة السيرذاتية ، ليبعث صورة البيت الحالم المعبق بالحنين، للقضاء على راهن التمزق والضياع.

إن تلك الص ورة المخبأة بين دفات ر الذاكرة ، ربما تق وى على هزيمة الاغتراب ، وتجاوز الواقع المرئي إلى أفق مأمول:

أَذَكُرُ الآنَ كُنَّا مَعًا<sup>(2)</sup>

اتفقنا انطكقنا معا

<sup>(1)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 108.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش : مسافات ،ص 23.

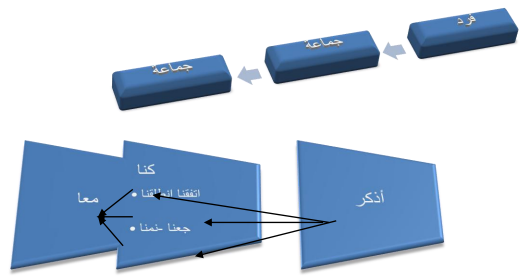
•••••

أَذْكُرُ الآنَ كُلَّ التَّفَاصِيلِ
قُلْنَا الطَّرِيقُ إلَى خُلْمِنَا شَائِكٌ،،
لَيْلُنَا حَالِكُ
يَنْبَغِي أَنْ نَظَلَّ مَعًا،،
أَنْ نُواصِلَ حَتَّى النِّهَايَةَ
أَنْ نَمُوتَ مَعًا

ينطلق الشاعر من منج م الذاكرة باسطا سلطة المكان الجماعي (الأرض والطريق) ، ليبحث في مواجع التمزق الذي أصاب لحمة الأنا في ارتباطها بالأصدقاء، ولعل تكوار "معا" تأكيد على قانون الجماع من الذي تحتكم إليه الذاكرة، لتخضع التوجه البصري نحو نهاية موحدة، تلخص الهصير الذي ينتظر الفرد في علاقته.

إن الذاكرة تمثل ذلك الزمن التراكمي الذي ينسج خيوط النص ، ليسحب جل مداراته إلى المخزون الفكري للشخصية تحفيزا للمتلق ي، وتصعيدا لتعاطف مع قضيق الذات ، التي تحن إلى زمن التوحد والتآلف ، بهدف لم شتات الذاكرة وتحيينها ، وإعادة شحنها من جديد لتلتحم بالوعى المتجدد.

مخطط(03) مسار التحول من الفردية إلى الجماعية



ولا بد أن زمن الذاكرة زمن هام لأنه يكشف عن كثير من الجوانب في حياة الشخصية وهو السبيل إلى ربط الأزمنة من أجل تفسيرها:

أحِنُّ إلَى دِرهَمِ مِنْ أَبِي،، (1) كُنتُ أَرْقُبهُ،،

أَشْتَرِي حَلْوَةً

فِي صَبَاحٍ أَنِيقٍ،،

وفِي غَمرَةٍ مِنْ فَرخ..

أحِنُّ إلَى دَندَناتِ الخُشْيبَاتِ،

لُطفِ العَجين،،

وسِرِّ القُريصات،،

إنِّي أحِنُّ إلَى خَجَلِ المِسْطَرِهُ

والطَّباشِير قَد هدَّهُ صَاحِبِي،،

بَعثَرهْ!!

أَحِنُّ إِلَى أَنْ أُسطر خَطاً بعشْرينْ.

آه يَا أَلَمَ الأربَعِينْ!!!

إن الجمل الاسترجاعية تفتح أفق الزمن على الماضي لتظهر صورة الطفولة السيرذاتية، وهي صورة لعالم مدرسي تؤثثه الأداة المدرسية، بحيث تتم استعادة التفاصيل والهوامش، لرسم فضاء استرجاعي دقيق يفعل الصورة البصرية والسمعية معا ( دندنات الخشيبات/ لطف العجين/ خجل المسطرة/ الطباشير قد هده صاحبي) ويتصاعد الزمن نحو الحاضر موحيا بدرامية المشهد، إذ تختتم خيوط الحنين تلك بنبرة حزن يصاحب الزمن الآني ( آه يا

<sup>(1)</sup> ناصر لوحيشي: فجر الندى، ص 98.

ألم الأربعين) مما يؤرخ سيرة الذات ويثبت فرارها باتجاه جمالية عالمها الطفولي وبراءته وعفويته، مقابل الحاضر ( سن الأربعين).

ولاستيعاب الزمن أكثر وفهمه بصورة أوضح قد تسعى الذات إلى اختزاله أو تقليصه أو تعطيله:

يُسَائِلُني... (1)
بِالهَمسِ: هَلْ لِي طَلَب ؟
أَطُلُبْ تُجَبْ
هَتْفَ المُخَبَّأُ فِي الْحَشَا...
وَيحِي أَنَا...
ورَّطِتُ نَفْسِي لَم أَفْكِّرْ مَرَّتِينْ
ورَّطِتُ نَفْسِي لَم أَفْكِّرْ مَرَّتِينْ

يعمل الحوار على تعطيل الزمن السردي، من أجل الإسهام في تطوير الحدث وتبيئ مساره، غير أنه لا يمكن ضبط مقدار السرعة والبطء لكون المشهد يتأرجح بينهما ، وذلك نتيجة دقاعق الصمت غير المحددة (هَتَفَ المُخَبِّأُ فِي الحَشَا...)، ونقاط الحذف المستخدمة، ولعل هذا المشهد الحواري يتسم بالسرعة، إذ إن عباراته مقتضبة، تصطبغ بلون من الخوف والانفعال يوجه الاهتمام بنتيجة الحوار الذي يعبر عن حرج الذات بعد غفلتها.

إن الإيق اع الزمني المرتك نر على الارت داد والتوتر يتم ثل في تبدي ل إحداثيات الزم ن، فيمارس انزيا حا بغية تشويش الرتابة وخلخلة الصيرورة الخطية.

\_\_\_

حنين عمر: سر الغجر، منشورات أهل القلم، الجزائر، ط $^{(1)}$ 000، ص 75.

جمالية اللغة الشعرية الفصل الأول:

وتلك المنافرة تحث جمالية المراوغة والمفاجأة ، إذ تشعر الذات بلذة امتلاك الزمن الذي استحوذ عليها دائما ، ويعد الخلط الزمني طعما مستفزا لانتباه المتلقى عبر عنصر التشويق والهدم.

إن الاستباق يمكّن الذات من استشراف المجه ول والخوض في المستقبل، حينما يتوجه بها إلى الأمام ويكون في حالات عديدة مجرد استباق زمني ، الغرض منه التطلع إلى ما هو متوقع ، أو محتمل الحدوث في العالم المحكي (1) ويقرر "جيار جنيت" ( Gérard Genette) أن الاستشراف، أو الاستشراف الزمني، أقل تواترا من المحسن النقيض (الاسترجاع) وذلك في التقاليد السردية الغربية على الأقل(2)

وتجسد قصيدة "الطفل" لعز الدين ميهوبي تسارعا زمنيا يوجه انتباه القارئ إلى فاجعة الخاتمة:

نَمْ حَبِيبِي (3)

غَدًا أَجْلِبُ الكَعْكَ لكْ

سَأُمِلاً حِينًا يَدَيكَ..

وجينًا فَمكُ

سَأَحْمَلُ كُلُّ الهَدابَا..

<sup>(1)</sup> حسن بحراوي: بنية الشكل الروائي "الفضاء، الزمن، الشخصية" ،المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، ط، 1990، ص 133.

<sup>(2)</sup> جيرار جنيت: خطاب الحكاية، بحث في المنهج، ترجمة محمد معتصم وآخرون، المجلس الأعلى للثقافة، ط ۽ 1997، ص 76.

<sup>(3)</sup> عز الدين ميهوبي: كاليغولا يرسم غرينيكا الرايس، منشورات أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط $_{1}$ ،  $_{2000}$ ، ص $_{300}$ 

# ونَامَ عَلَى فَرحِ لَنْ يَجِيءَ غَدًا..

يقفز الشاعر على حاضر الفجيعة والحسرة ، ليرسم لنا صورة جمالية لغد أفضل تتناغم فيه أوتار الهدوء والطمأنينة .

ولعلنا نترقب مع الشاعر هذا الزمن أيضا ؛ لأننا نجد فيه متعة الراحة التي تظهر حميمية الجو العائلي ودفئه، لكننا ووفقا لخيبة التوقع، أو كسر أفق الانتظار بعد زمن الحذف، نرتطم بجدار النفي والعزل الذي يوقع الاغتراب الذاتي، ويمحو تفاصيل الزمن الحالم إجمالا.

وبوتيرة التكهن السابق نفسها ينمو حلم الذات الجديد:

غَدًا فَرْحَتِي .. (1)
فَلَعِدُوا لِقَلبِي الَّذِي تَشْتَهِيهِ النِّسَاءُ
رَقَصَةً أو كِسَاءُ
غَدًا فَرْحَتِي..
هَل يَجِيءُ غَدًا؟

يقدم لنا الشاعر توقعات الزمن الثالث (المستقبل) ، فلجأ إلى قطع وتيرة الحاضر المفتقر لرغبة الأنا، لكن الذات تسقط مرة أخرى صريعة حلمها المفقود ، عبر البنية التساؤلية الدالة على طول الانتظار، وريبة الوقوع الفعلي لزمن الحلم، وهذا الاستباق يكثف وتيرة ذلك التمزق الداخلي، ويثبت الأزمة التي تعانيها الشخصية. إنها كلما لاحقت الزمن عبر البنية الاستشرافية، فر منها من جديد، فصراعها أزلى وحتمى لا مفر منه.

تسهم اللغة السيرذاتية في دعم النسيج السردي بعناصره المكانية والزمانية، ويشير حضور المفارقة الزمانية في الخطاب السيرذاتي إلى إثبات التحول الزمني، والتواصل مع

<sup>(1)</sup> المصدر السابق: ص 39.

الذاكرة والماضي لفهم الحاضر، كما يمزج زمن الانتصار والهزيمة للبحث عن حلول بعد التقاط نفس الاستمرارية.

القصيدة السيرذاتية هي إدراك ذلك التعايش الذي يضم المتخيل والواقعي معا ، حيث تصبح الغواية غواية مضاعفة، إيحاء وحقيقة تنصهران لتندمجا في نص تتضافر فيه الذاكرة والفكر واللغة على بناء مشروع الهوية من أجل تدوين وثيقة الوعي العائلي والسلالي، الوثيقة التي تجعل من الذات موضوعا لذاتها، وتعيد ترتيب الحياة بتجميع اللحظات الماضية محاولة إثبات حضور الأنا، وتقدير مقامها.

ثمة حقيقة تبحث عنها القصيدة السيرذاتية، إنها حقيقة الذات وهي حقيقة كشفية تسعى إليها أيضا القصيدة الصوفية لمعرفة سر الكون والكائن، من أجل الاقتراب من الذات العليا، فالصوفي ينجذب نحو النور ويجتاز كل الموانع والحجب رغبة في كشف سر العالم وبواطنه والوصول إلى لحظة التجلي.

#### 5- اللغة الصوفية

## 1.5\_ التقاطع بين التجربة الفنية و التجربة الصوفية:

بما أن الكتابة الشعرية مغامرة باللغة فإن أكثر ما يجسد جمالية النص لغته الشعرية، إذ تحلق بالمعنى وتعلو بالكلمات على ذاتها، لتتجاوز سجن المسارات المعجمية وتتحرف باتجاه التعدد الدلالي، فتأسر الذهن وتهجر التقريرية لترقى على محدودية التأويل.

واللغة الصوفية هي الأخرى لغة تجاوز، مما يسمح بوجود ترابط وتعالق وثيق بين التجربتين الصوفية و الفنية، الأمر الذي يخلق صعوبة في التفريق بينهما، لاسيما أن التجربة الصوفية تترجمها الكتابة الشعرية والنثرية . فهي «على صعي د الكتابة، حرك ة إبداعية وسعت حدود الشعر، مضيفة إلى أشكاله الوزنية، أشكالا أخرى نثرية نجد في ها ما يشبه الشكل الذي اصطلح على تسميته، في النقد الشعري الحديث بقصيدة النثر»(1).

وعلى هـذا الأساس يكون كل متصوف شاعرا، والأمر بض ده لا يستق م، بالرغم من كبون « أداة الإدراك عند [الصوفي] هي نفسها عند الشاعر، و المعين الذي يستقي منه هـو نفسه المعين ال ذي يستقي منه الشاعر، و الوسيلة التشبيهية التي يستخدمها في أداء ما يؤديه هي نفسها وسيلة الشاعر » (2). معنى هذا أن لغة الكشف هي لغة يشارك فيها النص الشعري الصوفي، لينتج الامتزاج تحررا نحو المطلق والتحاما بالحقيقة، رغبة في صبر أغوار المجهول والغوص في الغائب.

1002 1 111 6

أدونيس: الصوفية و السهريالية، دار الساقي، بيروت، لبنان، ط $_{
m I}$ ، 1992م، ص $_{
m I}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم منصور: الشعر و التصوف ( الأثر الصوفي في الشعر العربي المعاصر )، دار الأمير، القاهرة،  $_{1}$ ،  $_{1}$ 000م،  $_{2}$ 000م.  $_{2}$ 000م.

إن «ما يعانيه الشاعر خلال عملية تجسيد ما اختمر في ذهنه من تساؤلات و أفكار يشبه ما يقوم به الصوفي في مقاماته و أحوال هم، كما يتشابهان في الوسيلة و يتحدان في الهدف، فكلاهما لا يعول على المنطق، ويضع العقل بعد القلب في الترتيب» (1). لكن ذلك لا يجسد تشابها بين الذاتين، إذ تكون لغة الصوفي أشد استنادا إلى الباطن من لغة الشاعر، لأتها تطارد الجوهر وتنبش عن جذوره لتنفذ إلى الصميم مخترقة سطح الظاهر، تحاول تعرية الواقع و « تقف على عتبات الكون، تحاوره في نبرة موغلة في الشفافية، توحي بتلك الرّغبة المتوهجة في تجاوز الاغتراب، اغتراب الإنسان عن ذاته وواقعه اللامرئي، محاولة إلغاء الحدود الوهمية القائمة بين الأنا و المطلق» (2).

وعندها يمكن للشخصية المتصوفة أن تلغي سياج الواقع المادي لتتعلق ولعا بنور يقوض كل قوانين العزل، ويفاعل بين الظاهر والباطن ليمكن الذات من الفناء بمحبوبها الأزلى .

ومحصلة ما سبق تكمن في ما أكده "أدونيس" من أنّ اللغة الصوفية هي تحديدا الغة شعرية ، و أنّ شعرية هذه اللغة تتمثل في أنّ كل شيء فيها يبدو رمزا: كل شيء هو ذاته و شيء آخر. الحبيبة مثلا هي نفسها ، وهي الوردة ، أو الخمرة ، أو الماء ، أو الله . إنّها صور الكون و تجلياته (3).

إن اللغة الصوفية لغة هدم من أجل البناء، تتزع نحو ال لامأوف وتتدفق في حركة انسيابية لامتناهية. يشكل كل مدلول فيها رمزا لمدلول آخر. إنها نسغ يسري في عروق الدلالة ليرتقي بها إلى فضاء التعدد والكثافة الرمزية صانعة بؤرة مفاج ئة للمتلقى، بزعزعة

<sup>(1)</sup> السّعيد بوسقطة: الرّمز الصّوفي في الشّعر العربي المعاصر، منشورات بونة للبحوث والدراسات،الجزائر، ط2008، من السّعيد بوسقطة: الرّمز الصّوفي في الشّعر العربي المعاصر، منشورات بونة للبحوث والدراسات،الجزائر، ط2008، من السّعيد بوسقطة: الرّمز الصّوفي في الشّعر العربي المعاصر، منشورات بونة للبحوث والدراسات،الجزائر، ط2008،

<sup>(2)</sup> ينظر: محمد لطفي اليوسفي: في بنية الشعر العربي المعاصر (السيّاب-سعدي يوسف-درويش-أدونيس) نموذجا، سراس للنشر،تونس، طح، أفريل 1992، ص157- 156.

<sup>(3)</sup> أدونيس: الصوفية و السوريالية، ص23.

الثوابت ونسف الاعتباطية ، حينها يواجه المتلقي الغموض والاستعصاء، خاصة ذلك الذي «يدخل إليها معتمدا على ظاهرها اللفظي. بعبارة ثانية، يتعذر الدخول إلى عالم التجربة الصوفية عن طريق عبارتها. فالإشارة لا العبارة، هي المدخل الرّئيس» (1) إلى ولوج النص ، بهذا يكون المعنى المضمر هو قوام اللغة الصوفية الرئيس ، من أجل معانقة الروحي والفناء فيه، وفاصلها الأساس عن "التجربة الفنية" يكم ن في كون « [الثانية] تنتج وج ودا يوازي الوجود الم الوجود المادي و يثريه، بينما تكون التجربة الصوفية حالة فناء ينعدم فيها الوجود المادي من بدايتها إلى نهايتها» (2).

إن اللغة الصوفية تتجاوز الوعي لتخلق المغايرة، وترتدي كساء الغموض متتزهة عن القصد والنفعية محملة برؤى الذات، تدعو المتلقي إلى ركوب صهوات المغامرة والسباحة في بحار النص.

#### 2.5 صوفية الكينونة:

إن الإلحاح الدائم على محاورة الموجودات، والبحث في كوامن الطبيعة وروحها المستترة. هو نوع من الاستسلام لأحضان الكون الدافئة، وفرار من برودة الواقع الاجتماعي الكئيب، واقع الهزيمة والانكسار، من ثم كانت رحلة البحث الحثيث عن ملاذ إنسانية أرقها الصراع، فجعلها تفكك شمول الواقع لتكشف ما يعتريه من نقص دائم.

ويبدو أن السباحة في مدارات الكون للالتصاق بنواته من أجل تقويضها كشف ما يعتري الذات من خسران وعزلة، العزلة التي تشعر الذات بالغياب الأزلي وتجعل من مظاهر الطبيعة منبعا حيويا للجسد الإنساني حامل الروح، وشرط عودة الرّوح إلى أصلها الإلهي، هو

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المرجع السابق، ص23.

<sup>(2)</sup> محمد علي كندي: الرّمز و القناع في الشّعر العربي الحديث ( السيّاب و نازك و البيّاتي)، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، لبنان، ط1، 2003، ص33.

تفتت الجسد و عودته إلى أصله، من هذا يظهر التّلازم بين رغبة الرّوح في التّعلق بحب الله، وبين الاتصال بالطبيعة و الأرض. (1)

ويصف "عثمان لوصيف" الإنسان الروحي وتناوبه بين الغيبة والحضور وتصوره، باعتباره فلكا كونيا تدور الموجودات حوله:

المَرايَا تُرَفْرِفُ حَولِي (2)
البُرُوقُ تُطُوقُنِي
وتَفِيضُ عَلَى مُقلَتَيّ أَلُوفُ الصُّورْ
والصَّواعِقُ تِلكَ الَّتِي كُنتُ عَانَقتُهَا
تَنْبُثُ الآنَ مِلْءَ دَمِي
سُنْبُلاً وشَنجَرْ
سُنْبُلاً وشَنجَرْ
رُبَّمَا بَرعَمَت نَجمَةٌ فِي يَدِي
رُبَّمَا نَامَ فَوقَ جَبِينِي القَمرْ
رُبَّمَا أَومَأَتْ لِي بَنَفسَجَةٌ
رُبَّمَا مَالَ نَحوِي نَهرْ
رُبَّمَا مَالَ نَحوِي نَهرْ

ينطلق الشاعر من سجون القلق ، محلقا نحو سفر التيه ، متتبعا خطى الثورة متشبها بشخصية الحلاج .

وتقود "ربما" المتكررة الاحتمال إلى معالم الوجود والضياء ( نجمة في يدي نام فوق جبيني القمر أومات لي بنفسجة مال نحوي النهر) ، إذ تحدث الحلولية بين الذات وهذا الوجود

<sup>(1)</sup> ينظر عبد الحقّ منصف : أبعاد التّجربة الصّوفيّة ( الحبّ، الإنصات، الحكاية)، أفريقيا للشروق، المغرب، (د ط)، 2008م، ص108.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف قالت الوردة ،ص 26.

الفناء، ومن ثمة فإن ذلك السفر الدائم الذي يمتطيه الشاعر هو سفر من أجل الحقيقة البعيدة عن عالم الحس، لرؤية العالم رؤية شاملة لا يحدها زمان ولا مكان، لأن الممكنات لا تتناهى على حد تعبير ابن عربي. (1)

ويرسم الشاعر طريق الصوفي إلى معراجه وهو يواجه الحجب للوصول إلى الملأ الأعلى:

آهِ ..يا جَسندَ الطِّين يا جَسندِي! (2) إِنْ سَلَختُكَ بِالأَمْسِ عَنِّي وغَادَرتُ هَذَا التُّرابَ وهَذِي الحُفَرْ فَلِكَيْ أَتَبِطَّنَ غَامِضَ سِرِّي وأنْحَتُ مِنْ صَاعِق الرَّعْدِ مَعْنَى لِهَذَا الوُّجُود وأرْفَعُ بالدَّمِ والنَّار مِعرَاجَ كُلِّ البَشَرْ فِي قرار السَّماوَاتِ حَيثُ النِّهايَات حَيثُ البدَايَات غَلَغَكُ فِي جَوهَري الحَيِّ ولامست نبض الوميض الإلهي ثُمَّ اعْتصرتُ العَناقِيدَ أترَعتُ كأسِي خَمرًا يشف صفاء تَعَلَّمتُ أَنْ أَتَغَنَّى لِمَجدِ الحَيَاةِ

(1) عدنان حسين قاسم: الإبداع ومصادره عند أدونيس، الدار العربية للنشر والتوزيع، مصر، (د. ط)، 2000 ، ص 236.

136

-

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> عثمان لوصيف : قالت الوردة ، ص ص 26-27.

### وأنْ أنتصرر

يأمل الشاعر ملامسة لحظات التجلي محاطا بالعناية الإلهية . وهو السالك إلي سبيل التوبة، والراغب في إدراك الحقيقة الإلهية، يتحرق شوقا للفناء فيها، لذا ينسلخ من دونيته خالعا كساء الملذات الدنيوية مبتعدا عنها، طمعا في الرحمة والمغفرة، حينها تشعر الذات بنشوة اللقاء والانتصار والقوة.

وقد تكشف حالة السكر تخلص الذات من ظم علم وتحقيقها للذة المنشودة، بوصولها إلى قوة الانفعال (1) وارتقائها إلى عالم المكاشفة النورانية ارتواء بحب الذات الإلهية:

هَا سَمَاوَكَ تَفْتَحُ أَبْوَابَهَا (2)
والبُراقُ الإلَهِيُّ يَحمِلُنِي
فِي رَفِيفِ جَناحَيهِ ثُمَّ يَطِير
السَّلامُ عَلَى الأَنْبِياءِ
أرَى سنُدرَةَ المُنْتَهَى تَتَلألاً بِالخُصْرَةِ الأَزْلِيَّةِ،

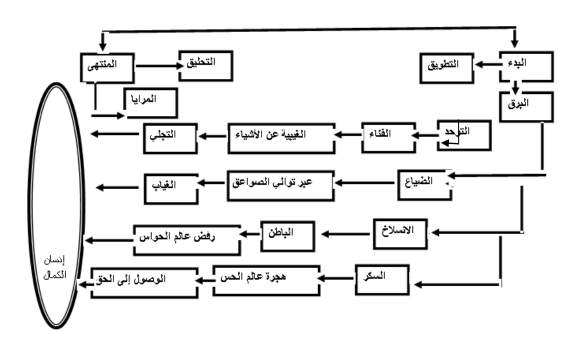
إن الوحلة التي تمارسها الذات طمعا في الخلاص من الواقع المادي ، والتعلق بالواقع الروحي، للوصول إلى معرفة حقيقتها تمام المعرفة ، وهو ما يجعل الذات تهجر غيابها الماثل في صميم الكينونة الإنسانية ، لتتجدد في فلك سدرة المنتهى و تتصل بالإنسان الكمال . ثمة تواز بين إسراء الرسول (ص) ورحلة الشاعر أملا في الوصول إلى سدرة المنتهى الحضرة الإلهية ، غير أن المعراج المحمدي يمثل أعلى المعاريج باعتباره قد تجاوز سدرة المنتهى.

\_

<sup>(1)</sup> عبد الحميد هيمة: الرمز الصوفي في الشعر الجزائري المعاصر وآليات التأويل، مجلة المخبر ، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، منشورات جامعة بسكرة، ع 4، 2008، ص 84.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: نمش وهديل، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، (د ط)، 1997، ص 39.

ويمكننا تمثيل تلك الرحلة المعراجية بدءا برفرفة المرايا وانتهاء إلى سدرة المنتهى كما يأتي:



مخطط (04):معارج الارتقاء إلى الإنسان الكامل في قصيدة قالت الوردة .

ويبدو الصوفي صاحب وجد وشوق دائم رغبة منه في اتصاله بقداسة عالم الأنوار:

هَابِطٌ أَرْضَكِ المُسْتَكِنَّةِ فِي رَعْشَةِ السَّهوِ (1)

أَفْتَحُ فِي رَوضَةِ الأَبَدِيَّةِ دَربِي

وأدْخُلُ مَملكَةَ اللهِ

أخْلَعُ نَعْلِيَّ

أمْشِي عَلَى التُّوتِ والأُقحُوانِ السَّماوِيِّ

أُوغِلُ فِي غَبشِ الصَّلَواتِ وأهتِفُ بِاسمِكِ

أَدْنُو مِنَ الْعَرِش

<sup>(1)</sup> عثمان لوصبف : اللؤلؤة ، ص 20.

ألقَاكِ .. يَا امْرأتِي المُستَحِمَّةِ بالنُّورِ
أُطْلِقُ عُصفُورَةَ النَّايِ
أَطْلِقُ عَصفُورَةَ الغِشْقِ
أَقرَأُ تَعويذَةَ العِشْقِ
أَرْفَعُ عَنْ وجْهِكِ القُدسِيِّ الحِجَابَ
وأسْجُدُ عِندَ التَّجلِّي

عبر رحلة تقتفي أثر الكليم عليه السلام، وتتتهي بالسجود يطهر الشاعر الأرض، إذ يلتصق برعشة السهو، و عقاطع مع العلم السماوي، حيث نقطة التكليم مستوحيا رحلته من قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَتَنْهَا نُودِىَ يَنْمُوسَىٰ ﴿ إِنِّى أَنْا رَبُّكَ فَٱخْلَعْ نَعْلَيْكَ الْ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوًى ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

وتحت لفيح هذا التجاذب تتدرج البنية الفعلية منتقلة من الهاء إلى الهمزة (هابط،أفتتح أدخل، أخلع، أمشي، أوغل، أدني، ألقاك، أطلق، أقرأ، أسجد) لترسل وهج الوصل بين الذات المتصوفة الواصلة للإنسان الكامل،

ويبدو أن البنية النصية تصرح بدوال الاتحاد قبل الوصول إلى رفع الستار والسجود (ألقاك ..يا امرأتي المستحمة بالنور)، إذ يحدث التلاحم بين الذات والنور (الذات الإلهية) فتشرق أنوار إقبال الحق على قلوب المقبلين عليه.

وتحقق رحلة البحث الكشفية في قصيدة "افتتان" طمأنينة الذات وراحتها:

حِينَ يُومِضُ فِي الرُّوحِ ذَلكَ البَرِيقُ (2) يَترَجَّلُ قَلبِيعَن صَهوَةِ العُمْرِ... كَيْ يَستَرِيحَ بِظِلَّكِ ...

مِنْ صَهِدِ السَّنُواتِ.

<sup>(1)</sup> سورة طه : الآيتان 11–12.

<sup>(2)</sup> عبد الله العشي: مقام البوح ،ص 17

ويفتَحُ بَابَ العُروجِ إِلَى قُبَّةٍ ... فِي الفَضَاءِ السَّحِيقْ.

إن فتنة الذات بمحبوبها تجعلها تلج باب العروج ، لتتعلق بالذات الإلهية ملغية أسباب التمزق وصولا إلى الوجود المطلق ، من خلال الوحدة ، لذلك تأنس الأنا للراحة من عناء الزمن الماضي، وتتوجه في حركة متسارعة نحو مدارات المستقبل ، وخارج سلطة الحدود المكانية (الفضاء السحيق) أي تتحد الذات بالمطلق وتتعتق من عبوديتها

وتتكرر صورة الذات الضامئة إلى الاتصال بالعالم الروحاني، والتواقة إلى لحظة الفناء في قصيدة "مقاطع من سيرة الفتى":

كُلَّمَا لَمَعَتْ نَجَمَةٌ فِي المَدَى المُستَحِيلُ (1)
شَدَّنِي نَحوهَا الظَّمَأُ القَاحِلُ
يَا طَرِيقِي التَّقِيلُ
أَيُّهَا الوَجِعُ القَاتِلُ
لَيسَ لِي قَمَرًا أو دَلِيلُ
وأنا سنفرٌ دَائمٌ

يبدأ المقطع بأسلوب شرطي (كلما) يدل على استمرار تطلع الذات إلى نور الضياء. وهو ما يفسر ظمأها إلى لوامع النورانية الإلهية ، مما يدعوها إلى الدخول في حضرة المعبود ، بعدما فقدت أسباب الوجود في عالمها الهفجع والهجرد من كل القيم.

إنه الظلام الدامس الذي يثقل الطريق ويجعل الأنا تبحث عن شعلة تجد بها المخرج ، فألانا هي مركز الوجود ، وحولها و إليها تعود كل العناصر والمكونات ، إذ هي ارتحال من غير استقرار.

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي: يطوف بالأسماء ، ص 63.



مخطط (05) توضيح مدلولات الأنا عند الصوفي.

### 3.5 الصوفية السريالية:

تلتقي الصوفية مع السريالية المتحررة من قبضة المألوف ، فتهاجر نحو الغموض منقبة عن الحقيقة تحت طبقات الواقع أيضا ، لتقدم كل قوانين العقل والضوابط الخارجية للمقصلة مطلقة سراح اللاشعور والحلم.

وكما أن الصوفية تغوص في أعماق النفس وتعايش مكابدتها ، كذلك السريالية تترجم أحوال الذات الداخلية متحررة من سجن الحسية ، والقصيدة الجزائرية تنهل من الصياغة الصوفية السريالية، بفضل شاعرها "مصطفى دحية" الذي يواجه الكتابة بمفاهيم مغايرة ، تكاد تكون مشفرة ويعلن التمرد، ليكشف عن حقائق مختلفة ويعمل على تحرير النص من أغلال المنطق الثقيلة، من خلال التواصل مع المطلق والتحليق في فضاء الاتساع بعيدا عن عالم الانكسار والفوضى.

يقول الشاعر:

يأتِي النَّعِي مِنَ المُساعَلَةِ الأَخِيرَةِ (1)

<sup>(1)</sup> مصطفى دحية : اصطلاح الوهم، منشورات الجمعية الوطنية للمبدعين، الجزائر، ط $_1$ ، 1993، ص $_2$  مصطفى دحية :

يَنْتَشِي مَوتِي

ويُوغِلُ فِي تَلافِيفِ الرَّمَادةِ

تَختَفِي بَاثُورَامَا الأَوجَاعِ فِي النَّزْعِ المتتاح

خُلْمِي كَبِيرٌ كَالتَّهَافُتِ

عَفْوَتِي الصُّغْرَى إِنَّاءٌ مَوسَمِيٌّ

وأنا أسيرُ إلَى انتباهِ لَولَبيِّ لاَ يُبَارحُ

ضَوءَهُ

تبدأ رحلة الفناء من إدراك غياب الأنا في عالمها المحدود والحسي، إذ تهجر أوجاعها رافضة الاستسلام لعلائق ذلك الوجود المختصر ، في رحلة تمرد تتأى بالذات عن دونيتها باتجاه النور القدسي، حيث يكتمل وجود الذات بالتحامها مع الحقيقة (النور الإلهي).

ثمة إذن رغبة في الخلاص من شقاء الوجود الاغترابي، والاتصال بعالم روحي عالم الكليات، حيث تلج الذات محراب الحقيقة التي تناشدها باستمرار وهناك يرتد الغياب إلى حضور.

وفي قصيدة "رغبة" يشكل انجذاب الذات نحو قطب الفناء مبتغى الصوفي وضالته:

يا للشَّمعَة: (1)

تَتَثَاءَبُ فِي مِرآةِ العَتماتِ

وتَحمِلُهَا مَوجَات اللَّذةِ

نَحق الخِلجَانِ المَنسِيَةُ

يا للدَّمعَة:

 $^{(1)}$  مصطفى دحية : بلاغات الماء، ص ص  $^{(2)}$ 

142

\_

جمالية اللغة الشعرية القصل الأول:

# تعزفها السِّهفُونِياتِ وتَلْهَجُ فِي الأَكْوانِ الصُّوفِيُّهُ المُّعُوفِيَّةُ المُّعَالَا السُّوفِيَّةُ المَّالِقِينَا المُّعلِّم

استخدم الشاعر النداء للعبور إلى لحظة التوتر والاستمرارية ، من خلال الالتفات إلى إيقاع التكرار، الذي يجعل النص متدافعا ومتلاحقا باتجاه النهاية إلى الأكوان الصوفية \*، ويعتبر المقطع المكرر بنية ارتكاز تترجم قصة التلاشي، والاحتراق رغبة في معانقة اللذة الأزلية.

ويبقى "**مصطفى دحية** " في قصيدته "السير إلى الثلث الأخير من الرحلة" متشبثاً ا بلحظة الانحلال اتصالا بأنوار الهيبة الإلهية:

عَينَاك: (1)

هَذَا المُنتَأى السَّهبيُّ

تَسْترقَان مِنْ مَوتى هَوَايْ

يَا سَامِرَ الْحَيِّ اخْتَزلِنِي فِي سِوايَ

تَمَلَّ فِي أُحدُوثَتِي....فأنا أساي.

رِفَأْتُ أَنْوَائِي بِمَاءِ الجَمرِ، واستَبقْتُ

مِنْ سَوَٰر التَّذَكّر آيتين:

عَن اليَمِين،

وعَن الشِّمالِ الرُّزْءِ حَانَ المنتَهايُ

ذَا حُبُّهَا الوتَنِيُّ أَجْلَى وَحْيَهُ

أَبْلَى يَقِينِي فِي خُطَايْ

<sup>ً</sup> هناك الكون الجامع و هو الإنسان الكامل عند ابن عربي وثمة والكون الجامع الأصغر والكون الجامع الأكبر الكون الأول والكون الثاني مختصر الحق ومختصر العالم ، العالم الكبير ( العالم الخارجي) والعالم الصغير ( الإنسان) (سعاد الحكيم: معجم الصوفية ، ص 987-988.)  $^{(1)}$  مصطفى دحية: اصطلاح الوهم ، ص ص  $^{(1)}$ 

تحلق الذات بغزلها المحموم في ملكوت الكون وتسبح ضمن عالم الغيب، في حقق الاتصال بذلك العالم القدسي، حيث بفوح بخور الطقوس العشقية، ويصدر الليل للذات شهوة الحلول نائية عن عالم الأسى.

إنه التعلق بالحب الإلهي والسير في رحاب سبله النورانية ، من أجل تخطي مصاعب الواقع السفلي.

وفي قصيدة "سفريات ذكرياتية" تتجاوز الذات شهوتها لتتغلب عن جل نوازعها وتعتلى جمال الطهر:

مَازِلْتُ أَذْكُرُ مَوبَتَتِي وولَادَتِي: (1)
صَنْوَينِ كَانَا فِي النَّهارِ
وفِي المَسَاءِ يُعَاقِرانِ حُلُمِي
أَأْنَا الَّذِي بَارِحْتُ مِيثَاقَ الطُّفُولَةِ أَم أَنَا ؟
الْيَومَ أَجْمَعُ مِشْيَتِي...
وأُحطِّمُ الألوَاحَ فِي خَانَاتِ عُمرِي..
كَي أَرَى جَسَدِي بِلاَ نَزعِ ولَا رَجعٍ

رُدهاتِ مَو..

تِ الذَّاكِرَهُ

إن الذات تعلن تمردها على الثابت ، لتحطم كل القيود وتتحرر من كل سلطة، إنها تنفصم عن جسدها ذي الأصل الترابي وعن الذاكرة لتتشت ت (أحطم الألواح..) وتلملم (أجمع مشيتي)، من أجل خلق واقع مغاير ومقاومة ذلك الانشطار الداخلي لذاتين ترتدان بين الولادة

 $<sup>\</sup>binom{1}{1}$  المصدر السابق ، ص 43.

والعدم، تلك العلاقة الضدية (البدء ≠ الانتهاء) التي تماثل ضدية الا رتقاء والهبوط، هي ما يترجم فعلا التوتر النفسي والاضطراب الذي يسكن أغوار النفس، مما يجعل الشاعر يرتكز على دوال تتصل بالزمن (مازال كان المساء النهار اليوم العمر الذاكرة الطفولة) ؛ لشحن خلايا النص بدينامكية تمكنه من القفز على الاصطلاح، والعوح بالتقلب والتغير الموازي لارتياب الوجدان.

كما أن تخلص الذات من دونيتها ، يجعلها ترتقي أملا في الوصول إلى المعرفة العميقة التي تختلف عن الظاهرية، إنها معرفة تدعو إلى حلول الأنا في الأنا.

ولعل في هذا الارتقاء والتسامي ما يوثق الصيغة الثورية المتصلة بالسريالية:

أهرَقَتُ فِيكِ نُبُوعَتِي وكِتَابِيَا (1) وطَفَقتُ أَذْرُو حَضرَتِي وغِيابِيَا وارْتَبْتُ، هَل جَسند يُطاوِلُ صَبوَتِي؟ أو جَذوَةٌ تَهِبُ السَّماءَ رَمادِيَا؟ يَا أَيُّهَا الجَسدُ الَّذِي حَملتُهُ غَضًا، وكُنتُ عَلَى ذُراه البَاكِيَا

إن تذمر الذات وتمردها عن واقعها المدنس، يجعلها تخلع جلدها الترابي الذي يربطها بالعالم السفلي، ويوصلها بفجيعة العري والخطيئة، لتولد بعيدا عن عالم الجمود والتحجر في وثبتها نحو العالم الروحاني، وعليه تسخر البنية التساؤلية معراجا لخلاصها من الارتياب والانفصام الداخلي، وبحثها عن مخرج آمن يدنيها من السماء.

وما النزعة البكائية التي ينهي بها الشاعر مقطوعته إلا تفسيرا لتلك المعاناة الوجدانية المصاحبة للذات.

<sup>(1)</sup> مصطفى دحية : بلاغات الماء، ص 49.

#### 4.5 صوفية التأمل:

لعل الذات وهي تتحد بهذا الوجود ترقى بتطابقها معه إلى التعمق في أسراره وفهم كنهه، لتبحث في علاقاته المتشابكة ، وتطارد ألغازه المستعصية ، تتخذ سبيلها تلك الرؤية التأملية التي تكشف المحيط وتلاحقه بالتساؤلات.

وربما كان "أحمد عبد الكريم " الشاعر الذي تغريه المغامرة ، وتستلذه الدهشة والمفاجأة؛ ليحصد صور العبرة من هذا الوجود ، لذلك كتب موعظة الجندب مستلهما من رموز التاريخ والأدب الموعظة، التي تجعله يفقه سر هذا الكون وسر الحياة به:

هُنَا أَنَا. أَنَا هُنَا .. أَنَا مِنْ هُنَا .. مِنْ هُنَا أَنَا. (1) هَذَا تُرَابِي المَرشِّسُوشُ بِصِعُفرَةِ الزَّعفرانِ. هُوَ الَّذِي عَلَّمنِي أَنْ أَرَى بِالقَلْبِ مَا لا يُرَى. هُو الَّذِي عَلَّمنِي أَنْ أَرَى بِالقَلْبِ مَا لا يُرَى. وَرِبُّتُ بَوحَهُ وشَطَحَهُ .. وَرِبُّتُ سِمَتهُ وصَمَتَهُ هَذَا بِرِّي البَهيُ هَذَا بِرِّي البَهيُ مَا أَصْبيقَهُ مَا أَوْسَعنِي ومَا أَصْبيقَهُ مَا أَوْسَعنِي ومَا أَصْبيقَهُ مَا أَصْبيقَنِي ومَا أَوْسِعَهُ.

إنه السفر من أجل الارتقاء إلى الحقيقة، فلقد أصبحت الأنا لا ترى ما كان يرى،حيث تتحول الرؤية إلى رؤيا بالمكاشفة؛ أي لم تكن ترى بالعين المجرد ة ما كان يفترض أن تواه بعين القلب، وبهذه الرؤيا تربتط المشاهدة بالرغبة في الفناء.

بهذا تتجاوز الذات النظر العقلي، من أجل الوصول إلى الباطن، فتشكل بذلك إيقاعا داخلي مرتبطا بالتبادل، و تعاول ملامسة اليقين، ثم تمارس الشطح بالكلمة لعبة مراوغة، وهنا بتخطى الواقع المتدنى، لهتانق التجلى متجاوزة الحدود منتقلة من العبارة إلى الإشارة.

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 25.

ويشعر المتلقي بصدق العاطفة التي تجسد رغبة الذات، وتحمسها التام لوجد التجلي:

تَجِيئِينَ

أنْتِ الغِيَابُ وأنْتِ الإيابُ، (1)

فَأَشْعِلُ أَشْوَاقِي البَاكِي ﴿

ويَرْتَدُ قَلبي حَمَامًا

يُهَاجِرُ نَحقَ القِبَابِ.

فَأسْري إلَيكِ احْتِرَاقًا.

أُخَبِّئُ فِي الصَّدرِ نَايَ الحَنينِ،

وآتِيكِ مِثلَ القوافِلِ مُتعَبَةً بِالمَواجِع والاغْتِرَابْ..

كَأْنِّي وَشُمُّ تَغَرَّبَ فِي زَحِمَةِ الأَزْمِنَهُ..

كَأْنِّي نَخَلُّ تَشْرَّدَ فَوقَ المَرافِئ والأَرْصِفَهُ..

كَأنِّي احتِرَاقُ البُخُور ..

يَدَايَ مُحَمَّلَةٌ بِالنُّذُورِ..

كَكُلِّ الدَّرَاويش آتِيكِ أَهْتِفُ بِاللهِ وَالأَنبِيَاعِ،

وأهْتِفُ بالصَّالِحِينَ وبلِلأَوْلِيَاءِ.

لَعلِّي أَدخُلُ وَجْدَ التَّجَلِّي وصُوفِيَّةَ العَاشِقِينَ.

إن تأمل الذات له ذا الوجود الفان ـ ي، يشع ـ رها بالقلق الاغترابي تح ـ ت لفي ح الخلود، فتحيي قلقها الأبدي المرتبط بوجودها المنتقص . إنها هشيم يسحقه صراع البقاء الأزلي،

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: المصدر السابق ،ص 86.

وتشتته أيادي المواجع؛ لذلك ترتاد الأنوار وتحلق باتجاه المطلق، لتلقف عالم المنطق، وتسقط ألوية رقابة الأنا. وهي تتعم بلذة الاحتضان والانتماء لعالم الكمال.

وينطلق الشاعر من تجربة الحب الحسية إلى الروحية عبر استحضار شاهد الوجد في الذاكرة المشتركة:

يَدِي فِي يَدِكُ (1)
كِلانَا يُراوِحُ فِي لُجَّةِ الشَّهقَاتِ
وزَادُكَ مِنْ رَعشَةِ البَوحِ زَادِي
تَوحَّدْتُ فِيكَ تَمَامًا
تَحَسَّسْتُ وَجِهِي، لَعَلِّي وَهَمتُ ..انْخَطَفْتُ
تَحَسَّسْ جَبِينَكَ يا قَيسُ فِي لَمعَان المَرايَا

إن الشاعر وهو يتكئ على تجربة قيس العشقية ، ليستدعي رمز الشدة ودال التعلق ، وكذا الفناء في ذات المحبوب، يحاول التماهي في هذه الشخصية ليمارس تجربة الهيام والاحتراق ، فيشعر بما يشعر به المتيمين تعلقا بالذات الإلهية ومحبة الحق.

أأنْتَ أَنَا ..أَمْ تُرَانِي اسْتَعَرْتُ التَّغَضُّنَ مِنْكُ؟

تلك المعايشة الوجدانية تجعل الشاعر يستضيف النص الغائب ، ليجعل خطابه حمولة مثقلة بأرشيف التاريخ، ووثيقة ترنو إلى التكثيف الدلالي من خلال الانفتاح النصي ، ومد جسور المحاورة والمجاورة، وهو ما يوازي رغبة الانعتاق التي تعلنها الذات باتجاه المطلق والانضمام للعالم الروحاني.

وبما أن التجربة الصوفية تجربة كشفية فإن " أحمد عبد الكريم" في قصيدته "سباخ الروح" يلح على الرؤية الباطنية كونها جوهر الحقيقة:

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 114.

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الكريم: معراج السنونو ، ص 07.

سَبَخَهُ الرُّوحِ شَاسِعَةٌ النَّمَا الأَبْجَدِيَّةُ إسْوَرَةٌ والبَلاغَةُ مَاءْ. والبَلاغَةُ مَاءْ. أَيُّهَا الوَقتُ عِظنِي وأعطيكَ مِنْ دَهْشَتِي وأعطيكَ مِنْ دَهْشَتِي

مَا تَشْيَاعْ.

إن قلق الذات ونظرتها التأملية يقودانها إلى سؤال الموعظة من الوقت الذي هو « كل ما حكم على الإنسان» (1) فالمتصوفة لا يهتمون إلا بالوقت الحاضر، باعتباره آونة النور القائم بالروح وهي متصلة بالعالم العلوي.

لذلك تجد الذات اللغة القاموسية عاجزة عن كشف صورة الكمال والتمام والاتساع، فتتحد بالإشارة التي مركزها الإضمار والتنكر.

يستند الشاعر إلى المرجعية الصوفية لتكثيف الإشارة والرمز، غير أنه يستعين أيضا بمصادر ثقافية ومعرفية مختلفة تثري البنية الدلالية في خطابه، من خلال تداخل النصوص وتوسيع مساحات الإيحاء والتأويل.

وأمام راهن الهزيمة الإنساني تزداد نزعة البحث في عوالم التاريخ، وتتأجج في الأعماق متعة الارتحال نحو المجهول، مجهول الذات والتاريخ والأسطورة توقا للبحث عن الجمال، وفرارا من سلطة الواقع وقسوته.

<sup>(1)</sup> سعاد الحكيم: المعجم الصوفي ، ص 1225.

## الفصل الثاني:

جماليات التشكيال الفنكي

1- جمالية الصورة الشعرية:

1.1 مفهوم الصورة

2.1 –أنواع الصورة الشعرية:

2.1. 1 الصورة المفردة:

1. 2. 1.1 الصورة التشبيهية

2.1.2.1 تبادل مجالات الإدراك

3.1.2.1 تراسل الحواس

4.1.2.1 الصورة المبنية على

المتناقضات

2.1 الصورة المركبة:

1.2.2.1 المفارقة

3.2.1. الصورة الكلية:

. 2 3. 1 الصورة المجزأة 1

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

## 1 جمالية الصورة الشعرية:

### 1.1 مفهوم الصورة

تعد الصورة روح القصيدة وأساسها، لذلك عدّ القدماء الشعر جنسا من التّصوير، لكنّهم ابتعدوا في تصنيفاتهم عن الفهم الصّحيح للصورة الشّعرية، إذ كان حكمهم يعتمد على المنطقيّة، ويجعل العقل سلطانا في الحكم على جودة الصّورة أو قبحها.

وتظهر أهمية الصورة من حيث كونها تمد النسق الشعري بطاقات إيحائية وتعبيرية، مما يرفع من مستوى القدرتين الإبداعية والوظيفية، لذلك فهي تح ي اللغة وتبدل «اللغة البراغماتية التي شاخت، وقبعت مجمدة آسنة في الدلالة النفعية، تردها الصورة إلى الطفولة، فتسكنها المفاجأة والدهشة، وتفر مدلولاتها من الجوامد فرار ذوات الجناح.»(1)

وقد لاحظ دي لويس في تعريفه للصورة \*، بأنها موصولة العرى بمستويين أساسين هما: المستوى الإيحائي الدلالي ، والمستوى النفسي . إنها « رسم قوامه الكلمات الم شحونة بالإحساس والعاطفة» (2) وغير بعيد عما قدمه دي لويس ، يقهم تعريف بشرى موسى صالح الصورة على أنها « الصوغ اللساني المخصوص، الذي بواسطته يجري تمثيل المعاني، تمثلا

<sup>(1)</sup> انطون غطاس كرم:ملامح الأدب العربي الحديث ،دار النهار للنشر ،بيروت، (د ط)، 1980، ص99.

<sup>\*</sup> هذا التعريف فرع من مقولة أرسطو طاليس بشأن الشعر الذي عد ضرب من أضرب الفن أداته الألفاظ ويلتقي مع تعرف باوند Ezra Pound القاعل ( إن الصورة تتقدم يتكيبة عقلية وعاطفية في لحظة من الزمن ). عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر قضاياه، وظواهره الفنية والمعنوية، دار الفكر العربي ، القاهرة ، ط3، ( دت)، ص 134 . ومع مقولة تندال أحد نقاد المدرسة الرمزية ( تجسيم لفظي للفكر والشعور .) محمد فتوح أحمد ، الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف، القاهرة، ط2، 1978، ص 141.

<sup>(2):</sup> سى دې لويس: الصورة الشعرية، ترجمة د. أحمد نصيف الجنابي ، مالك ميري ، سلمان حسن إبراهيم ، مراجعة د. عناد غزوان ، مؤسسة الخليج للطباعة والنشر ، الكويت عطر، 1982 ، ص23 .

جديدا ومبتكرا ، بما يحيلها إلى صورة مرئية معبرة ، وذلك الصوغ المتميز المتفرد ، هو في حقيقة الأمر ، عدول عن صيغ إحالية من القول إلى صيغ إيحائية»<sup>(1)</sup>

من البين أن الصورة ترتكز على صياغة لغوية مخصوصة تحقق الابتكار والجدة في توضيح المعنى بصيغة إيحائية مراوغة تتنظر التأويل، بهذا يصبح الخرق الدلالي السمة المميزة للصورة، لذا فهي مثير انتباهي يستفز الذهن للمراجعة، حيث تعمل باقتصادها اللغوي على تفعيل حركة الدلالة، وبذا تكرس قوة التأثير باعتبارها مخاطبة وجدانية تكتسح المكامن والأعماق لتعرفنا عليها، لذلك يعمد نور الدين درويش إلى بث الحياة في لغته فيقول: "كنت أبحث عن جملة لا تتام"(2).

و «تستحيل الصورة إلى انحلال للعالم المألوف للأشياء والترابطات والتداعيات التي تثيرها في النفس - ثم إعادة تركيب له، نبعا غريبا لعلاقات جديدة، طرية، غضة لم نألفها في تطلعنا اليومي للأشياء»(3)

ومن ثم فالصورة تجعل الكتابة تتجاوز النقل الحرفي لتكشف عن روابط وتفاعلات عميقة تحدث الإدهاش لذا فهي «جوهر فن الشعر»<sup>(4)</sup> إذ تمنح النص العضوية محدثة وصلا داخل السياق يعمق التجربة ويعكس جمالياتها، كما يشخص الفكر ويبلور الموقف الشعوري.

### 2.1 –أنواع الصورة الشعرية:

2.1. 1 الصورة المفردة: تشكل الصورة المفردة جزيء المادة التصويرية، إذ هي أبسط أنواع التصوير. والتحام هذه الجزيئات يدفعنا تدريجيا نحو الوصول إلى الصورة المركبة،

\_

<sup>(1)</sup> بشرى موسى صالح: الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب،ط1994، ص 03.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: السفر الشاق، ص 27.

<sup>(3)</sup> كمال أبو ديب :جدلية الخفاء والتجلي، دراسات بنيوية في الشعر، دار العلم للملاين، بيروت، لبنان، ط3،1984، ص

<sup>(4)</sup> صلاح فضل: النظرية البنائية في النقد الأدبي، دار الشروق، القاهرة، مصر،  $d_1$ ، 1998، ص $d_1$ 

واختصارا يمكننا القول إن هذه الصورة « تقوم على خرقٍ واحد للعلاقات الدلالية المألوفة» (1) وقد تشمل انحرافين فأكثر في العلاقات الدلالية السياقية المألوفة في العبارة الشعرية الواحدة (2).

وسنتم دراسة الصورة التشبيهية والاستعارية على اعتبار أن المجاز «كثيرا ما تلبس بلباس العرف، إن الذي يفسح مجال الاستعمال والرواج هو مجرد العرف، ولهذا فإن مجال الإبداع فيه ضيق جدا، كما إن قيامه على استبدال شيء بشيء آخر يلازمه أو يجاوره لا يجد فيه المتلقى أية قيمة جمالية »(3)

ثم إن «الكناية أقرب ما تكون إلى طبيعة المجاز المرسل، وذلك لأنها مثله تقوم على علاقة المجاوزة لا المشابهة كما تتغذى من ذلك النزوع العرفي عند المستعمل (المعنبين الحقيقي والمجازي لا ينفي أحدهما الآخر)، أما حضها من الإبداع فلا يمكن أن يقارن بالتشبيه والاستعارة اللذين يفاجئننا في كل حين» (4)

#### 1.1.2.1. الصورة التشبيهية:

اهتم النقاد بالصورة التشبيهية قديما ولا زالوا كذلك، بوصفها بحثا كشفيا يغوص في حقائق الأشياء، ليشكل الموقف الجمالي في التجربة الشعرية.

إن الصورة التشبيهية تثري الدلالة بجمعها المتنافرات ولمها للمتباعدات، حيث تمثل المعاني وتجسد الأحاسيس، لاسيما إذا تتاسبت والحالة الشعورية، و تميزت بالجدة والإدهاش.

\_

<sup>(1) (2)</sup> إيمان محمد أمين الكيلاني: بدر شاكر السياب دراسة أسلوبية لشعره  $^{(1)}$  الشر، الأردن،  $^{(1)}$  الأردن، 2008، ص 21  $^{(2)}$  ويمان محمد أمين الكيلاني: بدر شاكر السياب دراسة أسلوبية لشعره  $^{(2)}$  دنقلا عن : أبو محفوظ ابتسام: بنية القصيدة عند أمل دنقل ، رسالة ماجستير ، الجامعة الأردنية ، الأردن، 1993، ص 88.

<sup>(3)</sup> محمد الولي: الصورة الشعرية في الخطاب البلاغي والنقدي،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب،ط $^{(3)}$  مص من  $^{(3)}$  من من  $^{(3)}$  المغرب،ط $^{(3)}$  المغرب،ط $^{(3)}$  من من  $^{(3)}$  من من  $^{(3)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> م ن ،ص 21.

يقول الجرجاني: «إذا استقريت التشبيهات وجدت التباعد بين الشيئين كلما كان أشد، كانت إلى النفوس أعجب، وكانت النفوس لها أطرب، وكان مكانها إلى أن تحدث الأريحية أقرب.وذلك أن موضع الاستحسان، ومكان الاستظراف، والمثير للدفين من الارتياح، والمتألف للنافر من المسرة ... أنك ترى بها الشيئين مثلين متباينين، ومؤتلفين مختلفين.»(1)

يظهر أن المدخل إلى الصورة التشبيهية هو المباعدة، التي تحدث الغرابة وترمي إلى تعدد التأويل، مما يحقق الوظيفة الإغرائية. ومع أن الجرجاني أسس التشبيه على المباعدة، إلا أنه في الاستعارة ركز على القوة ولم يجعلها قائمة على ذلك المبدأ ، لأن التأويل يصبح عندها مستحيلا.

ولعل التشبيه في القصيدة الجزائرية كثيرا ما أوضح الجانب الشعوري للذات، وعبر عن مكنوناتها مما أتاح رؤية مغايرة:

فيًا أُبَتِي (2)

إنَّ صَيْحَتنا خِنجَرٌ فِي الوَرِيدُ

أُوَّلُ الحُلمِ أَنْتَ

وآخِرُهُ أنتَ

# بَينكُمَا مُشْرَعاتُ عُيونِي لهَاربَةُ فِي الصَّعِيدْ

يوضّح التشبيه البليغ قيمة النص الشعري الجمالية انطلاقا من رواسب صنعتها خطيئة الإنسانية الأولى، فتصبح دواله جوابا يلوح بآهات الذات وعذابها المستمر.

تلك الآهات تتسكب على الصورة التشبيهية ، فيمتزج في طرفيها المجرّد بالمادي ليحدث توادا بين ما يتباعد في واقع الشاعر ، علّه يجد لذاته موضعا في هذا الوجود، لكن الوجود يأبي

<sup>(1)</sup> عبد القاهر الجرجاني،: أسرار البلاغة، ص 130.

<sup>(2)</sup> ياسين بن عبيد: هناك التقينا ضبابا وشمسا،منشورات وزارة الثقافة ، الجزائر ط 1،، 2007، ص50

إلا أن يجعل الفراق سنّة من سننه، جاثمة على صدر الإنسان الذي لا يجد مدخلا للقاء غير سؤاله:

قَرِيَبِينِ فِي البُعْدِ كُنَّا (1) بَعِيدَينِ فِي القُربِ صِرِنَا!!! لِمَاذَا؟!..لِمَاذَا؟!..

لِمَاذَا كَصفْصَافَتَين بوادِي الرِّمَالِ التَقَينَا؟!

لِمَاذَا كَصُبِحِ ولِيَلٍ،، كَمَوجِ ورَملٍ،،تَعَانقنَا ثُمَّ افْتَرقِنَا؟!

لِمَاذَا بِفَحِّ الوَدَاعِ التَقَينَا؟!

لِمَاذَا بَدأنَا؟ وكيفَ انتَهيْنَا؟!

يمثل التشبيه المثبت الأداة (كصفصافتين بوادي الرمال التقينا؟!) ثمرة جمرات الأسئلة التي تطرحها الذات الحائرة والقلقة، خاضعة لمتناقضات الوجود، تعتقل علاقاتها الأزمنة، مع زولة ظامئة في هذه الحياة ، لتتحمل عبئها بكثي ـر من الصبر، الذي تأنس نوره من الصورة التشبيهية الحاضنة للمحسوسات.

ويبدو أن تأخير المشبه وحذف العلة التي من أجلها كان التقريب بين طرفي التشبيه من شأنه أن يستفز القارئ، إذ يوسع دائرة التفكير ويستدعى جملة من الاحتمالات.

وقد يسقط المشبه من يد الشاعر، فيتناول الصورة التشبيهية تناولا كليا ثم يفتها:

أَقْبِلْتُ تَمْشِي خُرَافِهَ (2)

كمُضَافِ

والعَذارَى قد جُررْنَ اليومَ جَرّاً بالإضافهُ .

والغَوَانِي..

وجْهُهَا - الهَمْسُ جِنانٌ من هَديلٍ

(1) يوسف وغليسي: أوجاع صفصافة ص38

<sup>(2)</sup> عبد الله عيسى لحيلج: وشم على زند قريشي، ص 61.

## وغناء سلستبيل

فمن وصف الأنثى إلى وصف وجهها، تتاثر للمشبه ومتابعة لأحوال المشبه به، يجعل الأنثى قرينة اللغة، تعتقل في دائرة الكلم ليست إلا تاء مربوطة ، قوقعتها دهاليز ذهنيات المجتمع كما ترى فضيلة الفاروق أبيها لا تعد و أن تكون مضافا أو مجرورا بالإضافة وكلها فروع تبتعد عن الأصول، وتوابع تحدد قمع الأنثى ، واغترابها وانكسارها المتوالد من تاريخ الأمة والجارية.

إنها في هذا النص الغواية، ولكنها قد تصبح الأسطورة الخالدة في نظر الشاعر ذاته: تأتِيني «حَيزِيَّه» وَشَمًا يُضِيءُ التَّلَّ الوَاحَاتِ<sup>(1)</sup>

وَجِهٌ كَدَمِعَةِ شَاعِرٍ يَبْكِي عَلَى الأطلالِ والدِّمَن

أشتهي جسندا كاندفاع الموج

كالشِّهابِ الثَّاقبِ. يَشطُرُ الظُّلْمَةَ نِصفَين

ويَشطر قَلبي نِصفين

# ويشطرني

تتراقص التشبيهات على جسد النص، لقعتصم محدثة علاقات مختلفة تختزل الكل في أجزائه، وتجمع بين المحسوس والتصوير الخيالي المبن ي على التركيب الاستعاري كالشهاب الثاقب. يشطر الظلمة نصفين ، وتتقل بين غياب الأداة وحضورها مجترة متكررة في كاف التشبيه.

61 عبد الله عيسى لحيلح: غفا الحرفان، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر، ط $_{
m I}$ ، 1986 من عبد الله عيسى الحيلح:

\_

<sup>\*</sup> استخدمت الساردة فضيلة الفاروق عبارة ((تاء مربوطة لا غير)) عنوانا فرعيا لعنوان روايتها الرئيس تاء الخجل ص

هذه الهلاقات من شأنها جعل الأنثى وشما سائدا يخرج من عبوة الزمن ، ويتحدث بخلود الذات في الخط اب الأسطوري، الذي يقدم الأنثى وجها حاملا لملامح الحزن، إنها جسد ثائر متقلب بإمكانه قمع القلب وتقسيمه، بل بإمكانه اجتياح الجسد و شطره.

ويمكننا القول إن تبنّي الأداة وغيابها يوازي انشطار القلب ثم انشطار الجسد وتشظيه.

ويبدو أن الشاعر يلجأ إلى تعدد المشبه به حينما يعجز على الإلمام بصفات المشبه:

يَأْتِي بَرِقًا،(1)

أو زهرًا برِّيًا

يتسلَق قَبْرَ شَهيد

يأتِي طلْقًا،

كَحِصَانِ السَّهْبِ:

الهَاربِ فِي نَبَضَاتِ الفَجْر:

كزنبقَةٍ في يد زَنبقَةٍ

وكقُبرةٍ طَارتْ نحو الشَّمسِ

يأتي هَمسًا كالهَمسْ...

يَأْتِي حَقلاً..

وصَبايا يرْكُضْنَ،

على ساحاتِ القلبِ

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> حمري بحري :أجراس القرنفل، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط  $_{1}$ ، 1986، ص ص $_{1}$ -71.

تتوالى الصور التشبيهية باختلافها إذ تتناوب بين المشبه بالأداة والمتحرر منها ل لهحث عن حقيقة الحب المتدفقة والمنفلتة من قبضة المفاهيم.

هي حقيقة لا تتجلى ، تبتعد وتقترب ، وتراوغ متعبة من يحاول تتبعها ، لذلك نجد التشبيهات تتوجه صوب نفسها لتصطدم بذاتها وتتتهي إلى الفراغ.

والحق أن قصائد ديوان أجراس القرنفل «ذات نفس فني واحد وكأنها قصيدة واحدة »(1) مما يفصح عن انسجام الأجزاء ويتيح «الخصوبة النفسية»(2) للصورة.

وفي قصيدة "غرداية" يمنح التشبيه عمقا دلاليا يغري القارئ بمتابعة الروابط الجامعة بين طرفي الصورة:

أتوحد بالذهب المترقرق عند المغيب (3) وباللّيل ينتال فيروزجا..وحنين أتوحد..حتى أصير أنا البرق والهينمات أنا السّحر والغمغمات أنا النّائ يجرح قلب السّكون وأصير أنا أنت وما كان فيك.. وما سيكون

تتفتح الدلالة في الخطاب الشعري على فضاء صوفي يجمع بين عالمين عالم الغيب والملكوت (أتوحد بالذهب المترقرق عند المغيب/وبالليل ينثال فيروزجًا..وحنين ) وعالم الملك والشهادة ( أتوحد..حتَّى أصيرَ أنا البرق والهَيْمنمات)، وترتقي الذات من خلال التحول

(3) عثمان لوصيف: غرداية، ص 32.

<sup>(1)</sup> مشري بن خليفة: سلطة النص، ص 29.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص 32.

(أنا السحر)، لتتصل بالصوت وتعتلي صفة المجرد مهاجرة دونية المحسوس، حين ذاك يتم الحلول والفناء في الذات الإلهية (أنا أنت).

و تولد الصورة من صورة قبلها عبر مخاض التكرار ، الذي ينجب تشبيهات عدة تدور حول محور واحد هو: الحقيقة بوجهيها الباطني والظاهر، والمقطع الشعري يحمل حركة دائرية متواترة تماثل المشبه بالمشبه به، حتى الوصول إلى المركز (0) (الفناء).

ومن المثمر بعد ما ذكر أن نوافق الطرابلسي قوله « إن التشبيه هو أبرز أنواع التصوير اطرادا في كلام البشر عامة المسموع والمقروء على حد السواء... ولم يفقد التشبيه قيمته الفنية بسبب اطراده وسهولة بنائه وما يهدده من جمود جراء التقليد والقوالب الجاهزة.

أما التشبيه النفسي « فيبنى على التقاط وحدة الأثر النفسي بين الأشياء وتصويرها تصويرا فنيا مؤثرا لينقل عدوى الشاعر إلى المتلقين» (2)

يقول الشاعر:

كَرَهْرِ الْخَرِيفِ: (3)
وَجِيدًا أَتَيتُ:
وفِي الْقَلْبِ،
أَخْلَى قَصيدٍ نَقَشْتُ
وهَا أَنْتِ نَحوَ الذَّبُولُ
سَسَلِهَيْت والْعُمرُ نَهرٌ،

-

<sup>1</sup> محمد الهادي الطرابليري: خصائص الأسلوب في الشوقيات ، ص 142.

<sup>(2)</sup> عدنان حسين قاسم: التصوير الشعري رؤية نقدية لبلاغتنا العربية، الدار العربية للنشر والتوزيع، مصر، (دط)، 87، ص،2002

<sup>(3)</sup> حمري بحري :أجراس القرنفل ص،81

## تُغَنِّى عَلَى ضِفَتَيهِ الحُقُولُ

عمد الشاعر إلى وضع أداة التشبيه أولا ثم المشبه به ( زهر الخريف) وأخيرا المشبه كل ذلك لسحب المتلقي نحو بؤرة الصورة التشبيهية التي تصف رحلة الذات في مواجهة الهصير الحتمي، من قصة الاغتراب، التي تفكك الكيان و تلتهم وجوده – حيث تتنفس من رئة الارتباط المعجمي بين الوحدات الرومانسية المتمثلة في أدوات الزمن (الخريف الذبول النهر – الحقول) – إلى جبرية التحدي والصمود «مواجهة الذات للذات »(1)، لذلك تعلن القصيدة اليقاء برسومها الأبجدية، فتتباهى الذات الكاتبة بثمرة الخلود عبر الكلمة.

ونجد الشاعر يقابل بين طرفي التشب عج الحقائق مع الظواهر الأسطورية ليكثف الحضور الدلالي:

أنَا الفيزياءُ<sup>(2)</sup> أمْنَحُ الكونَ آياتِهِ وغِوَايَاتِهِ سِندِبَادُ الأَعَالِي أَنَا هَا المَجرَّاتُ تُسَبِّحُ بِي والسَّمَواتُ تَسطَعُ بِي وتُقَلِّدُنِي هَالَةً مِن جَلالِ البَهَاءُ

يلجأ الشاعر إلي الصورة التشبيهية، ليضع المعنى على محك أفق دلائلي منفتح، تتعدد فيه صورة الذات فهي الفيزياء والسندباد، وهي مادة الكون ومحرك البحث والتطلع، إنها على حد تعبير المتصوفة نواة الوجود والفلك الذي يدور حول الأرض.

<sup>(1)</sup> مشرى بن خليفة: سلطة النص، ص 30.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة، ص 14.

## 2.1.2.1 تبادل مجالات الإدراك:

حينما يستعار من المحسوس صفات للمجرد ومن المجرد صفات للمحسوس، تتبادل مجالات الإدراك، وبذلك تقم إعادة الصيغة ومخالفة اللغة الإخبارية، ليكتسب الخطاب طاقة تعبيرية وشعورية، تثري المعنى الإشاري والإيحائي وتبعث قيمة النص الجمالية مما يعزز عملية التواصل اللغوي.

وتعد الصور الاستعارية جسرا رابطا بين المحسوسات المادية والجمادات وبين العاقل، لتعاملها مع الأنساق الاستبدالية، فالاستبدال يسعى إلى تتشيط السياق بتفعيل كثافة الكتلة الدلالية، والابتكار البلاغي الذي ينشط هو الآخر ذهنية المتلقي بآلية المفاجأة والإدهاش، فيدعوه للتتقيب في حفريات البنية التحتية للدلالة ومطاردة ما تحتفظ به الصورة من تمايز بين المنطوق والمقصود.

ولعل عناصر التشخيص، والتجسيم، والتجريد (1) تعدّ الأسس الجمالية في البناء الاستعاري، لذا كثيرا ما يعتمد الشاعر عليها لبث شبكة من التناغم تعينه على ترجمة الموقف الشعوري.

و ينقل الشاعر الجزائري واقعه الداخلي والموضوعي، عبر الصورة القائمة على تبادل مجالات الإدراك، فيبعث الحياة في كثير من الموجودات ويحاور عناصر الكون وجزئياته بحثا عن الحقيقة:

يا حِصانَ الرِّهانِ الخَطِيرُ (2)
انتَبِهُ
خُذْ لِنفْسِكَ مَوضِعَهَا
واتَّق العَاصِفَاتَ القَواصِفَ

<sup>(1)</sup> التجسيد هو أن تكتسب المعنويات صفات حسية أو مادية مجسدة غير حية.

التشخيص وهو أن تكتسب المعنويات أو الماديات أو المحسوسات صفات حية / أما التجريد فهو أن تكتسب المحسوسات والماديات صفات معنوية مجردة، وهي صورة يتبادل فيه الحس والفكر، والمادي والمعنوي. محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية، ص 139

<sup>(2)</sup> أحمد حمدي تحرير ما لا يحرر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_{1}$ ، 1985، ص $_{3}$ 

لَن يَفقِدَ الفُقراءُ

سِوَى قَيدَهُمْ
فِي الرِّياحِ العَنيفهَ وَ الرِّياحِ العَنيفهَ وَ الخَطِيرُ يَا حِصَانَ الرِّهانِ الخَطِيرُ لَن تَفْخِي الطُّيورَ الأليفه وُ لَنَ تَفْخِي الطُّيورَ الأليفه وُ ولتَكُن مِثلَمَا تكُنْ بينَ السُّيوفِ بينَ السُّيوفِ أَو الوَردَةِ المُستَحِيلَ هُ وَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هُ وَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هُ وَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هَ وَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هُ وَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ وَ الوَردَةِ المُستَعِيلَ هَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ هَ الْمُستَعِينَ السَّيْسَالِيقِيلَ هَ الوَردَةِ المُستَحِيلَ وَ الوَردَةِ المُستَعِينَ السَّيْسَاتَ عَلَيْسَالِ الوَردَةِ المُستَعِينَ السَّيْسَالِ الوَردَةِ المُستَعِينَ السَّيْسِونِ الوَردَةِ المُستَعِينَ السَّيْسَالِ الْعَالِيلَ الْعَالِيلَ الْعَالِيلَ الْعَلَيْسَالِ الوَردَةِ المُسْتَعِيلَ الْعَلَيْسَالِ الوَردَةِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الوَردَةِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسِيلِ الْعَلَيْسِيلَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسِيلِ الْعَلِيلَةِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمِيلَةِ الْعَلْمَالِ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلَيْسَالِ الْعَلْمَ الْعَلَيْسِي

إن تعدد الصور التشخيصية يرفع غير العاقل إلى منزلة العاقل، أو قل يساوي بينهما، وفي ذلك تمثيل لأطروحة الصراعات المستديمة بين الإنسانية.

تلك التشققات تحقق منافذ تعبر عبرها صفة التشيؤ إلى الإنسانية، وتصبح المعادلة متجهة نحو الالتزام بعدة القوى لتحكم بين طرفيها .

وإذا كانت صورة الحيوان واجهة خارجية لمعان خفية، تتعدد مع تعدد النداء و الأمر، وتتولد كلما عاود المقطع الشعري الظهور، فإن صورة المكان أيضا لها هيبتها، إذ إن قوة الرائح\_ة تستوقف الذات، وتحرك حواسها، وتبعث الحياة فيها، فتتصهر في الهكان الذي تتجدد حياته كلما كُرر السؤال:

مَنْ هَرَّقَ الزَّنجَبِيلَ عَلَى نَمَشِ الرَّملِ؟ (1)
مَنْ فَتَّتَ البُرْتُقَالَ عَلَى جَمرِ نَهدَيكِ؟
مَنْ غَمسَ البَحرَ فِي عَسلِ الصَّبوات؟
ومَنْ سَاقَ نَحوكِ هَذَا المُتَيَّمَ؟..

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: لؤلؤة ،ص 30،

هي أربعة استفهامات يساءل بها الشاعر المكان فتعكس تعاطفه، حتى إنه يشعر أن المكان يفهم لغة أحاسيسه. فللحوار الواصل بينه و بين ال وطن ي فعه نحوه، وهو العاشق الذي اعتاد رائحة المكان. غير أن هذا التزاوج بين الشاعر والمكان يتشقق بفعل عواصف الحزن، فتغدو الروائح العبقة الزكية روائح تفوح بعفن الأجواء الخانقة.

شُرفَةُ النَّارِ استَوتْ رِيحًا (1) طَلِيقَهُ النَّارِ استَوتْ رِيحًا (1) وفَيافِي مِنْ دَمِي وفَيافِي مِنْ دَمِي تَجتَاحُنِي للمُستَجِيلِ المُرْتَدِي ثَوبَ الحَقِيقَهُ المُرْتَدِي ثَوبَ الحَقِيقَهُ أَيُّهَا الأعلَى اختَزِلنِي في رُمُوشِي في رُمُوشِي في رُمُوشِي في تُقُوبِ العُمرِ أَحْلَامِي غَرِيقَهُ أَنَا غَيرِي الْعُمرِ أَحْلَامِي غَرِيقَهُ أَعْنِيَاتِي غَرَبيقِي أَعْنِيَاتِي فَي صَدري بَريقَهُ!

إن مجمل الصور الواردة توجه النص إلى منفذ مظلم ، تشوبه خلخلة مدلولات مختلفة ، تتراقص فيها الماديات ، وتستبدل بالمعنويات ، لتغوص في أعماق ودواخل الذات ، فتنطق بحزنها وغربتها التي تأسرها وفاء لهذا الزمن المتشظي ، الذي تناطحت المبادئ واختلت القوى والموازين فيه ، وتناحرت الإيديولوجيات المذهبية ضمنه .

(1) ياسين بن عبيد: هناك لتقينا ضبابا وشمسا، ص14

\_\_\_\_

ودلي ذلك هو تراكم الصور اللونية المدجنة بالاحمرار والسواد والتي تعتقل أحلام الشاعر وتمتص ألوانه الزاهية والمضيئة.

ويتخطى " أحمد حمدي " لغة المطابقة في إنجازه الشعري ليعيد تنظيم العلاقات الدلالية بشكل مغاير:

تشرب الأحزان صوتي (1)
تتتشي في آخر الموال
كان القهر أسنودُ
في الوجوهِ
وكانت الطرقاتُ
تعصرها
عُيومٌ مستحيلة
غيومٌ مستحيلة
لا الطير في الأشخار تشدو
ولا أغانيها الجميلة
صارت رصاصا أو قصاصا
في خضم القصف...

إن تتابع الصور الإستعارية يؤكد توالي الزفير بآهات الذات، التي تعتصرها أزمة التصدع القائم على كون المادي قد التهم جمال الروح، وقهر أجواء البراءة والطهارة، ليحيل النور سوادا تتلقفه مستقعات المدينة الرصاصية، حينها يستتجد الشاعر ببث الحياة في المستعار له.

<sup>(1)</sup> أحمد حمدي: تحرير ما لا يحرر، ص41.

وإذ ذاك تتساقط أوراق التشخيص القائمة على النداء والسؤال ، لتتوجه إلى وسيلة أخرى، وهي استخدام الفعل الذي يحمل صفات الحياة والإنسان. وكل هذا محاولة لمحو منمنمات العدم، يتبعه نفث للروح في جسد المجردات.

وتتوافق أداة التشخيص هذه مع مبدأ قهر المآسي لدى الشاعر، وقد تتفع إلى التسامي: فَجْأَةً تَحتَوِينَا الغُصُونُ (1)

نكتسبي وَرقًا

نَنْتَشِي عَبقًا

يَتَحوَّلُ دَرِسُ القِرَاءَهُ

شَجَرًا للبَرَاءَهُ

شَجَرًا للدُعاءُ
والعُيونُ العُيونُ
حُرزٌ و سُنوبُو
ورُمُوزٌ مُضَاءَهُ

نَتَشَوَّفُ فِيهَا الشَّمُوسَ الصَّبايا
ونسمَعُ دَفْقَ اليَنابِيع

نَسْمعُ خَفْقَ اليَنابِيع

نَسْمعُ خَفْقَ اليَنابِيع

تصبح الذات المنهكة باحثة عن مصير جديد ، تعانق خلاله أجزاء الكون لتلقي بحملها عليه ، إنها تطلعه على قلقها الداخلي، وتقاسمه الأحاسيس والبكاء ليعينها على زمن موبوء ، فتصبح غصرا يرتدي ثوب الورق و يعبق الوجود بريحه ، عيونها سنونو مهاجر ينقل صورة الشمس وصوت الينابيع والغناء.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: اللؤلؤة، ص ص45-46.

هو إذا حلول صوفى بين الذات و الطبيعة، لاحتواء عناصرها، بعدما ترفعت عن واقعها.

وحوّل التشخيص الشموس إلى صبايا من خلال المركب الوصفي (الشموس الصبايا) ، والضياء إلى نبض دائم الحركة من خلال المركب الإضافي، لذلك كان الإسقاط بعث اللحياة داخل الموجودات.

إن التفكير الاستعاري يدفع إلى حافة التمويه، التي تجعل من القارئ يقف على مشارفها مستلذا فك شفرات التركيب بتحليل أبعاده الدلالية.

#### 3.1.2.1 تراسل الحواس:

ترى المدرسة الرمزية، أنه إذا ما تم وصف مدركات حاسة بمدركات حاسة أخرى تتفاعل الحواس، وتتراسل ل تتبادل وظائفها، مهدّمة ما بينها من حواجز المنطق، فيستخدم للأشياء التي تدرك بالذوق، أو للأشياء التي تدرك بالبصر، وما بتذوق قد بدرك بالشم وهكذا.

و يقول بودلير في قصيدته "تجاوبات" «تَتَجَاوبُ الْعُطُورُ، والأَلوَانُ، والأَصوَات» (1)، ولعل ذلك التجاوب دليل وجود رابط وجداني «فللألوان والأصوات والعطور تبعث من مجال وجداني واحد. فنقل صفاتها بعضها إلى بعض يساعد على نقل الأثر النفسي كما هو ، أو أقرب مما هو، وبذا تكمل أداة التعبير بنفوذها إلى أن ترقل الأحاسيس الدقيقة. وفي هذا النقل

-

<sup>(1)</sup> شارل بودلير: الأعمال الشعرية الكاملة، ترجمة رفعت سلام ، دار الشروق، القاهرة، ط1، 2009، ص 130.

يتجرّد العالم الخارجي من بعض خواصه المعهودة ، ليصير ، فكرة أو شعورا ، وذلك أن العالم الحسيّ صورة ناقصة لعالم النفس الأغنى والأكمل» $^{(1)}$ .

وإذا ما تمت عملية نقل الأثر النفسي تلك، فإننا نتمكن من استيعا ب البواطن، فنعثر على خارطة العالم الوجداني التي تقودنا بدورها نحو معرفة الذات والعالم الخارجي معا و من ثمة صناعة واقع حديد مغاير.

« يُضاف إلى هذا أنَّ تراسل الحواس ممَّا يثري اللغة وينمِّيها : لأنَّه يعني ضمناً أن ينأى الشاعر عن السياق المألوف للمفردة المعبّرة عن حاسَّة ما، فينقل إليها مفردات حاسَّة أخرى، وبذلك تتتوَّع أساليب التعبير عن الحاسَّة الواحدة» (2)

إن تراسل الحواس ينمّي الدفقة الشعورية، ويفعّل طاقة التّنوع لتزداد الصورة جمالا ووضوحا، ولعل ثمة خصوصية وطبيعة مميزة لهالم الشعراء الجزائريين النفسى:

تِكَ صُوفِيّتِي.. (3)

.....

أَنْ أَتَوَضَّاً بِالعِشْقِ فِي ظِلِّ عَيْنَيكِ
حَيثُ تُرَفْرِفُ تَسْبِيحَةُ الْكَوْنِ
أَنْ أَتَبَدَّدَ فِي دَهشَتِي
عَبرَ نَزوَةِ إِشْرَاقَةٍ
وَأُعَانِقُ فِيكِ النِّهَائِي واللانِهَائِي
فِي لَحَظَةٍ وَاحِدَهُ

.

<sup>(1)</sup> محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة ،دط ،1997، ص395.

وجدان عبد الإله الصائغ: الصورة البيانية في شعر عمر أبو ريشة، منشورات دار مكتبة الحياة ومؤسسة الخليل، بيروت، 450. 400.

<sup>(3)</sup> عثمان لوصيف : براءة ،ص 44.

يمزج الشاعر بين المدركات البصرية والسمعية وبين الحسي والمجرد، ليناقش حقيقة الانصهار الحادث بينه و بين المحبوبة. إنه توحّد تختلط فيه المكونات و تتداخل ، لتدين عالما يقبع فوق قمّة محدّبة، تخلخله القوى وتتحكم فيه الأشرعة ، ثم تسمو الذات لتلامس سر الكون في لحظة واحدة هي آونة الكشف والاستشراف، عند ذلك ينصهر عالمها في الواقع. ويبدو أن التراسل يبرز بؤرة التوتر في الذات البشرية، لذلك يختاره المتصوفة لتعميق مشاهدهم الكشفية:

عَالَمٌ هُو يَنتَصِرُ الآنَ (1) عِطْرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ عِطْرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ والنَّجمُ يُسبَّحُ فِي المَاءِ مُنتَقِلاً مِنْ مَدارْ لمَدارْ..

إن الانتقال عبر الصورة (عطر الرياحين يهمس) من مستوى يدرك بحاسة الشم، إلى مستوى يدرك بحاسة السمع، هو رحيل باتجاه التناغم بين الحاستين ، الذي ينتج علاقة بين (الزهور والهمس) لا تدرك إلا من خلال هذا التناغم ، فالطبيعة ناطقة تحدث الشاعر ليتماهى معها و يبشر بوحدة الكون ووحدانية الخالق.

وهو ما يجعل الذات تسافر في رحلة استكشافية للأعماق ، بنزول يتصل ويتعالق بالأعلى بدل أن بلامس الأسفل:

هَابِطٌ ظِلَّ وَادِيكِ أَمشِي عَلَى سَعَفٍ نَاعِم (2) والمَزَامِيرُ تَسكُبُ نِيرَانِهَا الدَّامِيَاتُ هَابِطٌ. قَدَمٌ فِي الرَّملِ تَسنُوخُ وأُخرَى تَحُطُّ عَلَى دَرَجِ النَّعْماتُ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:زنجبيل،دار هومة للنشر والتوزيع، الجزائر، (دط)، 1999، ص15

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف:غرداية، ص12

إن هذه الأسطر الشعرية تبنى من تجاور صور عدة لتراسل الحواس (سعف ناعم) (المزامير تسكب نيرانها الداميات) (درج النغمات) ، لتعرض امتزاجا بين عالمين مادي ومجرد في الصورة الأولى، وبين المدركات السمعية والبصرية في الصورتين الثانية و الثالثة ، وتتحدر نحو إنتاج معادلة مُفادها رجّ عناصر الوجود لإحداث تطابق بينها ، من أجل تجسيد مشروع تفاعل الذات و الكون ، وهو ما يفعل مسار الرؤيا الاستكشافية لدى الشاعر ، تلك الرؤيا من شأنها أن تجعل الذات تواقة لممارسة اغترابها:

ثَمِلاً بِبُخُورَاتِهَا. مُوغِلاً فِي التَّراتِيلِ<sup>(1)</sup>
هَوَّمْتُ بَينَ بَساتِينِ زَرْقَاءِ
هَفْهَافَةِ الظِّلِّ
بَينَ عَرائِسِ مَاءٍ يُسرِّحْنَ فَوضَى جَدَائِلِهِنَّ
ويَغْمِسنَ فِي الشَّمسِ فَاتِحَةَ العِشْقِ
ثُمَّ يَنَمنَ عَلَى سُرُر مِنْ تَعَاوِيدْ

لقد رفع الشاعر البخور وهو من المدركات الشمية إلى الثمالة ، ليصبح من المدركات الذوقية، ثم حمل التعاويذ وهي من المدركات السمعية إلى المدركات البصرية ، وجعل المدركات السمعية (التراتيل) حسية.

كل ذلك هو خلق لفوضى الانسجام التي اعتادها القارئ ، من أجل إثارة ذهنه وتنبيه فكره إلى سحر هذا الوجود المختلف، الذي يحيكه الشاعر من خيوط خياله.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:غرداية، ص16.

« إن الصور المتجاوبة تركيبات جديدة يزداد بها الشعر قدرة على التعبير وتتسع رقعة العلاقات بين الأشياء، ويمتد جراءها الأفق الأوسع للمجاز الفن على السواء.» 1

وبتهو الرؤيا لدى "الأخضر فلوس " رحلة تخط تتبع الشعور من خلال استثمار الصور التراسلية:

أَبصَرْتُ آئَرَهَا المُقْمِراتِ (2)
تُطَرِّزُ وَجْهَ المَسنافَةِ بالوَردِ. والياسمينِ
تَتَبَّعتُ رَائِحَةَ الشَّوقِ فِي الرِّيحِ،
حَتَّى إذَا انتَصَبتْ غَابَةً فِي طَرِيقِي
تَمَنْطَقَ صَفصَافُها بالحَنِين!

تشتبك المدركات الشمية بالبصرية، وتمتزج مع المعنويات؛ لتؤمن خلاص الذات وانعتاقها من دونية الواقع المقيد بأغلال المادة، متحررة باغتسالها إلى فضاء مثالي نوراني، أكثر نقاء واتساعا، تتعـم فيه الذات بالسعادة التي افتق دتها في عالم الشقاء، وترسو فيه الروح على ضفاف جزر الطمأنينة.

و يقدم الشاعر "ناصر م عمان" من بخورات الحنين لوحة تتواشج فيها الحواس لتتصهر مشكّلة صورة م خلفة:

أحنُّ إلَيكِ (3) إذَا الشَّمْسُ تَشْبَهَدُ أنِّي وأَنْتِ نُسْافِرُ مِثْلَ عَبِيرِ التَّاقُّهِ فِي اللَازَمَانِ

.22–27 ناصر معماش : فجائع الاسمنت والعربر ، ص ص  $^{(3)}$ 

<sup>(1)</sup> نعيم اليافي: تطور الصورة الفنية في الشعر العربي الحديث، دار صفحات للدراسات والنشر، سورية، دمشق، ط $_1$ ، 2008، ص $_2$ 008، ص $_3$ 10.

<sup>(2)</sup> الأخضر فلوس: حقول البنفسج ،ص 38.

وإذَا قَادَنِي اللَّيلُ للحُلْمِ
بَعدَ امتِدَادِ الهَوَى فِي مَكَانِي
وإذْ أرَّقَ الصُّبحُ بَعضِي
وبَعضِي يَتُوقُ إلَيكِ
لِعَينَيكِ شَكْلُ الأَغَانِي..

يشكل مشهد الحنين والشوق أطروحة لتلاحق زمني يبدأ من الواق \_ع لينتقل إلى الحلم، ثم يعود إلى الواقع من جديد، وفي ذلك تتشكل استمرارية الدور الزمني الذي تخضع له الذات، حيث يضفي تعدد الضمائر وتتوعها بين الغائب، والمخاطب، والمتكلم قيمة جمالية على روح النص الذي يرتبط ارتباطا مباشرا بالذات.

ويستخدم "مصطفى دحية" الصور المحولة في قصيدته "جسد" لتجسيد موقف الحيرة والدهشة:

الآن... (1)
يُسْرِّجُكَ النَّشِيدُ
وتَمْتطِي النَّايَاتُ بَحَّتَهَا
ويَخجَلُ مِنْ تَعَرُّقِكَ الوَرِيدُ.
أَتَيتَ مُتَشْحًا بِعُرْيِكَ
والمَدَى أرجُوحَةً –
والمَدَى أرجُوحَةً –

إن هجرة الوحدات الدلالية من واقعها إلى مواجع الأعماق ، يحفّر الجملة الشعرية على المباغتة، حيث تتقطع أوتار العلاقات الإسنادية المألوفة ، لتنزلق الألفاظ إلى مدارات الدهشة

<sup>(1)</sup> مصطفى دحية: بلاغات الماء،ص 08.

التي تشكل اغتراب لغوي، يبعث على تلاقح المجرد والمحسوس تأسيسا لولادة عالم افتراضي ، تختلط فيه الجهات يناقض ذلك الواقع الموجوع.

وتتفاعل جملة الحواس البشرية عبر تقنية التراسل الحسي، بحيث تستغرق الحالة الشعورية وبضيء الدفقة التصويرية، وبقدها بطاقات من التتوع ليتيد الصورة جمالا ووضوحا.

ولَستُ الوَحِيدَ عَلَى قِمَّةِ الشَّوق، (1)

لَكِنَّنِي مُغْمَضُ المُقلَّتين أرَاكِ،،

لِهَمسِكِ فِي البُعدِ رَائحَةٌ ومَذَاق

تَنَاعَيتِ وَإِنْقَطَعَتْ بَينَنَا السَّنواتُ ،

تتناغم المدركات السمعية بالمدركات الشمية والذوقية (لهمسك في البعد رائحة ومذاق) ، فلا تحتاج الذات إلى المدركات البصرية، إذ يرتسم طيف الحبيبة وهي في نأيها مستظلا برغبة الشوق، وقد خبأ صور واقع الفراق والبعد مسافرا إلى ثنايا النفس المخضبة بكلمات الحب .

إنّ التراسل وسيلة للحلم يترجم تلك اللحظات الشعورية الباطنية، ويكشف سعي الذات للاندفاع إلى مواجهة الحقيقة، إنه يؤكد على خصوصية الصورة ويثبت جمالها المميز.

إن علاقات الدوال في الصورة الشعرية تتعدى المألوف نحو بناء تآلف مختلف يصل بين المتباعدات في الصورة التشبيهية ، ويجعل الطبيعة من جنس واحد مع هذه الذات فيصلح ذات البين (الأنا والواقع) في الصور القائمة على تبادل مجالات الإدراك وتراسل الحواس.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس :مرثية الرجل الذي رأى ،ص 24.

## 4.1.2.1 الصورة المبنية على المتناقضات:

إذا كان هذا الزمن يؤسس تداخلا لمحاوره في ظلّ ضياع الحقيقة ، ليكون زمنا كيميائيا يفاعل الأخلاط ، فإن لاختلال الموازين وتلاشي الحدود تأثيره على الذات ، التي اختزنت هذا المزج الشعوري ، ليتدفّق في سيل من الدوال التعبيرية المتآلفة والمتناقضة ، ذابت في جسد النص لتشاكل قرار هذه الدواخل الغامضة ، فأينعت صور اشتباك الدال بنقيضه ليصنع الحلول امتزاجا ، تتبادل فيه المتضادات خصائص بعضها بعض ، «ويخلق التضاد حركة بين النقيضين تثري الصورة وتجعل بين طرفيها تأثيرا وتأثرا ، ويعكس تشكيل الصورة الشعرية بهذه الطريقة ثنائية الواقع ، حيث يجمع الشاعر بين ثنائيات متقابلة ولكنها تخدم دلالة واحدة» (1).

وكثيرا ما يعتمد الشاعر الجزائري على التضاد في نصوصه الشعرية ولاسيما ضمن عوالمه الصوفية التي يلتفت فيها من دونية العالم المدنس نحو معارج القداسة:

آهِ..باللهِ جُودِي عَليَّ ولَا تَبخَلِي! (2) عَليَّ ولَا تَبخَلِي! (2) عَلَيْ ولَا تَبخَلِي! عَلَيْ وَهِرَ الطُّقُولَة..

# مُنذُ الرَّحِمْ

يبني الشاعر الصورة هنا على أساس المتتاق ضات (جودي ≠ تبخلي) (استعيد ≠ طار)، ليضيء لنا زاوية حياة نورانية تعبق بالبراءة، داستها دواليب الزمن فولّت وانقضت، لذلك يرتّل الشاعر مواويل حنينه لاحتضانها من جديد.

<sup>(1)</sup> مدحت سعيد الجيار: الصورة الشعرية عند أبو القاسم الشابي، دار المعارف للكتاب، القاهرة،طح-1995،ص 72.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: غرداية، ص44.

إن الصورة تطرز لنا معاني الصراع الداخلي ، الذي يزاحم ذات شاعر جثمت على صدره صخور الخطيئة فناشد الاغتسال منها.

و يقدم "عبد الله العشي " مزجا للتناقض ، حينما يترجم لحظة الكتابة الشعرية وآونة الميلاد النصبي:

أَوْقَفَتِنِي فِي البَوحِ يَا مَوْلَاتِي ، (1) قَبَضْتِنِي ، بَسَطْتِنِي ، فَلَاتِي ، فَطَوَيتِنِي ، طَوَيتِنِي، نَشَرْتِنِي، أَظْهَرْتِنِي، أَظْهَرْتِنِي. . وَبُحتُ عَن غَوامِض العِبَارِهْ.

تنهض اللغة الاعترافية بالنفاذ إلى غياهب الذات مفرغة جداول الذاكرة من بياناتها الإحصائية المختلفة، فتشيخ شحنة العلاقات المعهودة ، و تزاح الكتابة العابرة ، لتمتد جغرافية نصية مخالفة للمألوف ، تؤمن بهواجس نامية على تناغم ضدي متطاول (القبض≠ البسط) و (الطي≠ النشر) و (الخفاء≠ التجلي).

إنه اصطلاح نصي حداثي ينهض على الهدم والبناء في صيرورة تتساب دون توقف. ويقول أيضا:

فَهَوَى القَلبُ (2) واخْتَلَطَ الثَّلْجُ بِالنَّارِ والْرَّمْلُ بِالمَاءِ والصَّمتُ بِالأسئلِلَهُ

70عبد الله العشي :يطوف بالأسماء ،ص

<sup>(1)</sup> عبد الله العشى :مقام البوح ،ص5.

تحت طوق الصراع الانفعالي يهوى القلب فتتصادم الأشياء بأضدادها، تعانق البرودة الحرارة واليابسة البلل، ويلتحم الصمت بالكلام، فتسقط المدلولات منكمشة خلف تعايش الفروق، حينها تُقال اللغة المعجمية و تتراقص الدوال عطشى لهواكبة زمن موجوع تدثره الفواجع و المحن.

هذه المحن التي تجعل الشاعر يتّخذ مكانا قصيا ، ويتبدى بصورة مختلفة عن صورته الحقيقة:

لَبِسَ الْجَهَلَ (1)

العَدُقَ..قِنَاعًا

وتَمَاهَى . في ضباب الضّباب

حَاضِرٌ

لَكِنَّهُ يِتَبِدَّى

مُوغِلاً ..فِي عَتمَاتِ الغِيَابِ

عَارِفٌ

لَكِنَّهُ يَتغَابَى ..

مَنْ رَأَى أُسطُورَةً فِي ثِيَابٍ؟

تعتمد اللغة على عنصر المقابلة والتضاد التعبيري ، فالشاعر الحاضر يتبدى موغلا في الغياب ، يعلم لكنه يتغابى وإذ ذلك يعمد إلى نبش هوة بين ذاته وهذا الواقع المحبط المليء بالكراهية. ومن شأن تلك المسافة أن ترتفع به عن مواضع الدنس وتعدل الحضور.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  عثمان لوصيف المتغابي، ص ص  $^{(2)}$ 

«إن خطوة الذهن الأولى هي التمييز بين الصحيح من الزائف. وعلى كل حال، فحالما يتأمل الفكر في نفسه، فإنه يكشف التناقض أولا»<sup>(1)</sup>.

ويعد كشف التناقض وسيلة فعالة في طرح قضايا الصراع والتشقق: فَأَنا المعشوقُ وعاشقهُ(2)

وَأَنا المقتولُ وقاتلُهُ

ويكونُ الحبُّ بدايتهُ

وَيكونُ القصفُ نهايتهُ

وتكشف حدود الصورة الشعرية عبر معادلة الأطراف الضدية القائمة على (القاتل للهاتول) (البداية للهاية) (الحب للهاتية) على فجوة حاصلة بين طرفين متناقضين، لتفتح مجالا لمسافة التوتر الآسرة لذهن المتلقي ، وتحيل إلى الصراع الإنساني ، وتفاصيل الخطيئة البادئة بقصة القتل بين قابيل وهابيل ، والمنتهية إلى النزاع المسلح الذي جعد خارطة الاستقرار وأطلق سهام الموت، ليسهم في إرساء وأد الذات وتحقيق زوالها.

كُنْتِ الْمُمْكِنْ (3) في سرِّي وفي عَلَني: في سرِّي المُمْكِنْ (4) أَنْشُرُهُ للموجْ أَنْقابِ أَنْقابِ زَوَابِعه...

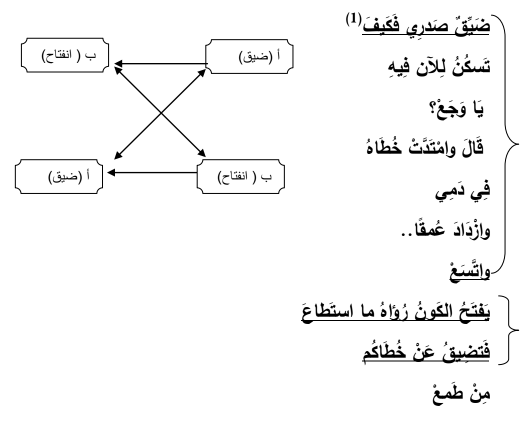
<sup>(1)</sup> ألبير كامو: أسطورة سيزيف، ترجمة أنيس زكي حسن، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، (دط)، 1983، ص 25.

<sup>(2)</sup> عبد الله حمادي: البرزخ والسكين، ص 154.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  المصدر السابق ، ص

تتألف الصورة من تضاد دلالي (السر ≠ العلن) (الراحة ≠على أعقاب الزوابع) يخصص حالة المراجعة و الهساءلة ، و يجكس علاقة الذات بالآخر ضمن هذا الاختلاف الذي يمنح اللغة جمالية المغايرة ويزكي وضوح المعنى .

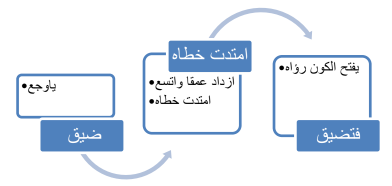
وفي مسار نفسي يكرس بلورة الصراع الباطني فنيا، تقدم الذات الأنثوية أساسيات هذا الاهتزاز عبر ازدواجية التناقض:



يصور مزج المتتاقضات مشهد الجشع الإنساني وسيادة روح القناعة ، وعليه ينقل دال الضيق بما يشي من دلالات الانغلاق ، والكبت ، والحدودية إلى دال الاتساع بما يوحي من الرحابة والأفق والانفتاح ، وتكتمل الدائرة بعودة التحول من دال الانفتاح إلى دال الضيق من جديد، وهذا ما يجعل التمازج يتكئ على جدلية التجدد بفعل الزمن الدائري ، فالحياة لا تقصي وجود الشيء، وإنما يأتي الهدم لبناء جديد ومختلف تتغير فيه المواضع.

\_

<sup>(1)</sup> زهرة بلعاليق: ما لم أقله لك، ص 124.



مخطط (06): جدلية الهدم والبناء في الصورة القائمة على المزج بين التناقضات قصيدة "حكمة وجع"

إن المزج بين المتناقضات يتوج بإشعاع دلالي، يكون فسيفساء اللوحة الوجودية وإمكانية التجول على محاورها، ويسهم أيضا في تزكية واقعية المشهد:

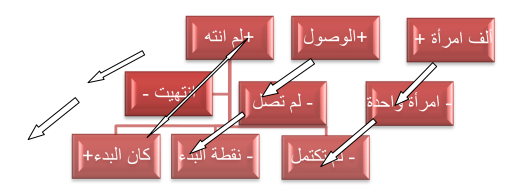
لَمْ أَنْتَهِ حِينَ انْتَهِيْتُ وإِنَّمَا (1)
كَانَ ابْتِدَاءً مِن جَدِيدٍ
نَحوَ التَّحَوُّلِ فِي خُرَافَاتِ القَصَائِدْ.
رَحَلَتْ كُلُّ الدّرُوبِ إلَى الوُصُولُ
ولَمْ تَصِلْ إلاَّ لنُقطَة بَدئِهَا
وسَافَرتْ عَينَايَ نَحوَ المُرتَفَعْ
وسَافَرتْ عَينَايَ نَحوَ المُرتَفَعْ
تَجُرُّ أَعْيُنَهُم هُنَا:
لا يَفْهَمُ الْعَقَلُ المُسَرِيلُ حُمَّتِي
أَتَجزَّأُ فِي عُرفِهم ثَلاثِينَ أَلْفَ امْرَأَةِ

وأنا لَو يَعلَمُونَ : امرأةٌ وَاحِدةٌ فَحسنبُ ولَم تَكتَمِلْ.

جاء الهزج بين المتناقضات في قول الشاعرة (لم أنته /حين انتهيت) (رحلت الدروب إلى الوصول/ ولم تصل) (أتجزأ في عرفهم ثلاثين ألف امرأة /امرأة واحدة فحسب ولم تكتمل)، فكل هذه الصور تمثل تحولا قطبي ا يهاجر فيه السالب إلى الموجب أو العكس، وذلك يبوح بانشطار الذات وتشظيها في واقع مربك، لذا تلجأ إلى التقاط أبعاد مأساتها برسم شعوري

<sup>(1)</sup> عمر حنين: سر الغجر، ص143.

مبهم، ولعل الشاعرة تجسد هذا الانشطار، من خلال انتقالها من القوة والصمود إلى الضمور والانكسار تعبيرا عن تترق الواقع.



# المخطط(07): مسار التحول القطبي في الصورة القائمة على المتناقضات قصيدة هلوسات الحكمة

طبيعي أن هناك بونا شاسعا بين الواقع، الذي لا يمكنه مزج التتاقض وبين عالم الإبداع، الذي ينكر منطق التصادم، ليخلق اتحادا يلفّ التنافر منتجا رؤية تكشف أسرار الأشياء وحقائقها.

وتلك العلامة الفارقة بين العالمين الواقعي والمتخيل، تكون مادة أيضا لبث صور المفارقة.

#### 2.2.1 الصورة المركبة:

هي محصلة الصور السابقة تتآلف وتتناسل، حتى تجر الصورة الواحدة إلى عدة صور أخرى، و تعكس رؤيا متكاملة يفرضها الموقف الشعرى.

وجمالية الصورة نابعة من ذلك الانسجام بين صورها الجزئية، «فإذا انفصلت الصورة الجزئية عن مجموعة الصور المكونة للقصيدة فقدت دورها الحيوي في الصورة العامة، أما إذا هي تساندت مع مجموعة الصور الأخرى أكسبها هذا التفاعل الحيوية والخصب»(1)

(1) عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، قضاياه، وظواهره الفنية والمعنوية، ص 149.

ولعل هذا النوع من الصور يضم الصورة المتقابلة والمفارقة، غير أن الدراسة ستقتصر على هذه الأخيرة، لكون الصور المتقابلة نادرة في خطاب شعر التفعيلة الجزائري، وليست كافية لتكوين تفسير يحكم على طبيعتها وخصائصها.

#### 1.2.2.1 المفارقة:

لا يمكن القبض على معنى المفارقة، لأنها الدال الذي ظل يطارده النقاد في محاولة حده، إلا أنه يمكن الاستدلال بالمعنى الموجود في القاموس Dictionary oxford «المفارقة هي إما أن يعبّر المرء عن معناه بلغة توحي بما يناقض هذا المعنى أو يخالفه ، ولاسيما بأن يتظاهر المرء بتبنّي وجهة نظر الآخر ، إذ يستخدم لهجة تدل على المدح ، ولكن بقصد السخرية أو التهكم؛ وإما هي حدوث حدث أو ظرف مرغوب فيه، ولكن في وقت غير مناسب البتة، كما لو كان في حدوثه في ذلك الوقت سخرية من فكرة ملاءمة الأشياء؛ وإما هي استعمال اللغة بطريقة تحمل معنى باطنا موجها لجمهور خاص مميز، ومعنى آخر ظاهرا موجها للأشخاص المخاطبين أو المعنيين بالقول» (1).

يؤكد هذا التعريف على التتاقض كمبدأ أساس لإنشاء المفارقة، فللمدلول يناقض الدال، وهذا ما يفسر كون المفارقة صورة مراوغ ـة، تمارس سلط ـة التلاعب الرمــزي، فيكون لها بالغ الأثر على المتلقي، وربما تكون الميزة الأساس لها «التباين بين الحقيقة والظاهر» (2)، وعليه فإنها تصنع نصل موازي لنص حاضر يحظى بباطن مختلف .

<sup>(1)</sup> خالد سليمان: المفارقة والأدب، دراسات في النظرية والتطبيق، دار الشروق للنشر والتوزيع، الأردن، ط-1999، ص 14. نقلا عن: 5 D.J.Enright: The Alluring Problem, Oxford University Press, 1986, p

<sup>(2)</sup> د. سي ميويك، موسوعة المصطلح النقدي، المفارقة وصفاته، ت عبد الواحد لؤلؤة، دار المأمون للترجمة والنشر، بغداد، ص 44.

إن المفارقة «هي تحول الكلمات عن معناها المباشر والواضح وهي تتجاوز معنى المجاز كونها تضفي حركية على هذا التحول »<sup>(1)</sup> وتبدو المفارقة «كأنها مجاز للمجاز »<sup>(2)</sup> وبالتالي فهي مفهوم يتجاوز نطاق عدول اللفظ عن معناه ليصبح مغامرة بلاغية تسهم في إضفاء هالة من الغموض.

وقد عرف "تومسن A.A. Thompson المفارقة في كتابه A.A. Thompson قائلا: هي «تباين وعدم تجانس بين التعبير والمعنى، وبين الظاهر والحقيقي، وبين الكائن والمتوقع ومن هنا فهي تصنف إلى ثلاث أصناف المفارقة اللفظية (تعبير/معنى) المفارقة في الطريقة والرمز (ظاهر/حقيقى) المفارقة الدرامية (كائن/متوقع)»3.

غير أن هذه التصنيفات الثلاث تفرعت منها تصنيفات عدة، نحاول الإشارة إلى بعض ما تحقق وروده في النص الجزائري.

لقد عمد النص الشعري في الجزائر إلى الصورة المفارقة ، لتجسيد بنية حقيقية تتنظر الكشف:

Warminski Andrzej:A esthic Ideology,thery and history of literature, volume 65,london, 1978,p163. <sup>1</sup>
« a pattern of words that turns away from direct statement or its own obvious meaning»

ibid, p165. irony seems to be the trope of tropes <sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> lemieux martha the evolution of irony in the short stories of chekhov inpublished thesis ,A thesis submitted to the faculty of graduate studies and research in partial fulfilment of the requirements for irony as "a discrepancy or IncongrUlty « the degree of masters of arts M<sup>C</sup>Gill university,1991,p4.
He then classifies ...between expression and meanin appearance and reality, or expectation and event speech [verbal irony], irony of character [Irony of irony into three forms of ironlc situations: irony of wevents [dramatic irony]. manner] and irony of

نِسَاءُ القُرَى (1)
يَجِئنَ صَبَاحًا ..مِنَ المَقبَرة ويَبِينَ أَصَابِعِهِنَّ..
بَقَايَا نَدَى أَخْضَرٍ..
مِن دَم الذَّاكِرَة

تتشكل عناصر الصورة من تقابل ثنائي ضدي جامع بين الحياة والموت مشتق من ثنائية التقابل الزمني المكاني (الصباح/ المقبرة)، وعبر منحى ذلك الصراع ينتقل الحضور اللوني باعتباره عنصرا تشكيليا للمشهد الشعري من وجوده الكيميائي، ليصبح رمزا إشاريا هامسا بتصادم رمزية الخصوبة والنبل ورمزية الموت والفناء.

ولعل المفارقة اللونية تشير إلى رغبة الذات في البحث عن زمن الدفء والمودة، حيث تبعث جذور الحياة بعناية التضحية.

وتتجلى المفارقة في قصيدة "مقاطع من سيرة الفتى" بشكل لافت، لتمنح للقارئ صلاحيات أوسع في محاورة النص:



<sup>(1)</sup> الأخضر بركة:إحداثيات الصمت، ص52

<sup>(2)</sup> عبد الله العشي :يطوف بالأسماء، ص 73.

مَرَّةً سَكَبُوهُ كَمَا يُسْكَبُ المَاءُ غَيرَ أَنَّ الفَتَى إِنْ أضَاعُوهُ مَا ضَيَّعَ الكِبرِياءُ

تقوم البنية على سلسلة من تكافؤ الوحدات المعجمية وتراكيب الصيغ ، تتناسلان في هيكل لولبي يصطدم نهاية بتقويضه ، ليُنش عن تركيبا مغايرا تم اما للوحدات السابقة ، وهو ما يكسر أفق توقع القارئ ، أما من الجانب الدلالي ، فإن توافق البنية المعجمية عيلد اختلافا في المعنى، يقوم على محورية التحول ، فبدلا من أن تسير المعادلة وفق منطقية التغير الحادث نفاج بموجة توقف المعطيات السالفة ، لي لا طلاؤها ببناء واقع بديل أكثر شأنا في استمساكه بالتطلع ، مستندة إلى مفارقة تتشل الذات من مستقعات الذل ومتاهات الضياع . وربما تهاجر صورة الضياع في نص "نور الدين درويش" إلى نوع من الاغتراب

لَكِنَّنِي أَيُّهَا الأَصدِقَاءُ<sup>(1)</sup>

دَخَلتُ وَحيدَا

والعزلة، تمارسه الذات في زمن انحطاط القيم:

ومِتُ كَثِيرًا

ولم تَدْخُلُوا المَعمَعَهُ

أيُّهَا الأصدِقَاءُ الأَعِزَّاءُ شُكرًا

فَقدْ خُنتُمُ النَّبْضَ،،

بِعْتُمُ دَمِي فِي الخَفَاءِ إِلَى صَاحِبِ القُبَّعَهُ اللَّهُ عَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: مسافات ص 24.

إن الكتابة خلخلة ثورية من أجل إثبات الكيان ، وآلة تحصد النفاق وتبحر في أفق التحرر. هي هجرة للسياج من أجل ترسيخ الهوية تعر ج بالذات إلى الحلم ، لذلك اختار الشاعر أن يسافر عبرها، يتحدّى وحيدا برفقة القلم أخطار الشعاب ، ويقاوم ثقافة الاستلاب، ويموت من أجل أن تبقى الكلمة ، إنه يعاتب من تخلّى عن الوطن بشكره، لأنه احترف التجارة و أتقن الخيانة، معتمدا على مفارقة أشبه ما تكون بمفارقة الورطة.

ويلجأ "الأخضر فلوس" إلى المفارقة السقراطية<sup>\*</sup>، ليعالج مرارة الحزن بصيغة ساخرة إذ يقول:

لِمَاذَا حَملْتَ بَقَاياكَ،، (1) ثُمَّ تَوزَّعتَ فِي الطُّرقَاتِ: قَتِيلَا،،

فَتَى عَاشِقًا سَتَتَابَعُ فِي صَدرِهِ الطَّعنَاتُ ويَضحَكُ من شِدَّةِ الوَجدِ والحُزنِ حَتَّى يَجِفَّ الدَّمُ الذَّهَبِيُّ المُرَاقِ

إن البناء المشهدي القائم على تنامي الحدث يشكل عامل صراع ، يسهم في رفع مفارقة اللفظ الى مفارقة الموقف السقراطية ، إذ تنتقل الدلالة من الجوّ الجنائزي الذي يوافقه العزاء إلى موقف مضحك ، يجعل الذات تتخطّى محنة الانكسار وتلملم جراحها لتنهض من جديد (عودة الفرد إلى نفسه/ معرفة النفس).

\_

<sup>\*</sup> المفارقة السقراطية: تسمى مفارقة التواضع الزائف و تقوم على مبدأ التجاهل الذي يبديه صانع المفارقة من أجل كشف الخصم. ناصر شبانة: المفارقة في الشعر العربي الحديث، أمل دنقل، سعدى يوسف، محمود درويش نموذجا، المؤسسة

العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط<sub>1</sub>، 2002، ص 168.  $^{(1)}$  الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى  $^{(2)}$  م

وفي هذا النوع من المفارقة يصادق "أحمد شنة" على سياسة تميز دولته على مختلف الدول الأخرى:

تَكَلَّمْ... لِكَيْ تَستَقِرَّ البَلدْ (1)
فَقَدْ أَصْبَحَ الآنَ حُكَّامُنَا... طَيبينَ
وأَضْحَى لدَينَا .. ثَمَانِهِنَ حِزبٍ
وقَدْ تَكبُرُ القَائِمَ هُ.
فَمَنْ مِثْلُنَا فِي القُنُعِيبْ...
ومَنْ مِثْلُنَا فِي القُنُعِيبْ...
ومَنْ مِثْلُنَا فِي القُنُعِيبْ...
تَحفَّظُ مِنَ الصَّمَتِ... لَا تَنخَرِطْ فِي النِّقَاشِ
لَعَلَّ العُيونَ الَّتِي .. فِي الصَّدَى
لَمَ تَكُنْ... نَائِمَ هُ

في شاشة الزمن الراهن تتألق الدولة ، ليس تقدما ولا امتيازا إنما لكون نشاطه ا السياسي قد فاق التصور، وهي الآن تتصدر الساحة.

وبقدر ما يعكس تجاهل العارف اللغة المتغابية، فإنه يبوح بشبكة من المدلولات المنزلقة على مضمار الضمور والظهور، ليوقع بنية مفارقة تجهل القارئ حينما تلقي به في جب الحيرة والقلق.

هي حيرة قد تتجسد في انتشال النفس من سلطة الثابت ، والبحث عن موطن مغاير تهاجر فيه اللغة إلى العدول عن المألوف يقول الشاعر :

قَهوَةٌ وَاحِدَهُ (2) لِجَمِيعِ الضُّيوفُ أُمَّةٌ قَاعدَهُ

(1) أحمد شنة: طواحين العبث ، ص 101.

<sup>(2)</sup> عاشور فني : رجل من غبار ، منشورات الاختلاف، الجزائر ، ط $_{
m I}$ ، 2003، ص  $_{
m I}$ 

والأَوَانِي تَطُوفْ ويَدٌ وَاعِدَهُ خَطفَتها السُّيوفْ

من خلال علاقة التشخيص التي حركت الجامد (أواني تطوف) ، يحاول الشاعر تعويض الخمول والتخاذل الذي ترزح تحته هذه الأمة بحالة الانكسار والتراجع، تلك الحالة التي تعتقل أيادي التغيير والرفض في مفارقة تصويرية هزلية مقيدة بغنائية مكرسة لمشهد التقاعس واللامبالاة.

وفي المشهد ذاته يرى "عاشور فني" الهدم أمرا مقبولا: و أضائت دَمِي كَوكَبًا فِي الظَّلامُ (1) ثُمَّ خَرَّبتُ أَنْدَلُسِي بِيَدِي ...

فَعَلَيَّ الرِّضَا ...

وعَلَى السَّلام

يؤدي الأفعال دورها في تشكيل زمنية تفعّل اشتغال الذات على الماضي، وتأتي البنية النصية لتشحن ترقب القارئ بطاقة النور المنبعثة، لكن ذلك الترقب سرعان ما ينهار ، حينما يتآكل الضياء بسقوطه في متسع فضائي مظلم ، عندها تستجيب الوحدات المعجمية للانكماش والتواري الناتج عن غرق الحضارة تحت ركام الأتربة ، وتصبح المفارقة الصريحة مكمن الاعتراف المعلّق على مشاجب الرضا التهكمي.

وضمن مضمار الخطاب الساخر أيضا يقدم لنا الشاعر ذاته لوحة أخرى: ضَاقَتِ الأَرضُ مِنْ حَولِهِ فَاتَسْنَعْ (2) وتَسَاقَطَتِ السَّماوَاتُ عَلَى رَأسِهِ...فَارتَفَعْ

(2) عاشور فني : رجل من غبار ،ص 47.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ،ص 21.

وتَلَبَّدَ بِالحُزنِ، بِالمَوتِ... حَتَّى غَدَا فَرحًا دَائِمَا هَكَذَا لَمْ يَكُنْ مِثلُهُ أَحَدٌ يَستَعِينُ علَى نَفسِهِ بِالوَجَعْ!

عَصدر موقف التضاد البنية النصية ، ليزيح الخطاب إلى حقل محايد مبني على تكاثف الإحساس بالفناء والعدم ، بحيث يشكّل الصراع الدموي لوحة ملبدة بغيوم الحزن والموت ، إلا أنّه يكشف عن منطقة للفرح الدائم مؤثثة بمفارقة رومانسية ترفع وشاح المواجع ع ن الذات ، التي تعود لتهرّب بضاعة القبح إلى حدود الجمال من جديد.

وفي صورة مختلفة من صور المفارقة ، يقدّم لنا حسين زيدان معنى جديد اللحرية فيقول:

فَلَفَا حُرُّ فِي جِلدِي (1)
إبِطِي إِنْ شِئتُ أُدَغدِغُهُ
إِنْ شِئتُ أَوَشِّمُ ظَهرَ يَدِي
إِنْ شِئتُ أَوَشِّمُ ظَهرَ يَدِي
إِنْ كُنتُ جَزِينًا أُدَّلِكُهُ
وإذَا مَ جَرِحْتُهُ فَلاَّبْكِي

يؤسس الشاعر صورة مفارق ـة هزليـة تتابع تمفصلات الحرية في حرك ـ ـة الأصابع، وعلاقاتها بإثارة الجلد، ويصبح المنعكس الشرطي الخاص بالذات لعبة لمراوغة مثيرة، تتاظر بين الإنساني والمادي، وتتصر لحرية مزيفة تخادع النفس بوهم الوجود.

<sup>.40</sup> حسين زيدان: فضاء لموسم الإصرار ،منشورات SED، الجزائر ، ط $_1$  ، 2002، مسين زيدان

إن بنية الصورة المركبة تتأسس على «تكامل مجموعة من الصور المفردة التي تأتي لتقدم لنا صورا بسيطة هي أشبه بالشروح والتفسير وجلاء الصور المركبة »<sup>(1)</sup> وهذا يعني أن الصورة المركبة تقدم صورا تفصيلية للصورة الكلية.

## 3.2.1. الصورة الكلية:

إن النظر إلى القصيدة جملة أكثر صحة، للوصول إلى الصورة الكلية الحداثية، التي أصبحت لا تتشكل من ترسب تصويري متراكم لا رابط بين عناصره، إنما تمثل تفاعلا كيميائل يمزج الصور لإنتاج الصورة الكلية.

وبالتالي يمكننا تكرير تعريف علي البطل للصورة الكلية، من حيث كونها صورة متكاملة يصور الشاعر فيها موجات مستمرة من الحركة الدائبة ترفد كل جزئية منها للتشكيل العام (2) تلك الجزئيات تصنع مشهدا كلي.

وتعد الصورة المجزأة أبسط أنواع الصورة الكلية لاعتمادها على قطع اللقطات ولصقها ليلتئم جمعها مشكلة فيلما شعريا ينسحب على وتد شعورى واحد.

#### 1.3.2.1 الصورة المجزأة:

تتناسل هذه الصورة من وحدات تصويرية أو مشاهد تفصيليّ ، يعمق الشاعر مثيراتها بالتكثيف والإيحاء تجسد القدرة على اختزال اللقطات ، وترتيبها عضويا بما يعرف بفن المونتاج\* وتعد عملية المونتاج (1) عفوية وواعية ، فهي عفوية لأنها تتبع من داخل القصيدة

<sup>(1)</sup> صالح أبو الإصبع: الحركة الشعرية في فلسطين المحتلة بين عامي 1948-1975، دراسة نقدية، دار البركة للطباعة والنشر، عمان، الأردن، ( دط)، 2009،ص 84.

<sup>(2)</sup> على البطل: الصورة في الشعر العربي حتى أواخر القرن الثاني الهجري دراسة في أصولها وتطورها ، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، ط2، 1981، ص 31.

<sup>\*</sup> المونتاج مصطلح سينمائي يعني توالي عدة لقطات منفصلة عن بعضها ، ووصلها عن طريق المزج أو المسح أو طبع اللقطات فوق بعضها ؛ وذلك للتعبير عن مرور فترات من الزمن أو أي تعبير آخر . أحمد فهمي: قصيدة التفعيلة وسماتها المستحدثة، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر ، الإسكندرية، مصر ،  $d_1$ ، 2012، ص 137. نقلا عن: كارل ر ايس: فن المونتاج السينمائي،تر أحمد الحضري، المؤسسة المصرية العامة، القاهرة، 1964، ص 195.

نفسها تماما كالموسيقى الشعرية، وهي واعية لأنها مقصودة من قبل الشاعر بحاسته الفنية الدقيقة (2) ويسهم هذا النوع من التصوير في إنتاج الدلالة مما يؤكد على مدلولات بعينها ، يريد الشاعر الإلقاء بها معينة إلى القارئ.

« إن المونتاج لا يستمد قوته من مجرد تقسيم المشاهد إلى لقطات يمكن عرضها بطريقة أكثر حيوية وواقعية فحسب، بل إن أهمية المونتاج تكمن في أن اللقطات المتتابعة تخلق فيما بينها مجموعة من العلاقات المتشابكة ، علاقات تتصل بالفكرة وعلاقات تتشأ عن طول هذه اللقطات بمهارة لأمكن توجيه أفكار المتفرجين، وخلق تداعي المعاني في أذهانهم» (3)، وعليه تسهم صور الخيال البرقي ( المونتاج) - كما يفضل محمد زكي العشماوي تسميتها - في تتابع العرض الحيوي وبعث علاقة المجاورة التي تجمع بين ما هو غير متجانس مستهدفة «نتيجة عاطفية معينة» (4).

<sup>(1)</sup> كاميليا عبد الفتاح :القصيدة العربية ، دراسة تحليلية في البنية الفكرية والفنية ، دار المطبوعات الجامعية، الإسكندرية، مصر ، (دط)، 2007، ص 484.

<sup>(2)</sup> حمد محمود الدوخي: المونتاج الشعري في القصيدة العربية المعاصرة،دراسة في أثر مفردات اللسان السينمائي في القول الشعري، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، (دط)، 2009 ،ص 29. نقلا عن: طلال عبد الرحمن: السيناريو والمونتاج في شعر جاك بريفيرا، مجلة الجامعة ( تصدر عن جامعة الموصل) ، السنة الجامعية 1977ع(10) / 65. (3) أحمد فهمي: قصيدة التفعيلة وسماتها المستحدثة، ص 138. نقلا عن منى الصبان: المونتاج الخلاق ما بين القديم والحديث، دار غريب، القاهرة، 1997، ص 70.

<sup>\*</sup> سميت بهذا الاسم ( الخيال البرقي لأنها صور تشبه البرق في توهجه وسرعته و إشعاعاته الضوئية ولأن التعبير نفسه أقرب إلى الشعر والفن. محمد زكي العشماوي: أعلام الأدب العربي الحديث و اتجاهاتهم الفنية ، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر ،2000، ص 175.

<sup>(4)</sup> جبرا إبراهيم جبرا: الرحلة الثامنة،دراسات نقدية، ص 53.

وبما أن السينما عرفت فن المونتاج لتتغلب على مشكلات عديدة من أبرزها مشكلة الزمن كما ذكر كارل رايس <sup>(1)</sup> فلا بد أن مشكلة الزمن بالنسبة إلى الشاعر أكثر حدة بالنسبة لكاتب السيناريو، وذلك عندما يؤثر الشاعر أن يتحرك مع نفسه ومع الأشياء، من خلال رؤية درامية عميقة، لا مجرد حركة مسطحة تلامس الأشياء من ظاهرها <sup>(2)</sup>.

ويتحرك الشاعر " نور الدين درويش " مع نفسه ومع الأشياء، من خلال تقديمه لمشهد تصويري يتلو صورة الانكسار الإنساني:

تَطُولُ المَسنَافَةُ،(3)

يَجْلِكُنا الخَوفُ

تَنهَشُنا غُربَةً وعَذابْ.

تَطُولُ المَسنافَةُ،

يَأْكُلُ مِنْ لَحمِنَا الجُوعُ،،

نَذبُلُ كَالعُثب،

آه استتَحَالَ الوصولُ استتَحَالَ الإيابْ.

تَطُولُ المَسنَافَةُ،

نَسْتَوقفُ الزَّمنَ المرَّ،

نَدخُلُ فِي قِصَّةِ الحُبِّ والنَّار،،

فِي لُعبَةِ القِطِّ والفَأر،

قِطَّان نَحنُ،

وفَأرَانِ لا الخَاسِرُ الآنَ رَاجِ ولَا المُنتَصِرْ،

كلانا انكسر

<sup>(1)</sup> أحمد فهمي: قصيدة التفعيلة وسماتها المستحدثة، ص 140.

<sup>(2)</sup> عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، ص 440.

<sup>(3)</sup> نور الدين درويش: مسافات ص

هي رحلة الذات التي أرهقتها المسافة وابتعاد النهاية، فتجزأت طرقاتها، إذ استحال الوصول واستحال الإياب ( الحصار)، واستنفذ طاقتها الاغتراب ليلغي هويتها (جوع آكل) (غربة ناهشة).

لذلك تشبهت الإنسانية بالعشب الذابل الذي أسرته الاستحالة عبر إحداثيات زمن مرِّ يعتقل العمر، ويحبس عن الأنفاس منافذ الهواء.إنها تدور في فلك الفراغ لتعبر عن لا جدوى الوجود.

إن إشكالية الحضور عملت على تحو علي الصورة إلى رصد مشهد القط والف أر الخاسرين معا، وهو ما يجعل الصور الشعرية تتراسل و تتتابع في البناء النصبي، عبر علاقات الاستبدال المؤسسة للمجاز الذي ينطلق من الحقيقة.

وتمكّن هذه الصور النص من التحرر ، ليصبح قطبا ماصا لمدلولات مختلفة، إذ يحيط بملفوظات دلالية مكثفة، وثمة ينقلب قبح الوجود جمالا.

ونجد في تكرار المقطع الشعري (الفكرة المرددة)، الجسر الذي يتغاضى به الشاعر عن انقطاع السبل، حيث يتكرر مشهد المعاناة و تقود المسافة الذات إلى هاوية الإحباط والانكسار، مجسدة مسيرة صراع مرير يداهم الزمن فيه الذات و يلاحقها.

ينعطف هذا الصراع في نص "وسيلة بوسيس" باتجاه رومانسي إذ تقول:

مَشْيْنًا (1)

والشَّمسُ تَرسمم ظِلَّنَا فِي الظَّهِيرَةِ وأَحْرَقْنَا بَعضَ المُفرَدَاتِ فَسَوَّينَا ابتِهَالَا

وعُرسًا لَطِيفَ الحَكايَا القَصِيرَة..

<sup>(1)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة، ص 39.

وقُلتَ شَيئًا عَن تَشَظِيكَ
وقُلتُ أَحْلامِي الكَبِيرَة
وافترَقَنَا
فانْسَلَلْتَ
مِنْ وَمِيضِ الضِّفَّتَينِ
وانْتَهَيتَ
فِي رَصِيفِ لا أَرَاهُ

تعتمد الشاعرة على بنية مشهدية قائمة على الترابط الزمني، حيث تربط بين حدثين متطورين في نسيج حكائي يمتد لينتهي إلى عتمة الرؤية، لي قطع البث المتنامي لخيوط عاطفية تتآكل بانزلاقها على لفيح الاحتراق، وتمثل جدلية الجمع بين النور والظلام، والصمت والكلام مرتكزا لتفعيل الحدث، و منعطفا تنبيهيا لتشكل فتنة الصورة ، وخلق حالة من الحركية الارتدادية الدورية، التي تجعل الدلالات المتقابلة تتصارع وتصطدم لتتنافر، وتعيد دورتها في تدفق مستمر هذا التدفق يوازي انسلال الرؤية وهجرتها في غياب حالم ، يسوق بواعث التأمل والوقوف على نحو يمارس دهشة المشاهد وتأمله هو الآخر.

ويحرك "أحمد عبد الكريم" الكاميرا إلى الطبيعة، ليصور مشهدا كارثيا سرعان ما يربطه بحياة الذات، وعن طريق التشابه بين الحدثين يزداد الإحساس عمقا وكثافة:

فِي مَسنَاءِ الشَّمَالِ المُتاخمِ للبَحرِ (1)

والبَحرُ فَيرُوزَةٌ فَضَّضتهَا أشعِتَهُ.

كَانَتِ الشَّمسُ تَهوِي كَمَا البُرتُقالَةُ فِي أَفْقٍ حَالِم..

 $^{(1)}$  أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب ، ص

أهرَقَ البَحرُ دَمعَتهُ،

حِينَ مَالَ سِياجُ الحَدِيقَةِ غَيرَ مُكتَرِثٍ بِدمِ اليَاسَمِينَةِ

مُنسبَكِباً ..

أجْفَلَتْ طِفلَةٌ

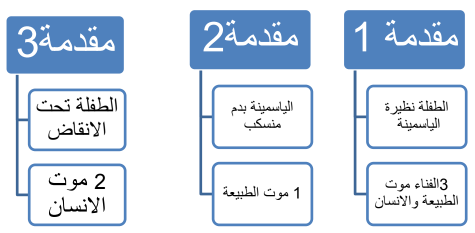
أَوْمَأَتْ بِالضَّفِيرَةِ هَفْهَافَةً،

## واخْتَفَتْ تَحتَ أنقاض غُرِفَتِهَا

يقدم الشاعر ترسيمة مشهدية مؤثثة بإيقاع رومانسي ، ونحت تصويري دقيق لجزئيات الصورة، فهو يبدأ بتتبّع دينامية الزمن وتواصله مع الطبيعة ، وكأنه يثير متوالية الوجود المتجدد (ابتلاع الشمس وعودتها من جديد) .

وفي تجاذب البنية حالتي الانكماش والتوسع ، تتراكم حركية المد والجزر ال بي سم وجه البحر، ليشكل تلاحق زمني الخيبة والانفراج ، بيد أن حالة المد أشد و أعتا، مما يوحي بتصاعد انفعالي صاخب يمثل فجيعة الغياب.

و الغياب المجانس للانكماش يعلق دال الانسكاب ، ليعرض تدفق دمعي يخضب البنية في جزئها الأخير، ويتمطط لي تصل مع أفول الشمس وتواريها في الجزء الأول، وعليه نقرأ مع لوحة دموية انطفاء الزمن المشرق تحت الأنقاض، ويمكن تمثيل البنية الحجاجية التصاعدية التي اعتمدها الشاعر كما يلي:



مخطط(08): تدرج الحدث عن طريق العلاقة التناظرية بين الطبيعة والذات

في قصيدة أربعاء الرقص على إيقاع رشتر

وفي مشهد الفناء ذاته يرسم لنا "عثمان لوصيف " صورة مبتورة وسريعة لفاجعة الموت:

أَيْنَ أُمِّي الَّتِي كُنتُ أَنْهَلُ (1) مِن نَبِعِهَا المُسنتَطابْ كُلَّمَا غَشِيتَثِي الغَوَاشِي كُلَّمَا غَشِيتَثِي الغَوَاشِي ورَانَ عَلَى نَاظِرِي اكتِئَابْ ؟ هَذِهِ بَعْضُ أَشْلَائِهَا تَتَنَاثُرُ مَيِّتَةَ النَّبَضَاتُ

تتآزر الدوال لتقدم لنا مشهدا متكاملا عن قلب كان يحتضن كل أحزان الابن ، وعن ماض تفوح منه مباخر الألفة والطيبة والحنان ، ينطفئ سلامه تحت أحذية حاضر الدماء والأشلاء ، وينحسر مع صور الفراق والزوال ، حيث يشي بتحول زمني مراوغ صاهل بأصوات الفقد والمآسى التى لا تموت .

وتلعب صيغة الاستفهام دورا مؤثرا في تأكيد الفاعلية ، التي كانت تشغلها الذات الغائبة وتجسد كل معانى العذاب نتيجة ذلك الغياب .

ويأتي "الأخضر فلوس" ليقدم بلفوراما تتتامى في أربع لقطات توضحها البنية الفعلية:

وَصَلَ الْحَارِسُ الْمُنتَشَى بِالشَّقِيقِ إِلَى (2)

رَوضَةِ القَلْبِ...

أُبصرَهَ فِيهَا النَّوَاقِيسَ صَادِحَةً ورَأَى غُربَتِي..

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة ،ص 64.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  الأخضر فلوس : عراجين الحنين ، منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين، الجزائر، دار هومة، ط $_1$ ،  $^{(2)}$  ص ص  $^{(2)}$ 

جَفِلَت نَشُوةُ السُّكْرِ فِيهِ..

ورَاحَ يُحَدِّقُ فِي رَقَصاتِ النَّواقِيسِ ..والشَّجَنِ
قَالَ مَنْ عَلَّقَ الْجَرَسَ المُستَحِيلَ بِصَدرِكَ يَا أَيُّهَا ...
قُلْتُ أُمِّي قَدْ عَلَّقَتهُ بِصَدري لمَّا تَساقَطَ فِي حُفرَةٍ

قلت آمي قد علقته بِصدرِي لما تساقط فِي حقر

الحَبل ..

ترصد صيغ الأفعال تتابع صور مترابطة من أجل صناعة حدث اللقاء بين الحارس والذات ، فالبصر يجر إلى الرؤية التي تحقق المفاجأة والتحديق ، وينتهي بالسؤال ومن ثمة يولد الجواب، ليرسم لنا شخصية تعاني الاغتراب، يتراقص الشجن على صدرها، وتشدو بأغنيات الرحيل بحثا عن جذور اليقين، إنها ذات تتأجج بواطنها عنفوانا وثورة.

ويتيح المشهد التصويري الذي يقدمه "ناصر معماش" الإيجاز والارتفاع بالمعنى إلى سطح التداول:

يَعُودُ الغُرَابُ لِيبْنِي عُشَّهُ بِينَ الحَمَامُ (1)

ويَنْوِي الصَّلاةَ ونَشْرَ السَّلَام،

ويَنْوِي الزَّكَاةَ

ويَنْوِي الصِّيامَ ..

وينسنى الحَمَامُ خِيَانَةَ هَذَا الغُرَابِ اللَّعِينِ، ويَبكِي الشَّجَرْ..

يَحُطُّ الغُرَابُ ،لِيبنِي عُشَّهُ كَيْ يَستَقِرْ

ويَبِكِي الشَّجَرْ..

.21-20 ص ص  $\sim 2001$  ناصر معماش : اعتراف أخير ، دار هومة للطباعة والنشر ،الجزائر ، ط $_1$ ،  $^{(1)}$ 

يلتقط المشهد عناصره من الطبيعة، وينتفس في أجواء يفوح منها عفن الخيانة والخداع، ويرتد الماضي ليعيد الزمن فواصل أحداثه متتكرا بعباءة تحجب صفات ملامحه. كل ذلك يقع تحت رقابة الشجر الذي يوزع لحن البكاء بصمت رهيب.

وتطرح المتوالية الفعلية " ينوي " نبرة السخرية وبغض ما تدبره الذات في جوفها تحت نقاب العبادة والطهارة.

فالبناء الدائري للحياة يجع لل الذات تقع ضحية النسيان ، وتعاود تصديق ما تأم له، فلا يجديها الصراع عندما تتهض من غفلتها.

إذا كانت الصورة المجزأة تعتمد على المجال البصري، بحيث توجه توزيع الإضاءة وبناء الديكور، فإن الصورة التشكيلية تقوم على ذلك المجال ذاته لتستثمر الرسم واللون.

## 2.3.2.1 الصورة التشكيلية:

تتداخل الفنون المرئية و الشعر، فيقدمان معا صورة تشكيلية تنهض في بنائها على اللوحة التشكيلية الفنية، التي تستنطق الألوان والرسومات، وبذلك تستفز تأمل المتلقي بسحرها النابض.

وتصبح القصيدة أشبه ما تكون باللوحة الفنية ذات البعد المكاني الواحد ، وعندئذ ترى النص زخرفة كتابية معلقة على جدار الصفحة ، تعرض تجربة الأحاسيس والمشاعر الناطقة بمكفورات الذات البشرية ومواقفها ، ولعل الصلة الحاضرة بين الفنون تتتج لحمة جمالية ، لسر التوحد والذوبان المترجم لخبايا الذات التي تأمل توحدا بينها وبين الواقع والوجود.

ولقد أدرك الشاعر الجزائري نقاط التلاقي ، فعمد إلى توظيف معطيات الفن التشكيلي، مدركا قيمتها في تكثيف الدلالة وتعميق أفق القراءة والتأويل:

يَا قَلَبُ كَمْ عَددُ الثَّكَالَى فِي مَدِينَتِنَا؟ (1) فِي مَدِينَتِنَا؟ (في مَدِينَتِنَا؟ فِي مَدِينَتِنَا؟

و كَمْ عَددُ الَّذِينَ اسْتَعذَبُوا فِينَا المَجَاعَهُ

هَيَأْتنِي لأكُونَ رَقِمًا خَاسِرًا...

كَمْ مَرَّةً قُلْنَا غَدًا

حَتَّى مَتَى وأَنَا أَقُولُ غَدًا فيتَسْبَقتنِي الإشاعَهُ

يَا قَلْبُ إِنَّ دَمِي يَسِيل

فَاكْتُبْ بِهِ مَوتِي

وفُقدَانِي المَنَاعِهُ

واكْتُبْ بهِ...

ذَبُلتْ زُهُورُ الْعَاشِقِين

وجَفَّتِ الآبَارُ ...جَفَّ هُنَا الغَدِير

مَاذَا لَديّ سِوَى البُكَا ...والانْتِظَارْ

أُغْلَقْتُ بَابِي ثُمَّ نَافِذَتِي

وأسندلت الستتار

وأدرت رأسيى...

كَانَ وَجهي عَالِقًا فَوقَ الجِدَارُ

هَذَا أَنَا ...

مَازِلتُ ،هَاأَنَذَا يُقَيِّدُنِي الإطَارُ

إن تعدد البناء التصويري وتنوعه ، يوضح حالة الانتكاسة وضياع الهوية المتمثل في ثقل الانسلاخ الفكري، وسياسات الخنق القمعية التي تقيّ د الذات وتغيّب حض ورها، حيث

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش :مسافات، ص،76

تدفع ها إلى اله اوية وترسخ لدي ها مبادئ القهر والبكاء والانتظار، فتتهاوى متراجعة ، لا تلبث أن تتحول إلى رقم في حياة آفلة تلتصق بالماديات ، أين تزداد قناعة بمرضها المميت الناخر لجسدها.

فسؤال العددية (كم) هو نواة كتلية تتكرر لترسم عواصف التوتر، ثم تتتهي إلى الصمت مع نقاط الحذف التي « ترسم أفقا للفراغ في اللوحة يضفي الإحساس بالمستقبل الغامض الذي يتطلب الصمت أكثر من الكلام، ويمثل المدى البعيد الكامن في البعد الثالث في اللوحات التصويرية ، إنه في دخوله الفراغ يدخل في حالة التأمل»<sup>(1)</sup>.

وعليه تغدو أجوبة الذات تائهة، فنصطدم بالظلام (أغْلَقْتُ بَابِي ثُمَّ نَافِذَتِي وأسندَلَتُ السِّتَارُ)، وتصبح الذات سجينة الإطار، حبيسة الأفق في مجتمع خاضع اضمحلت فيه لغة الحب والصفاء والطهر.

لقد تزاحمت الظلال في القصيدة (الكتلة /الصوت)، على الرغم من انفتاحها على فراغات تشكل مناطق مضاءة (الفراغ/نقاط الحذف/الصمت)، وأحيانا نشاهد تداخل الظلال والضوء معا في محاولة بحث عن التوازن (وجَفَّتِ الآبارُ ...جَفَّ هُنَا الغَدِير/ مَاذَا لَديّ سِوَى البُكَا ...والانْتِظَارُ)، لكن النص يعود دوما إلى الظل وكأن ثمة فرار إلى الزوايا نتيجة سبطرة المادبات.

وتتناطح ألوان الفجيعة والاحتراق (السواد الاصفرار الاحمرار) مضافة إلى ألوان اللهب في نص "عيسى الحيلح" لتشكل خارطة الهزيمة والتدمير:

أَعْطَيتُكِ كُلَّ مَا تَطلُبِينْ.. (2) فَحِبرى وَقَفٌ عَليكِ..

.

<sup>(1)</sup> رلى عدنان الكيال: الضوء والظل ،بين فتي الشعر والتصوير ، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ، دمشق، سوريا، (دط) ، 2011، ص 111.

<sup>(2)</sup> عيسى الحيلح:غفا الحرفان، ص12

وعُمرِي التَّميِنْ..
يَا مَن عَلَى فَوهَةِ البُركَانِ..
..بَنَيتِ الصَّومَعَهُ مُ مَرِّقِي عَنكِ المُسوحَ والأقرابِهَهُ الْالْقَائِحَهُ الْمُسوحَ والأقرابِهُمُ الْمُسوحَ والأقرابِحَهُ الْمُسوحَ والمُقرابِحُهُ المُسوحَ والمُقرابِحُهُ المُسوحَ والمُتَلِينُ ؟

ينحدر الاستعمال التصويري من التشخيص ، وتعقيل غير العاقل – الحبر والعمر وقفا احتجاجا على الزج بهما في قمقم ذات غائبة. – إلى الكناية التي تتستر عن الذات ، وتحاول مساءلتها في محاكمة مغلقة ، لأنها تلوم اعتدادها بوهم الأقنعة وتبجحها الذي يؤسس لقلعة متصدعة. هذا التحول يعد مؤشرا موازيا لما سوف تشهده مسيرة ذات تتباهى حضورا ممسوخا.

ويؤدّي اللهب والاحتراق إلى تشكيل ركام من الرماد يلف الصورة فتتخبط في الطوفان الأسود:

الصورة الثانية: (1)
أمسُ جَاءِتُهُ تَحمِلُ أقراطَهَا الذَّهَبِيَّةَ،
كُملَ العُيونِ .. ومِرآتَهَا الدَّامِيهُ
كَانَ زَهِرُ الحَديقَةِ فِي عُمقِ بِئرِ
يَبُتُ الأربيجَ الأخِيرَ،
وفِي يَدِهَا اليَاسمِينُ يَفَتِّشُ عَنْ لَونِهِ،
وغِنِ الآنِيهُ..
وغَنِ الآنِيهُ..
وأَنَّ الأَفَاعِي تَلَوَّتُ عَلَى عُنُقِ السَّاقِيهِ!
وأَنَّ الأَفَاعِي تَلَوَّتُ عَلَى عُنُقِ السَّاقِيهِ!
غَمَغَمَتْ أَنَّ فَارِسَها خَانَها!!

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى ، ص83-84.

## وبكث شنجرًا أسنودا..

هي لوحة قاتمة م نسلخة من ألوانها البهية قمطها السواد، وحاكها ذاك التناطح بين القبح والجمال فتمزقت مدلولاتها، إذ غادرت مساحة الإشراق إلى عتمة الأعماق (زهر الحديقة في عمق بئر) (الياسمين يفتش عن لونه) (السحاب ... كذوب) (الأفاعي على عنق الساقية)، وفي هذا التقابل اللوني الذي التهم كل الخطوط وحوّل المشهد إلى بقعة مأساوية للضعف والضياع، تقبع قصة الخيانة التي أراد الشاعر تصديرها.

وفي معاناة الشاعر يرسم "أحمد عبد الكريم" لوحة صارخة بألم دفين، حيث يقول:
ارحَمُوا وحشنة الشُعرَاءِ .. (1)
انا تَخْلَةٌ جِذعُهَا فِي مَوَاجِعِكُم
واليدَانِ عَلَى وتَرِ رَاعِفٍ.
انَ صَفْصَافَتِي رَاجِفَهُ
تِلْكَ سَبَّابَتِي فِي الأَثِير المُدَحَج

يقدم لنا الشاعر مشهدا تفصيليا لوصف الذات الكاتبة ، التي تستخدم ألوان الدماء لتبوح بمواجع الآخر ، وتحرر مكامن النفس من همومها ، فتجعل الفؤاد يغتسل من غبار الزمن المحموم، وبظل تتنامى أشجارا عطشى راجفة تحت قهر الزوابع.

أما الصورة التشكيلية التي تظهر في شعر "عمر حنين" فهي رسالة مطرزة بألوان التحرر:

# ومَضَى دَمِي ... (2)

نَارْفَةً... نَارْفَهُ.

(1) أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 48.

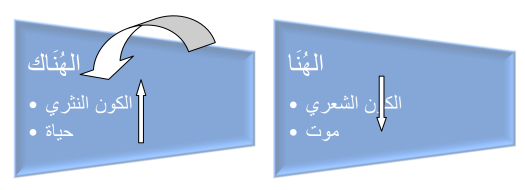
<sup>(2)</sup> عمر حنين: سر الغجر ،ص 130.

خَلفَ الحَدَائِقِ مُستَسرِهِ عَا مَوتَهُ لِيخُطَّ بِاللَّونِ المُعتَّقِ فِي ضَرِيحٍ مِنْ أَلَمْ رِسنَالَةً ... إلى بِلادِ البُرتُقالُ: إلى بِلادِ البُرتُقالُ: (يَافَا الحَبيبَة...

ارْسُمِي بالضَّوعِ عُصفُورًا صَغِيرًا ولِتُخْبري حَيفًا بأنَّ القَلبَ مُشْتَاقُ)

إن اللوحة هنا تتشكل من تراكب النصين الشعري والنثري ، (الرسالة) وتحاول كل بنية الارتكاز على الأخرى من خلال الإسقاط الزمني، مما يجعل الخطاب الشعري موسوم ا باختلاف زمني وانفتاح نصي.

فإذا كانت لوحة الخطاب الشعري دامية يشوهها راهن القلق والقيد ، وتمسخها عتمة الغياب، فإنها تصدر للخطاب السردي لوحة مشرقة ، تتفس في أجواء رومانسية موشاة بزخارف الحب والتحرر ، غير أن امتزاج اللوحتين يسفر عن تشظي ال ذات وانكسارها أمام واقع كسيح، أقعدته عاهة البتر والتقطيع، ويمكن تمثيل ذلك التشظي كما يلي:



مخطط (09): البعد الثاني في الكتابة

وإذا كانت كل اللوحات المعروضة إلى الآن دامية ، تتهاوى ملامحها باحثة عن هويتها ، فإن ثمة في النص الجزائري أيضا فن تشكيلي يمازج الشعر تخطي مرارة الواقع يقدمه حمري بحري:

الرِّيشَةُ لَا تَخبُو<sup>(1)</sup>
بَعْثِرْ أَلْوَانَكَ:
بَعْثِرِهَا
سُحُبًا تَحبُو...
بَرقًا فِي كَفِّ الرِّيحْ
سَهْبًا يَطفُو

حَبِلاً مِنْ دُخَّانْ

طِفلًا يَعدُو...

تقدم البنية النصية لوحة جمالية تزهر عليها تفاصيل الحياة، إنها انعكاس ضوئي وجسد لبياض يحرق كل الملامح على ساحل الطهر والاغتسال، وبذلك ترتقي صورة الذات/ الطفولة إلى مصاف النورانية، لتكون أجل وأسمى من لغة تتحدر من سليل هذا الواقع.

و تتواشج الأفعال المضارعة لإظهار مسيرة التحول والحركة وتجسيد سلطة التغيير المأمول، حيث تتعانق مكونات الطبيعة في مدار رومانسي حالم.

وفي هذا التقديم يشارك الشاعر "زهرة بلعالية " في رسم لوحة هربتها من زمن موحش فتقول:

## أُرسِمُ وَرْدًا (2)

(1) حمري بحري :أجراس القرنفل، ص،37 .

(<sup>2)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك ، ص47.

مَطَرًا غَابَاتٌ تَأْكُلُ أَشْجَارًا فِيهَا وطَنَا يَغرِقْ أُرسِنُمْ دُنيَا حَالِمَةً مَا أَتْعَسَ دُنيَانَا لَولَا...

#### …صَدِّقْ

تبحث الأنثى عن صورة تبثها فتنة الإخصاب ، وتمحو من خلالها العالم المسكون بالهزائم والخطايا، وتحرق بلهيبها الأحياز المعبأة بألوان الصراع والاستبداد ، إنها تستبدل ذلك كله بفضاء مثال لزمن بعي عن صراخ العجلات وضوضاء الخشونة ولفيح الطرقات، لقد جسدت طموحها وحسها الشعوري، لتعطي للوحة روحها التي استجمعتها من مادة الرفض وصاغتها من عبير الحلم.

## 3.3.2.1 الصورة الحلم:

حينما تتمرد الذات ، وتعلن حملة انقلابية ضد رقابة القوانين والقواعد المتزمتة في واقع أثبت انهزاميته في إقناع ما تتوق النفس إليه ، تصبح الكتابة نوعا من الخروج من شرنقة النظم السائدة ، مشحونة بإشباع دلالي ينهض على أمل الخلاص عن طريق الحلم ، الذي يستحيل لأيادي الآخرين تلويثه أو قتل متعة التحرر فيه .

وقد لجأ الشاعر الجزائري إلى الصورة الحلم، لينهض ببنية مغايرة تستدرج المتلقي إلى مداراتها، مفعلة بحرك عنى خيالية متابعة لتيار الأعماق، تجسد شحنة التوتر والانفعالات المحجوبة خلف قضبان الصدر:

مِنْ أَيْنَ أَجِيئُكِ يا بِلَدِي!

(1) نور الدين درويش: البذرة واللهب ،ص ص13\_12.

النسر الكاسر مِنْ فَوقِي، والقِرشُ الجَائِعُ مِنْ تَحتِي. والقِرشُ الجَائِعُ مِنْ تَحتِي. وأنا وَحدِي،

## كَالْقَارِبِ أُسبَحُ فِي بَحرِ مِن غَيرِ شِراع

حينما تحاصر الجهات، ولا يبقى للذات منفذا، تكون مواجهة المصير السبيل الوحيد المكرس لفزع التسييج وانبثاق التحرر، لكن رحلة المواجهة الحتم ي هي رحلة ضياع وقلق. إنها تعميق لصفات سلطة هذا الواقع الخشن، إذ تؤسس لسفر بحري مجهول النهاية، وبالرغم من ذلك لا يجد الشاعر بديلا عن خلع بردة الاغتراب للالتحام بالجسد المعشوق (الوطن).

مدخله طبعا هو تشخيص البلهد، حتى تتيح له شعرية التصوير و لغة التواصل، إلحاق المجرد بزمرة العاقل؛ ليكتسب جيناته التي تمنحه نعت التعالى والقداسة.

وحينها يصبح التشبيه المفصل الصيغة المثلى في تغليب معيارية القهر والتمزق، تتزاحم الدوال جلها بالحضور التام، الذي ينتج وحدة الذات وانكسارها وانزوائها ( أنا وحدي ) بجوار الأشياء المجردة، تكبلها مزامير الخوف فتبح حناجرها.

ويعبر "حمري بحري" عن إحساسه المفجوع عبر الصورة الحلم:

أترَشَّفُ خَمرًا (1)

يَقطُرُ مِنْ قِرْطِ

يتدلَّى فَوقَ قُرَى

فَتَحَتْ للرِّيحِ ضَفَائِرَهَا

ولِنُورِ الفَجرِ نَوافِذَهَا

<sup>(1)</sup> حمري بحري: أجراس القرنفل ص ص 10-11

فَاستَيقَظَ أَوَّلُ عُصفُورِ؛

فِي جُبَّةِ نَهرِ الرُّوحُ ورَمَى لِي شِعرًا فِي لَحن مَذبُوحُ..

لا يكون الخروج إلى فضاء الغموض ، إلا بتعدد الصور و تعالقها ، بما هي مجال لانفتاح الدلالة و هجرتها إلى مدائن الظلام. تستنفذ إمكانيات القارئ في الوصول إلى توليد المعنى ومحاورة مدلولاته لها.

وبالرغم من نوع الخرق التركيبي الوارد في النص ، إلا أنه يسبح في مجموعة أجرومية تتخطّفها نوازع الرومانسية ، لتبوح بمشاعر الذات إزاء أزمة الوطن التي تشوش ومضاته الشعرية، فتتساب لحنا مجروحا يعترف بالخطيئة، ويبحث عن الحرية.

لذلك يرى مشري بن خليفة أن الشاعر «وفق في استخدام الصورة كأداة لاستكشاف العالم»(1)

ولا تختلف الصورة التي يقدمها " عز الدين ميهوبي" في قصيدته "اللعنة والغفران" كثيرا عن سابقتها في سرقة معانى التفاؤل جلها:

« قُلتُ لَا.. (2)

« وَطَنِي يَذبَحُهُ اليَومَ. سِوَايْ

« قَدَرى أَنْ أَحمِلَ الشَّمسَ عَلَى كفِّي

« وأمضي في مسافات العراء العراء

« غَجَرِيَّ الْوَشْمِ..

<sup>(1)</sup> مشرى بن خليفة ، سلطة النص، ص 33.

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، ص ص32-33

« فِي صَدرِي خُرَافَاتٌ وحِنَّاعٌ بِرُوحِي «وإنْتمَاعُ..

« شَجَرُ الزَّقُومِ لا أَعْرِفُ شَكَلَهُ.. « فلِمَاذَا أَدَّعِى - بالزَّيفِ -أكلَهُ..

تنطلق الرؤيا ببشاعة وطن مذبوح ، ينذر بشؤم المشهد ، وسوداوية الحلم ، وتسمو الحيوانات الى مصاف البشر في رحلة التشخيص، إذا ما تصلب التعايش بين أبناء الإنسانية. إن الشاعر يعاني من حضور يحتم عليه حمل القضية ، لاسيما وأن مشقة الحقيقة أتعبيه، وخنقته مصداقية الكلمة . وهو حارس الرفض الناطق تحت أكمام الصمت الحامل لشعلة القلم.

وفي قصيدة "أجراس القرنفل" يستعرض الشاعر عذاب الذات وجراحها: مُلَطَّخَةً قَدَماهُ(1)

بِدَمعِ الأعْشابِ «التَّلِّيَةِ» مُلتَفًا

فِي بُرنُوسِ وَبَريً

يَرِسِنُمُ وَجِهًا

فِي مساحَاتِ القَلب

ويُضرِمُ نَارًا

فِي لَيلِ الفُقَراءِ ...!

يرسم نظام الصور الإستعارية رحلة الذات في مواجهة الكتابة ، التي تقتفي مسار الهوية لتهدهد أحلام الواقع، وتتبئ بمكنونات النفس.

<sup>(1)</sup> حمري بحري: أجراس القرنفل ص65

إن جمالية التصوير تفجّر حقيقة المدلولات ، فتضمنها صدق الدواخل وصفاء الغياهب. إنه الصدق الذي يجعل الذات تتكفل هموم الإنسانية ، فهل بإمكانها مواصلة الركض في مضمار الأشواك؟

الطَالِعُونَ مَعَ الصَّبَاحِ (1)

كَمَا النُّجُومُ

لَيلٌ وغَانِيةٌ وبُومُ
وجْهَانِ فِي المِرآةِ بَينَهُمَا تَقَلَّصَتِ المَسَافَةُ
والسَّمَاءُ تَوَرَّعَتْ أَبْعَادَهَا
ريحُ السَّمُومُ
وَجْهَانِ يَحتَرِقَانِ

## تَعِثُهَا الغُيوم

إن سوداوية المشهد وانتكاسة الواقع المحموم بداء الغياب ، توصد وباء التشوه الذي يصيب الكيان العربي ، فتختفي الملامح وتختلط الوجوه ، حيث تتوارى الهوية خلف أسوار القهر والانحطاط.

وحنيئذ تصبح اللغة أعجز من أن تتير الظلام الدامس ، إذ تعتقلها الغيوم ويمزقها عقم الوجود.

ويرى "عز الدين ميهوبي" أن ذلك العقم ربما سببته السلطة الحاكمة مجسدا لصورة التسلط الاستبدادي في رؤيا اغترابية ناطقة:

رَأَيْتُ الْعَجَبْ (2)

(1) عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار، 19

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار ،ص66.

مُلُوكٌ مِنَ الطِّينِ

. تِيجَانُهُم مِنْ خَشَبْ
يُصَلُّونَ خَلْفَ إِمَامٍ مِنَ الإِفْكِ
يَنبُتُ فِي شَفَتَيهِ الْكَذِبْ
شَدَّنِي الظِّلُّ نَحوِي
وَأَوْجَسَ مِمَّا رَأَى وَأَرَى خِيفَةً
قَالَ لِي: ((لَا تَقُلُ إِنَّهُم يَسْمَعُون..
وَتيجَانُهُمْ مِنْ ذَهَبْ))

تصف فاجعة الرؤيا الانقياد ، والذل ، والجمود ، الذي يشلّ حركة الجسد العربي ويصنع منه مومياء. فمن يعصم الفكر العربي من مصيبة التبعية العمياء ، التي لفظت الشعور والإحساس و كرّست عزلته ، وأسست لخضوعه المستمر ؟

و يظلّ هذا الخمول الأرق الذي يشكل درامية النص الشعري ، ويميط الستار عن مخاوف الذات:

عَرَبِيٍّ.. (1)
شَوَّهَ الدُّودُ جَبِينِي..
ويَمِينِي..انْخَفَضَتْ
شُلَّتْ يَمِينِي..
ويَسَارِي
قَلَّمُوا أَظْفَارَهَا
أَصْبَحَتْ مِلْعَقَةً

<sup>(1)</sup> أبو القاسم خمار: الأعمال الشعرية الكاملة، حالات للتأمل وأخرى للصراخ، وزارة المجاهدين، الجزائر، (دط)، 2004، ص65.

## لِلآكِلِينْ..!

يحاول جمال الصورة أن يلم وجها مشوها تلفحه نيران المنفى ، يلملم أجزاءه ، ويسعى إلى إعادة تشكيل ذات شلت يدها، فلستغلت وقودا لتدوير عجلات الآخر المغتصب.

ويدين الشاعر التراجع العربي، محاولا تأهيل الجسد المشلول من جديد، بعلاقات التشخيص ليتحرر معصوما من دائه المميت، حينئذ يهاجر في رحلة سندبادية بحثا عن ردائه:

أُفَتِّشُ فِي بُرنُسِي عَنْ بَقايا... (1) لِأَشْيَاءِ مِنْ دُودَةِ القَرِّ عَنْ بَقايا... عَنْ وَصِلْةٍ مِنْ خُيوطِ الحَرِيرِ عَنْ وَصِلْةٍ مِنْ خُيوطِ الحَرِيرِ مِنْ خُيوطِ الحَرِيرِ مِنْ الصَّوفِ...

مِنْ وَيَرٍ فِي ظُهُورِ الجِمَالِ فَي ظُهُورِ الجِمَالِ فَاكْتَشِفُ العُريَ يَحتَلُّ كُلَّ المَسافَاتِ

كُلُّ المَقامَاتِ...

فِي مَوطِنِي المُتَوجِّعِ...

يسترق الشاعر رؤيته من مأساة الخطيئة الأولى ، التي نفته من جنات الفردوس الأزلية بعري أبدي يجف في غصنه ماء الوجود والكيان ، فطال بحثه عن كساء مفقود يستر عورته ، ويخرجه من غربته إلى الانتماء ، وظل يفتش عن وجهه الذي يلتهمه المكان ، صوته مبحوح لا غياسب المقام، وقد كان سبب وجعه وطنه الأسير خلف زنزانة القهر والفجيعة.

إن الصورة الحلم صورة ديناميكية نشطة، تدفع الذات إلى ارتداد المجهول، والبحث في مكامن الأسرار، فتكون عالما مختلفا يحقق غاية الكشف. إنها مسلك يحذو

<sup>(1)</sup> أبو القاسم خمار الأعمال الشعرية الكاملة ، تراتيل حلم موجوع، ص40.

بالوجود إلى عالم باطني يصطدم فيه الوعي باللاوع ي فينعكس التقابل في بنية درامية تعيش على قمة التوتر والقلق.

ومن صور الاضطراب الداخلي تجسد الذات أيضا بنية تصاعدية عبر الصورة المتنامية تتعمق فيها الحركة لتغوص خلف حقائق هذا التقلب النفسى.

## 4.3.2.1 الصورة المتنامية:

تعتمد هذه الصورة على تتاسل الأحداث، وهذا التدرج يسمح بتدفق وانسياب التفاصيل في هيئة نامية، تبدأ مع بداية التجربة وتكتمل باكتمالها، إنها صورة متتابعة الجريان مبنية على متتالية فعلية يطاردها الشاعر (1)

وفي منازل الأسر تعظم حالة الارتجاف الذي يدفع بالذات إلى بعث صورة متنامية تنساب لصناعة أفق من التحرر:

يَسكُننِي الصَّقيعُ.. (2)

لِأنَّ الغيوم التي نصَّبتْ نفسها حاكمًا بأمور الفصولْ،

صَادَرِتْ شَمستنا..

خبَّأتْها وَراءَ الضَّبابْ،

بعدمًا أعَلنَتْ قُدومَ الرَّبيعْ!...

يتعالى معمار النص عبر تناسل الصور التشخيصية منددا بصلابة الذات ، التي تفتّىت إنسانيتها وأحاسيسها لتتجرد من دواخلها، دواخل استلبتها إطارية الواقع المعيقة، التي ضبطت التقويم على إيقاع واحد.

(2) يوسف وغليسي :أوجاع صفصافة ، 102 (2).

\_

<sup>(1)</sup> ينظر كاميليا عبد الفتاح:القصيدة العربية المعاصرة ،دراسة تحليلية في البنية الفكرية والفنية ،ص501\_500.

حين ذاك أدرك الإنسان أن مسيرته نضالية ، منحاها طرح كيميائي تتفاعل فيه الثورة والصبر والتحدي، وتعلوه فقاعات الأمل والحلم ، فراح يبحث عن صداقة تعينه عن اجتياز ه ذه المسيرة:

ففي قصيدة يوسف وغليسي "حلم من أوجاع الزمن الأموي !..." تعرض الصورة المتتامية أمل الكتابة المشرق:

أثا والهُمَامْ،،(1)

أنًا والَّذِي خَطَّ أَحْلَامَهُ الخُصْرُ فَوقَ رَمَالِ المَدَائِن،،

بِتْنَا سُكَارَى عَلَى نَخْبِ حَلْمٍ تَهَشَّمَ ذَاتَ شِبتَاعٍ،

نُعَانِقُ طَيفَ حَمَامُ!

أناً والهُمَام،،

أنَا والَّذِي كَانَ أهْدَى وُرُودَ الشَّمَالِ لِرِمْلِ الجَنُوبْ!

أنَا والَّذِي شُرَّدَتْهُ الصَّحَارِي بِغَيْرِ ذُنُوبْ!..

نَظَلُ عَلَى ذِمَّةِ الحُلمِ \_ نَرسُمُ خَارِطَةً لِبلَادِ

إلَيهَا نُهَرِّبُ أَحْلَامَنَا،

حِينَ حَظْرَ الْهَوَى..

وحِينَ يُصادر حق الكلام!...

تمارس الصورة الشعرية انفلاتا تتغير معه العلاقات، وتتكمش القرائن المنطقية المستمدة من نسغ العقبل، حيث تنفلت من وصايتها المميتة لتحيل في تربة الخيال، لأنها تتغذى على عمق الابتكار والإبداع، من أجل طرح جمالي مختلف يتحدث عن فاعلية الكتابة، التي ترج أعماق الذات وتعيد خطاطة الواقع، ثم تزيح كل أنواع المصادرة والانتداب لتجهر بالحلم في استحداث زمن مغاير.

<sup>(1)</sup> يوسف وغليسي: أوجاع صفصافة ، ص85.

لقد جسد يوسف وغليسي الشعور ، بجعل المعنوي ينصهر مع المادي ، ويشتبكان لتورق الدوال، هو تلاحم يمتثل لصداقة الشاعرين ( يوسف وغليسي نور الدين درويش).

وإن كان ذلك التلاحم يواجه اغترابا مكانيا ، فإن "عيسى لحيلح" يواجه التحول الزمنى:

حِينَ يَأْتِينِي الْخَرِيفُ.. (1)
يُورِقُ الْحُزنُ بِقَلبِي
يَذْبُلُ الْحُبُ..يَجِفُ
تَسَقُّطُ الأَورَاقُ حَيْرَى
تَغْزِلُ الْصَّمتَ رِدَاءًا لِدُرُوبِي، وتَكُفُ
وتُنَادِي الْحَفِيفُ..
"كُلْقَا نَمضِى لِرَبِّي"

ينطلق الشاعر من لافتات تشخيصية ترحل بغير العاقل إلى منزلة العاقل ، وتبعث في الموجودات حياة لتشهد زوالها ، إنها الصامتة التي لا تصرخ إلا يوم الواقعة ؛ وهذا من أجل توقيب علاقة الذات بالزمن ، وطرح إشكالية الحياة وسؤال المصير الذي ينههي إلى سلطة الزوال، فكل الموجودات تصبح غائبة حينها يدرك الإنسان أنه لا يرث إلا شهادة ناطقة ببؤسه وشلله أمام عبثية وجوده، الذي لن يحقق فيه الحضور أبدا (ظل غائبا حتى انتهى). وعن هذا الغياب الذي جعل الذات تعانى تيهها، وتسعى للبحث عن مخرج تحدثنا

وعن هذا الغياب الذي جعل الدات تعاني ليهها، ولسعى للبحث عن محرج تحدلنا الأنثى:

## وأمْتَدُّ فِي جَدْوَايَ (2)

(1) عبد الله عيسي لحيلح: وشم على زند قريشي، ص 20.

<sup>(2)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة، ص ص 35-36.

تؤسس الشاعرة مثيرات نصها على قلق وجودي وانشطار ذاتي، إحساسا منها بالتمزق والضياع وبحثا عن خلاصها من أناها المنكسرة، من خلال تحريض الآخر القادر على الانتقال بهذه الأنا إلى فضاء فاعل ليتحقق وُجودها، وعليه تتخذ الشاعرة درجة الهدم لمحو اضمحلال صورتها المحطمة، وبناء كيان قادر على التغيير من خلال تتامي الجملة الفعلية (أمتد أزرع يهيئ يهيئ صحو أيقظت)، والارتقاء على الواقع بالتحليق في عباب الخيال واحتضان الطبيعة.

ويجسد الشاعر "عيسى لحيلح" صراعه النفسي، في حوارية تلخص قصة الوجود: ركِبْتُ الأمَانِي وزيفَ الحَياهُ (1)

<sup>(1)</sup> عبد الله عيسى لحيلح: غفا الحرفان، ص 55

ورُحتُ أُجَارِي سَرَابَ العُصُورِ.. فَدَرِبٌ قَوِيمٌ.. ودَرِبٌ عَقِيمٌ وَدَرِبٌ عَقِيمٌ وَدَرِبٌ عَقِيمٌ وَدَرِبٌ عَقَيمٌ وَدَرِبٌ عَلَمُ رُد. والمَربُ عَلَمُ رُد. وإبليسُ نَادَى: تَعَالَ تَعالَ.. فَعِنْدِي عَزِيزِي شَرَابُ الخُلُودِ فَعِنْدِي عَزِيزِي شَرَابُ الخُلُودِ شَرَابُ طَهُورُ!! وَلَكِنْ سَمِعتُ مَلاكًا يُنادِي: حَذَارِ [ي].. حَذَارِ [ي].. حَذَارِ [ي].. حَذَارِ .. بُنَي حَذَارِ [ي].. وَكُلُّ الشَّراب نُحَاسٌ وكُلُّ الشَّراب نُحَاسٌ وكُلُّ الشَّراب نُحَاسٌ وكُلُّ الشَّراب نُحَاسٌ

تؤسس الصورة الشعرية لقصة ضمور الإنسانية ، وسبب الزج بها في عتمات الحاضر ، كيف فقدت بوصلة الاتجاه ، و تعلقت بأهداب حياة المتاهات والزيف مثقلة بضياع يخنق الوجود ، تتعثر متأرجحة بين الدروب لا منفذ لها إلا الحذر والتعقل.

و يختار "عز الدين ميهوبي" التعقل، فيخر ساجدا في صلاة لا يستطيع إلا أداءها منقوصة:

صَلَّيتُ.. (1)
ولَمْ أُكمِلْ رَكعَتِي الأُولَى..
ورَجَعْتُ أُصلِّي..
فَنَسَيتُ الفَاتِحَةَ الأُولَى..
ورَجَعْتُ..

.30-29 عز الدين ميهوبي: النخلة والمجداف، ص ص  $^{(1)}$ 

\_

نَسَيتُ المَاءَ وَصَاأً هَذَا اللَّيْلُ بِمَاءِ العَينَينِ وَصَالًا هَذَا اللَّيْلُ بِمَاءِ العَينَينِ و صَلَّيتُ ورَاءَ اللَّيْلِ.. فَلَمْ يُكمِلْ رَكِعَتَهُ فَمَضَى يَبحَثُ عَنْ وَجَهَتِهِ الأُولَى.. وجُهتِهِ الأُولَى.. لَمَ يَلقَ سِوَى يُمنَايَ لَمَ يَلقَ سِوَى يُمنَايَ تَشُدُّ عَلَى سَفَرٍ تَشَدُّ عَلَى سَفَرٍ يَشَدُّ عَلَى سَفَرٍ يَشَدُلُكَ يَشَى المَّوْلُ كَفِي وَيُسَرَايَ تَقُودُ المَسْلَكَ يَشَى المَّوْلُ كَفِي وَيُسَاقِطُ أُورَاقًا خَصَرَاءَ.. يَتَعُودُ المَسْلَكَ يَحَوِ المَرَاةِ تَقرَأُ كَفِي وَيُسَاقِطُ مُوتِ الصَّبرِ.. يَتَدَى هَلْ أُكمِلُ فَاتِحَتِي يَا شَاهِدَ مَوتِ الصَّبرِ.. وأَصَلَ فَاتِحَتِي وَالمُولَ فَاتِحَتِي وَالمُولَ فَاتِحَتِي وَاللَّهِ مَوتِ الصَّبرِ.. وأَصَلَ فَاتِحَتِي وَاللَّهِ مَوتِ الصَّبرِ.. وأَصَلَ فَاتِحَتِي وَاللَّهِ مَوتِ الصَّبرِ.. وأَصَلَ فَاتِحَتِي وَاللَّهُ وَلَى ؟

إن تتامي المشهد يشرع تتاسل الصور الشعرية في سفر توالدي ، تخيلي ممتد، تتجذب فيه الصور نحو مدار لولبي يبدأ بعدم اكتمال الركعة الأولى وينتهي كذلك، ليخط غياب الهوية وافتقاد العقيدة ، في بنية توتر حركي بحالة مستمرة تعكس اغترابا أسلوبيا ينحو باتجاه الضياع.

والشعور بالذنب يراود الإنسان الذي حمل الأمانة دوما فيقول: يتمها الأرض (1)
يتها الأرض (تتَألَق أو تضمحِلْ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:قالت الوردة ص ص32 -33.

سامحي..
ودَعِينِي أُعَفِّرُ حُمَّايَ
في طِينَكِ الأَنْتُوِيَّ
وَأَشْيَةٌ عِطْرَكِ
حَتَّى الثَّمَالَةَ
أَجْثِبُ السَّعفَ المُنْسَيِلْ
وأُعَانِقُ فِيكِ الأَزَاهِيرَ والنستماتِ
وهَذَا الخَرِيرَ
وهَذَا الخَرِيرَ

إن كيمياء الصور الشعرية تتعانق، لتصنع حلول الذات في هذا الوجود وذوبلهها في مكونهاته باحثة عن سره. حينها يسترجع الوجود هذا الجسد الذي نشأ منه ليحمل دورة الحياة ، نشأ ليعود إلى مادته بعد أن تجرع صديد مآسي الانفصال.

وتواصل الصور الشعرية ، هو تواصل الإنسان بالكون وتناميها وتتابعها ، هو تتابع الحياة وتوالى دورانها الأبدي.

#### على سبيل الخلاصة:

تصنع هذه الامتدادية بحثا عن انبثاق متجدد وعن استمرارية يفتقدها الإنسان في صورة الزوال المحدق به.

إن الصورة المتنامية تداعب تتابع الحدث، وتمسك على البناء السردي في زاوية من زواياه، ولعل في ذلك التهجين بين السردي والشعري تفاعلا للأجناس وتوحدا صانعا لجمالية الالتقاء ومطاردة الحداثي.

يسهم هذا البناء في الخروج من الغنائية والاقتراب من تخوم الدرامية، واحتضان الموضوعي وإثراء النتاج الدلالي مما يلقي بالعمل إلى ذهنية المتلقي.

النبض النصي المتسارع في الصورة المتنامية يسجل قلق الإنسان الواقف على حافة عصر تزعزعت قيمه وهو الآمل في الحصول على الاستقرار.

#### 2- جمالية الصورة الرمزية:

تشكّل الصورة الرمزية نشاطا خياليا يمثل لغة جديدة ومختلفة، تتميز ببناء إمكانات دلالية ذات مستويين أحدهما لغوي والآخر دلالي، يتآزران لخلق فعل مؤثر يغني السياق النصبي.

ومن أهم المحاولات التي أسهمت في تعريف الرمز ما اتفقت علية الجمعية الفلسفية الفرنسية: «إن الرمز شيء حسي معتبر كإشارة إلى شيء معنوي لا يقع تحت الحواس، وهذا الاعتبار قائم على وجود مشابهة بين الشيئين أحست بها مخيلة الرامز »(1) معنى هذا أن الرمز لا يحدث إلا عندما ينصهر الحسي في المعنوي (2).

و يذهب كوليردج إلى «عد العمل الفني رمزا يتوسط بين علم الطبيعة وعلم الفكر (3) وهنا يصبح النص وسيطا رابطا بين الفكر والوجود، وبذلك فهو أداة تواصل منتجة لرؤيا مختلفة يمتزج فيها الواقع بالوعى.

كما أن العمل الفني وفق ما ورد لا يمنح الفكرة، إنما يوحي بها وتبقى مهمة التفسير من عمل القارئ، لذا يقول أدونيس: إن الرمز لغة تبدأ حين ينتهي القصيد أو قصيد يتكون في الوعي

<sup>(1)</sup> محمد فتوح أحمد، الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، ص 39–40. نقلا عن عدنان الذهبي: سيكولوجية الرمزية، مج 40-36.

 $<sup>^{2}</sup>$ م ن ، ص  $^{2}$ 

<sup>(3)</sup> عبد الحميد هيمة:أهمية الصورة الفنية في النقد الحديث، جامعة ورقلة، مجلة الأثر ،ع 1، 2002، ص141. نقلا عن هايكسل بلوك وهيرمان سالنجر: الرؤيا الابداعية، ترجمة أسعد حليم، مكتبة نهضة مصر، 1966، ص13-14.

بعد قراءة القصيدة (1) - ومن ثمة يمكننا القول إن الرمز إيحاء مستمر لا ينتهي بانتهاء القراءة، وينتج كتابة ثانية للنص .

أما خالدة سعيد فترى أن «الرمز اقتصاد لغوي، يكثّف مجموعة من الدلالات والعلاقات، في بنية دينامية تسمح لها بالتعدد والتناقض، مقيما بينها أقنية تواصل وتفاعل. وهو لذلك علاج لنقص المنطق، وضيق البنى التي ترفض التناقض، كما أنه علاج لجمود المعطيات الثابتة. »<sup>(2)</sup> ومنه يقوم الرمز بإثارة المتلقي، لكونه شحنة عاطفية مكثّفة تتجاوز حدود المحسوس إلى الرؤيا لذا فهو – كما أثبتت "خالدة سعيد" – يرتقي فوق الدلالة الثابتة، ليعبر عن المتناقضات أو الثنائيات الجدلية في هذا الوجود.

وقد يشبه الرمز الإشارة عند البعض ولكنهما مختلفان « فالإشارة محددة المعنى، أما الرمز فمبهم. والإشارة تعبر عن محتوى معروف ومحدد في ذهن المتلقي مسبقا ، بينما الرمز يعبر عن معنى... مجهول في ذهن المتلقي »(3).

من أجل ذلك يقود الإبهام في النص إلى تتعد القراءة وفق تعدد صيغ التأويل وهذا ما دفع بعض النقاد إلى عد «الرمز شعريا والإشارة علمية وحسب» (4).

وقد حفل النص الجزائري برموز مختلفة كان أكثرها استخداما رمز المدينة باعتبارها فضاء سكّانيا يترجم أبجديات الصراع والتصادم.

#### 1.2 - رمز المدينة:

\_

<sup>(1)</sup> عبد الحميد هيمة:أهمية الصورة الفنية في النقد الحديث، ص143. نقلا عن: ياسين الأيوبي: مذاهب الأدب معالم ونكسات، ج2، ص 48. .

<sup>(2)</sup> خالدة سعيد: حركية الإبداع، دراسات في الأدب العربي الحديث، دار العودة، بيروت، ط2، 1982، ص 191.

<sup>(3)</sup> فريد تابي: الرمز في الشعر الجزائري المعاصر، مجلة الخطاب، منشورات مخبر تحليل الخطاب، مولود معمري، تيزي وزو، ع 3، ماي 2008، ص 172.

<sup>(4)</sup> جبرا إبراهيم جبرا: الرحلة الثامنة،دراسات نقدية، المكتبة ، ص62.

يرتفع التشكيل المكاني في الصورة الرمزية فوق حاجز الواقع، ليرتقي إلى المتخيل، فيصبح موازيا للحياة النفسية ومقترنا بدواخل الوجدان، و يتحول من ثابت إلى حركي، عبر الرؤية الذاتية المبدعة، حين ذلك تتكاثف دلالاته وينبثق رمزا أيقونيا تتزعزع فيه العلاقات المنطقية، لتستبدل بأخرى استتباطية تستدعى آليات الإدراك والتأويل.

ارتقت المدينة من صورتها العمرانية المحسوسة لتكون حدثا تاريخيا أو فلسفيا، يمثل الموقف الإيديولوجي للذات الكاتبة، ومن ثمة فهي الحيز الذي يسجل لنا وعيها بالمكان، ويبدو أن أهمية المدينة «لم تكن نابعة من كونها إطارا مكانيا لما يجيش به المجتمع من حركة وتشكيل مستمر للقيم وأنماط الحياة، بل باعتبارها عمقا لهذه الحركة وهذا التشكل، وباعثا عليهما من جهة، ومحصلة لهما من جهة أخرى.»(1) لقد كانت تلك الرمزية المادة التي يمكن للشاعر الجزائري الاستعانة بها، لإثراء تجربته

هَا أَنتَ وَحدَكَ (<sup>2)</sup>

الشعرية، لذلك اختار لنا منطلقه الثوري نقطة البدء:

تَجْتَازُ « أَوْرَاسَ »

والمُدُنَ السَّاحِليَّةَ

تَدَخُلهَا عَارِيًا تَسَأَلُ الدَّارَ عَنْ سَاكِنِيهَا فَيُصْبِحُ للدَّارِ قَبق فَيُصْبِحُ للدَّارِ قَبق فَتَمَعَكُتُ جُدرَانُهَا

خِشْيةَ البَوحِ بالسِّرِّ والحَسنَ الحِميرِيُّ يُزَجُّ بِهِ فِي السَّفِينَةِ

(1) على جعفر العلاق: في حداثة النص الشعري، دراسات نقدية، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط  $_{1}$ ،

2003°، 2003

<sup>(2)</sup> عبد العالي رزاقي: يوميات الحسن بن الصباح، لافوميك للنشر، الجزائر، (دط)، 1985، ص23.

## وهي« تَحُطُّ» عَلَى « آلمَوْت»

إن جبة التشخيص التي لبستها الدار تجعلها تستقبل تساؤل الذات لتسمو لمناصب الإنسانية فلا يكون صمتها إلا حديثا ناطقا بسرية العمل الفدائي.

وترتقي هذه المكانية الثورية من حيز محلي مرتبط بقطر عربي واحد إلى كون إنساني براية بطولية وبعنوان المقاومة من أجل التحرر، وهنا يلتقي المكانان (الأوراس وآلموت) كرمزين للفداء والتضحية حتى تستمر الحياة.

هي صورة تعود في طرحها إلى قاموس القصيدة الجاهلية الوقوف على الطلل.

ولقد استطاع " عز الدين ميهوبي " أن يقدم رمزية المدينة الضائعة في قوله:

بَغْدَادُ تُعلِنُ مَوتَهَا..

والنَّفطُ يُعلِنُ للجَمِيعِ نِهَايَةَ الوَطَنِ النَّفطُ يُعلِنُ للجَمِيعِ نِهَايَةَ الوَطَنِ الكَبير..وأَنَّنَا لُعَبُ لُعَبُ!

يَا وَيِلْتَاهُ..قَصِيدَتِي التَهَبِث..

وكُنتُ أَدُسُ - مِنْ خَجَلِي -

القَصَائِدَ فِي التُّرَبُ! (1)

إن بغداد رمز المجد العربي ، تعلن موتها وتمسي قوة الوج ود البترولي ضعفا يقود الأمة إلى الجحيم، حيث تستغل لتحريك مسرحنا المملوء بالدمى المختلفة ، من هنا يعلن الشاعر تشرد كلماته واحتراقها لتصبح رمادا ممزوجا بالأتربة.

وتتصل مدينة " ناصر لوحيشي " في قصيدته "الفرح الداني" بالمرغوب لكونها رمزا للوجود :

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي:في البدء..كان أوراس ص،104

فَجأَةً، (1)
لاَحَ ضَوعُ الجَوَى،
لاَحَ ضَوعُ الجَوَى،
أستَّابقتْ نَجمَةٌ، وانتَشَاءْ
دَمعَةٌ، ونَدَى.
لَهَبٌ نَغمَةُ الشّعرِ،
إنِّي...
إنِّي...
مَا مَسَيْنِي مِن لَغوبِ الغِناءُ
هُوَ السِّرُ أنبَتَ فِي دَاخِلِي،
سُنْبُلات النَّسَبُ
فَلا تُعرِضِي يا "دِمَشَقُ"،
فَلا تُعرِضِي يا "دِمَشَقُ"،
ولا تَختَفِي يا "حَلَبْ".

إن لحظة الكتابة أرق يهز كيان الذات الكاتبة ، فتعلن عجزها عن البوح في مقام الجوى، وتسعى جاهدة نحو تدوين وثيقة انتمائها مستعينة بصوت المكان، فتلم جزئياته من أجل دعوته للثبات.

إن ما تمخض عن تلك المأساة الداخلية، التي تعانيها الذات هو جمالية الحضور لمواضع الهوية، وشعرية الفعل المقاوم لسلطة الغياب.

وتصبح المدينة في قصيدة "حديث الشمس والذاكرة"، الامتداد الزمني باعتبارها تمثل هوية الذات وكيانها:

<sup>(1)</sup> ناصر لوحيشي: فجر الندى، ص107–108.

وأَعرِفُ أَنَّ بِأَوْرَاسَ رَكَبُ المُحِبِّينَ (1)
تَخْضَرُ قَافِيتِي فِي جَبِينِ الفِخَارِ
وأَعْرِفُ أَنَّكِ ذَاتِي
يُحَدِّثُنِي مَطَرُ الذَّاكِرَهُ 
وأنَّكِ فِي شَفَتَيَّ الحَدِيثُ
وفِي مُقلَتِي البَاصِرِهُ 
وأعرِفُ..

فَانتَحري يا مَسافَة...

إِنَّا لِقَاءٌ عَلَى بُعدِهِ تُعْشِبُ الذَّاكِرَهِ.

انطلاقا من رمز المدينة المجاهدة، يبرز وجه الحضور الذاتي بملامح الثورة والتحدي لحراسة الكيان ودفع أمل التغير.

إن وجود المعرفة يجعل المسافة تتتحر ، ويغدو اللقاء نقطة للاجتماع والالتفاف ، إن الرمز لذروة ناتئة في النص تشمخ بدواله ، لتضيء ذهن المتلقي وتدغدغ وعيه فنتفتح رؤآه باتجاه ثقافة المقاومة.

وغير بعيد عن الزمنية يشكل التاريخ الذاكرة التي تتلفظ برمزية الثورة والتحدي في قصيدة " قندهار المقاتلة":

قِندَهَارُ (2)

مَا يَشَاءُ الكِبرُ وَادِيكِ، ومَا تَهوَى الدِّمَاءُ جَمرَةٌ أَنْتِ ومَاءُ..

صَلَواتُ السَّيفِ وَادِيكِ، ونَجواكِ المضاءُ حَدِّثِينَا فَسِواكِ المَوتُ ، و الصَّمتُ العَياءُ

(1) مصطفى الغماري: حديث الشمس والذاكرة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط  $_1$ ، 1986،  $_0$ 0 مصطفى الغماري: حديث الشمس والذاكرة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط  $_1$ ،

.

<sup>(2)</sup> مصطفى الغماري: حديث الشمس والذاكرة، ص ص73 -74

## حُرَّةٌ أَنْتِ وكمْ تَغشنى المَسنافَاتُ الإمَاءُ!

إن رمز المدينة المقاتلة يجعل النص يتحدث بلسان المكان الثائر ، ليكسب رفعة إلى قمم الإنسان متوحدا معه في عالم يشوبه الانقطاع والتشظي ، كيف يمكن أن يعود الوصل وتتحول دماء العداء إلى حبل مشيمي يغذي الأذهان ببقمة الإخاء.

آهِ وَهرَانُ ! (1) نَابِتَةٌ فِي ضُلُوعِ الصَّخُورِ

ونَابِتَةً فِي جُذُور العُصور

تَهُبِّينَ نَحق النُّجُوم البَعِيدَةِ مَحفُوفَةً بالتَّهاويلِ..

آهِ! تَهُبِّينَ ..أيُّ نِدَاءٍ خَفِيِّ تَعْلْغَلَ بَينَ حَنايَاكِ؟

أيَّةُ رِيحٍ خُرَافِيَّةٍ أَيْقَظتْ فِيكِ هَذَا الجُنونِ السَّدِيمِي؟

تسبح رموز المدينة في فضاء النص بحثا عن محراب القداسة ، وهجها مستمد من جذور المقاومة، وصداها يرن في أذن التاريخ ، إنها المدينة العريقة الآسرة ، التي تصنع لنفسها حضورا يباعد صورة التمزق والضجيج، لترقى إلى المدينة الحلم الهي بداعب خصلة النجوم.

فلسنطين ... أثت الشِّعارُ الوَحيدُ، (2)

إذًا قَرَّرَ العُربُ ،

شَاءَ القدر.

فِلسطِينُ ...أنْتِ الخَلاصُ الوَحِيدُ،

إِذَا لَمْ نَمُتْ فِيكِ،

مَاتَ الشَّجِرْ.

فِلسِطِينُ ...أنْتِ الغَرامُ الوَحِيدُ،

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: براءة ، ص 56.

<sup>(2)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث ، 64.

إِذَا لَمْ نَذُبْ فِيكِ،

ذَابَ الْحَجِرُ.

هي صورة لافتة لأرض المقاومة ، تلك المدينة المقدسة التي التصقت بالهوية ، ولم تصطدم بصخور الحضارة وبرك الزيف ، فأصبحت رمز الخلاص والطهارة تعاين ذاكرة الشعوب العربية في انتظار القرار ، وتطوع الوجود جندا لرقابة حماها وصونها من دنس الأقدام السوداء.

لا شك أن صورة المدينة قد تخطت النظرة الرومانسية الناقمة لتتحول إلى المدينة الرمز. إنها التاريخ والذاكرة، كما أنها المدينة الوطن مكمن الدفء والألفة، وموضع الفخر والصمود.

وهنا يمكننا القول أن الكتابة تنطلق من رؤية وجدانية قوامها ذلك التفاعل بين الذات ومكانها، وهذا ما كثف المحمول الرمزي للمدينة، فتغيرت من موضع الضياع والتمزق العلائقي إلى رمز للمجد والتحرر.

#### 2.2 - استدعاء الشخصيات التراثية:

يستعين الشاعر من خلال العودة إلى الماضي، باستحضار الشخصيات التراثية، إما باعتماد مبدأ التحويل، وخلق مقامات وأحوال جديدة للشخصية، بحيث تكتسب نظاما دلاليا ترميزيا مختلفا، أو اعتماد النقل دون تغيير أو استبدال، والأمر في الحالتين يغذي الإنتاج الدلالي، ويشكل معالم النص الجمالية، لكنه يرتقي إلى إحداث المفاجأة في الحالة الأولى.

و نفتتح دراسة مبدأ الاستدعاء بالشخصية التاريخية، باعتبار أن كل الشخصيات الأخرى ( الدينية، الأدبية، والتراثية) تاريخية.

### 1.2.2 الشخصيات التاريخية:

إن الشاعر الجزائري وهو يعيش في أرض الثورة، لم يكن ليم ر على تاريخ ه، دون أن يسجل احتضانه لتلك الشخصيات التي خلدت كيانها، حينما تجدد ذكرها في زمن الحرية التي ناضلت من أجله، إن حضورها لم ينته مع وجودها الفعلي، وهي التي تدعونا مع كل ذكرى إلى مراجعة التاريخ وقراءة تفاصيله.

ولعل الشاعر لن يقصر ذاكرته على تاري \_خ الوطن فحسب، بل جاوزه \_ا إلى الماضي، ليزيح حجاب الصمت عن شخوص عربي \_ة وفارسية صنعت الح حث، بفصلها عن زمنها الفعلي ونقلها إلى الزمن الآتي ، لتكون شاهدة عليه ، وهذا رغبة في تفعيل منطق التجربة الشعرية.

ويمكننا أن نبدأ سفر الاستحضار من شخصية ثورية ناضلت بفكرها، وكانت الشريعة تربتها الخصبة، التي اشتقت منها مبادئ حركتها النضالية، يقول الشاعر:

كَأنَّ ابن بادِيسَ الوَطنَ (1)

مُتَرَنِمًا بِقَصِيدَةِ الثَّعْبِ العَظيمِ ،،!

يُرَدِّدُ الأشْعَارِ فِي ظَمَأِ شَدِيد

أسنمَى مِنَ النَّجم الرَّابط فِي العُيون،،

ومِنَ الدَّمِ الفَيَّاضِ ،،مِنْ

## وهَج المطرّ،،!

تمثل العودة إلى الماضي تفعيلا للزمن الم اورائي، وبحثا في الذاكرة عن منفذ الخلاص، باستدعاء الشخصية الثورية والأدبية المفكرة، التي استطاعت أن تحوّل الدماء إلى مطر يطهر أرضا دنستها أقدام المغتصب، رغبة في تعرية الواقع، وتقديم قدوة تطعم المخزون الفكري، وتشحذ همم هذا الجيل.

وفي بنية مماثلة لما ورد سابقا يقدم "الغماري" شخصية ثورية أخرى:

<sup>(1)</sup> على ملاحي: أشواق مزمنة، ص 18.

فنَحنُ ،يَا غَدنَا، الشَّبَابُ (1)
نَحنُ الَّذِينَ بِ ((عُقبَةً)) كَانُوا..
ومَا كَانَ الخَرَابُ!..
سَكرُوا بِدَعوَى الجَاهلِيَّةِ.

إنَّ دَعُواهُم سَرابْ!

إن حضور الشخصية التاريخية يجعل النص يسافر ، ليستبدل هذا العصر الذي تتاثرت مبادئه، وعادت خطاه إلى الجاهلية ، بعصر آخر يعود إلى إحياء الماضي المجيد، و علي على أطلال القيم محاولا الققيب عن الهوية عبر وولوج بوابة الزمن.

ويتجه "عز الدين ميهوبي" صوب تحويل الدلالة المتوارثة في الخبرة الإنسانية؛ ليعتمد التغيير لا النسخ المطلق في استدعائه للشخصية:

تَجِيءُ الخُيولُ.. (<sup>2)</sup>

ولاً شُنيءَ تَحمِلُ هَذِي الخُيُولُ سِوَى دَمعَتَين لِطَارِقْ..

وآخِرَ شَمْسٍ تُهَاجِرُ خَوفًا مِنَ المُلكِ

الطَاغِيِّ ..

ورَائِحَةُ الذَّويَانِ عَلَى مَرفَأُ المَوتِ خَلفَ الحَرَائِقْ..

(1) مصطفى الغماري: قصائد مجاهدة،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط 1، 1982، ص 181

الموسوعة الحرة . ينظر الموقع wikipedia.org/wiki تاريخ الدخول : السبت:2014/05/03. الساعة 35:35

<sup>\*</sup> عقبة بن نافع الفهري القرشي (1 ق.ه - 63 ه من القادة العرب والفاتحين في صدر الإسلام. واشتهر تاريخيا باسم "مرنك إفريقية"، وهو الاسم العربي لشمال قارة أفريقيا.

<sup>204</sup>عز الدين ميهوبي:في البدء..كان أوراس، ص $^{(2)}$ 

وتَذبُلُ كُلَّ الْعُيُونِ..

وكُلَّ الأصابع..

كُلَّ الحِجَارَةِ..

حَتَّى قَصَائِدُ (ولادَةٍ وابْنَ زَيدُون)

كَانَتْ كَذَلِكَ تَذَبُلُ..

إلاَّ الزَّوَارِقْ..

إن شخصية "طارق بن زياد" تحضر شاهدا على عصر لازمته رائحة الدم ، تأسس للخضوع وطمس التحرر، حيث تغدو الخيول التي لا تحمل أحدا لازمة لانهيار المجد ، ومن ثمة بثوارى القصائد التي تتأثث بالحضور العربي خلف غيوم الذبول وأزمات التراجع.

و يعد "أحمد شنة" سفره إلى التاريخ افتقاد اللمفرّ، وعقما في تبني صفة اللجوء إلى الماضي فيه عو إلى المواجهة:

ولَيسَ أَمَامَكَ غيرُ اثْنَهَيَن: (1)

فَإِمَّا اللُّجوءُ إِلَى شِعرِنَا العَرَبِيِّ القَدِيمِ،

وامَّا البُكاءُ عَلى مَصرع الكَاهِنَه،

توسيَّدْ صُراخِي ... وَنَمْ فِي الْعَراعِ ..

فكلُّ النِّيامِ أَفَاقُوا عَلَى صَحْوةِ الانْهيارْ.

إن التفاف الدلالات حول عنق العويل ، يسمح بترديد بنية جنائزية تبتلع زمن الوجود العربي القديم، بل حتى التاريخ الوطني لا يحمل بديلا، وبذلك تؤول المسافة بين الملاذين إلى العدم، فالتجول بين لفائف الذاكرة يقود إلى مخزون انكساري (مصرع سيدة الكفاح) ، حينها يستتد

<sup>(1)</sup> أحمد شنة : طواحين العبث ، ص 59.

الشاعر إلى مرتكز المفارقة ، للخروج من حصار علامات الوقف مهاجرا من النهاية إلى النهاية إلى النهاية ( فترة النوم العميق إلى صحوة الانهيار).

ويتكئ "أحمد عبد الكريم" في قصيدته "سنّمار" على المعرفة المشتركة بينه وبين المتلقى ليثير اهتمامه بالمتن:

سِنِّمَارْ.. (1)

يَا دَمًا يَتفتَّح كالجِلِّنَارْ

يَتَنَاسَخُ فِينَا وَيسْكُنُنَا خِلسَةً

كَانَ مَا كَانَ..

\* وقد ذكر في كتب السير أن إمارة الحيرة، إمارة عربية وكان سكانها أصلهم من بني لخم وهم مزيج من قضاعة والأزد الذين هاجروا من اليمن، بعد انهيار سد مأرب، كانت الحيرة تابعة لدولة الفرس، وكان على رأس الحيرة في ذلك الوقت

النعمان بن امرء القيس بن عمر اللخمي، وكان يطلق عليه ملك العرب، كعادة ملوك الحيرة في ذاك الوقت. أراد النعمان ملك الحيرة أن يبني قصراً ليس كمثله قصر، يفتخر به على العرب، ويفاخر به أمام الفرس، حيث أن ابن سابور ملك الفرس كان سيقيم بهذا القصر ووقع اختيار النعمان على سنمار لتصميم وبناء هذا القصر، وزعموا أن سنمار هذا كان رجلاً

رومياً مبدعاً في البناء.

ونحن نظن أن سنمار طارت به أحلامه وآماله في عطية ملك العرب بعد أن يبني له القصر الأعجوبة. يقولون: استغرق سنمار في بناء هذا القصر عشرين سنة، وبعضهم يقول ستين سنة (وهذا ليس بمعقول فهذا النعمان كما يقول كتاب السير مات في عمر الثمانين) انتهى سنمار من بناء القصر وأطلقوا عليه اسم الخورنق، وكانت الناس تمر به وتعجب من حسنه وبهائه. انتهى سنمار من بناء القصر على أتم ما يكون وجاء النعمان ليعاين البناء. استعرض النعمان القصر وطاف بأرجائه، ثم بعد محادثة قصيرة مع سنمار، أمر رجاله بإلقاء سنمار من أعلى القصر فسقط سنمار فقال وهو يلفظ أنفاسها الأخيرة جزاني لا جزاه الله خيرا إن النعمان شرا جزاني رصصت بنيانه عشرين حجة أتممته عنه رماني. ولكن ما هذا الحوار الذي انتهى بقتل سنمار ؟ يزعم كتاب السير أن سنمار قال النعمان (أما والله لو شئت حين بنيته جعلته يدور مع الشمس حيث دارت. فسأله النعمان : إنك لتحسن أن تبني أجمل من هذا ؟ ثم أمر برميه من أعلى القصر) ويقولون أن سنمار قال له : إني أعرف موضع آجرة -يعني حجرة أو طوبة - لو زالت انقض القصر من أساسه ! فقال له : أيعرفها أحد غيرك ؟ قال : لأد عنها وما يعرفها أحد فأمر به فقذف به من أعلى القصر فقضى.) وأياً كان السبب فهذا هو جزاء المعروف عند هذا الملك، ومن يومها ضريت مثلاً يقولون جزاء سنمار.

الموسوعة الحرة. ينظر الموقع: wikipedia.org/wiki تاريخ الدخول: السبت:2014/05/03. الساعة 16:40

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 43.

كلُّ الحِكَايَةِ مِنْ حَجَرِ وجِدَارْ،

والبَقِيَّةُ مَوشُومَةٌ فِي اصْفِرار المُتُونْ.

مِنْ ضِفَافِ الزَّمَانِ البَعِيدِ

تَجِيءُ دِمَاؤكَ نَضَّاحَة بِالشَّجَنْ.

إن محنة سينمار ما تزال تتناسخ فينا، لتستدير بالدلالة إلى زمن الغدر، حيث تصارع الذات طعنة الصداقة، وتقشر لفائف زمن تراكمت الأغلفة على جوهره، لكن هناك من يشهد على أنه زمن يخون الذات ويسحقها متى ما أراد.

إن رمزية حضور الشخصية الدرامية هو المنعكس التنبيهي للإنسان سها غافلا، حينما رأى الزمن بمسوح وأقنعة متنكرا، و ربما تمنحه رحلة عودته إلى آونة الذبول (الاصفرار) والقساوة (الحجر) حقيقة صفته.

إلا أنه لن نستطيع سد فوهة الخيانة التي لا زال لفيحها يحرق الوطن:

و هَا نَحنُ نُخْرِجُ زِيغُودَ مِن شَاطِئ الشُّهَداءُ (1) وهَا نَحنْ ...نُوقِطُ كلَّ القُبُور

نُفَاوِضُهم للتَّنَازُلِ عَن قِطْعَةٍ مِن ثَرى المَقبَره ...

لِنْبْنِي لزَوجَاتِهِمْ مَرقَصًا ...مِن أُلوفِ الطَّوَابِقْ.

في بنية يقفز فيها الدال على مدلوله والمدلول على داله ، لمغادرة رتابة العلائق القديمة ، تهاجر البنية السطحية إلى عمق التاريخ ، إلى زمن شهداء الأمانة والتضحية قصد محاكمة الآن، وتحترق قهرا لاعنة مصافحة المحتل وبنود التنازل، وقصة الذل والخيانة.

-

<sup>(1)</sup> احمد شنة طواحين العبث ،ص 22.

وفي بنية تهكمية يصدر " عز الدين ميهوبي" خيبة أمة تعيش على رماد ما التهمه الزمن، وترتشف من نبع الوهم ما يروي رغبتها في الخلاص:

قُلتُ: ((لَكِنَّهُمْ أَسلَمُوا أَمرَهُمْ لَنَبِيٍّ يُخَلِّصُهُمْ (1)

مِنْ مَتَاعِبِ "إسْرَا.."

و مِنْ إِثْمِ" كِسرَى"

و مِنْ دَمعَةٍ مِن عُيون "مُنَى وَاصِفٍ"

و مِنْ بَسمَةٍ فِي مَلامِح "يُسرَا"

ومِمَّا تَراكَمَ مِنْ فِتنَةٍ فِي بِلادِ الْعَرَبْ..)

لعل في استدعاء الشخصية التاريخية (كسرى) قناعا يشرع به الشاعر لسبل المواجه ة بين الحاكم والمحكوم، كيف يتحدى سيل القمع الجارف وما حيلته للخلاص.

وبين جبروت الشخصيات القديمة تترآى الشخصيات الفنية المعاصرة التي تمارس فاعلية التأثير، الذي يتجه سهما يصيب عقول العرب، ويرمي بها في قبو اللهو والعبث، إنه يؤمّن منظومة القهر إلى أبعد حد.

إن الشاعر من خ ـ لال تقنيـة الاستدعاء، يسخر من مصير شعب على بالمجه ول، ويحاول بث دلالات مختلفة تقذف حممها في وجه القارئ من أجل تحري الأذهان وتبديد ظلام العبودية.

-

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار، ص67.

## 2.2.2 الشخصيات الدينية:

#### 1.2.2.2 الأنبياء:

إن أكثر الشخصيات قدوة في تاريخنا الإسلامي هي شخصيات الأنبياء، يمارس الشاعر هجرته إليها كشفا لمكنون زمن الرسالة والفتح الإسلامي، لاسيما وهو الذي رفع كتلة زمنه، وسعى إلى تحريك جسده المشلول لانتشاله من ركام الغفلة، إنه يجد مساره مجاورا لمسار نبي تصدى وقاوم لنشر الرسالة، ولعل أكثر الأنبياء حضورا في النص الجزائري (الرسول (صلى الله عليه وسلم)، آدم، عيسى، يوسف، سليمان، نوح،أيوب)

يستخدم "نور الدين درويش" شخصية آدم عليه السلام رمزا شاملا للإنسان:

فَجأَةً... (1)

لَقَنِي النُّورُ، نَادَيتُ،

فاسْ قَسلَمَتْ لِفَمِي الكَلِمَاتُ العَذَابْ،:

هَذِهِ نَخلَةً

هَذِهِ نَملَةً

وأنا حَفنَةً من تراب،

لَقَّني النُّورُ فَانبَهِرَ الطَّيرُ، خَرَّ السَّمك

وانْحَنَى جَبِلٌ

وإنْحَنتْ نَجِمَةً

سنجد العُشب،

كُلُّ آتَى واسْتَجابْ

غَيرَ أَنَّ الَّذِي اسْتَعجَلَ النَّارَ كَشَّرَ عَنْ نَابِهِ،

ثُمَّ أَخْرَجَ مِنْ جَيبِهِ شَفْرةً،

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> نور الدين درويش: مسافات، ص 83.

## دَستَهَا فِي عُروق التُراب.

أدرك الشاعر أن الإنسان قد استكبر و طغى في راهن مغطى بالسواد ، فكانت وصايته قائمة على تأصيل الوجود الإنساني المرتبط بالتراب.

وبذلك كانت صور تشخيص الماديات ، استعادة لقصة هجرة الإنسانية إلى الأسفل، تروي كيف سجّل الإنسان منتهى خسارته ، و كيف فضحت سوأته ليهاجر إلى منفاه، فخرج من فردوسه منكّبا على وجهه، باتجاه مستنقعات الدنيا، يتتبع أثر من استعجل النار فانتهى إليها.

ويقدم "عز الدين ميهوبي" مشهدا للعزيمة، يرتقي بمستوى الحضور الأنثوي من معاني التهور والاندفاعية، في مخزون الذاكرة المعتاد إلى معاني الثبات والقوة والرضا:

قَرِيبًا مِنَ النَّهرِ (1) أَبْصرْتُ شَمَعَهُ وطِفْلاً وآرِيتَينِ ودَمعَهُ وسَيِّدةً فِي المَلاءَهُ تُسَبِّح لِلَّهُ..

تَجدِلُ مِن قَلبِ أَيُوبَ عُمرًا جَدِيدَا..

وتَعجِنُ مِنْ سُورَةِ الصَّبرِ فَاكِهَةً للبَراءَهُ

إن "النبي أيوب" (عليه السلام) يقترن بسورة الصبر، ليلقنها لكل ذات مقهورة أعيتها مسننات الواقع البشع، فيبعث فيها الحياة من جديد لتستعيد أمل البقاء، ويطعمها عصارة الصبر، حتى تتصدى للمعيقات بكل تحد.

وتحضر شخصية النبي "أيوب" ذاتها في قصيدة "آهِ..أوَّاه!" لعثمان لوصيف:

(1) عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار، ص 56.

-

آهِ. أُوَّاهِ! (1)
أيُوبُ لمَّا يَرْلُ يَتناسَخُ فِينَا وَهَا نَحنُ عَبرَ الْعِجَاجِ فَهِنَا نَعْضُ عَلَى الْجَمرِ نَعْضُ عَلَى الْجَمرِ نَعْضُ عَلَى الْجَمرِ نَمشِي عَلَى الْشَّوكِ نَرفَعُ أشْلاعَنَا رَاينَةً تَتَلألأُ أَوْ آيةً قُدُسِيَّهُ فُ

تنفذ شخصية "النبي أيوب "(عليه السلام) من ماضيها لتتناسخ في شعراء هذا العصر ، و تمكنهم من مواجهة مزالق الواقع بصبر جليل، حيث يتعالون على كبواته م ويهبون ذواتهم فداء، إنهم يزرعون الحقيقة في برك النفاق، وينتصرون في مواجهة أعاصير المحن.

ويستند الشاعر إلى الحديث الشريف عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «« يَأْتِي عَلى النَّاسِ زَمانٌ، الصَّابِرُ فِيهِم عَلى دِينِهِ، كالقَابِضِ على الجَمر »»(2) ليطعم دلالة .الثبات على الدين والصبر على الأهوال.

ومن الشخصيات الدينية التي استلهمها الشاعر شخصية "عيسى عليه السلام" وما ترمز إليه من مواقف الصلابة والتضحية:

هَذِي يَدِي تَصنَعُ الطِّينَ فِيَّ .. (3)
عَلَى هَيئَةِ الطَّيرِ ..
ثُمَّ عُيونُكِ – فِي البُعدِ – تَملَأُهُ بَهجَةً

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:أبجديات، ص ص 35 -36.

<sup>(2)</sup> محمد ناصر الدين الألباني: صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير رقم الحديث8002، المكتب الإسلامي، بيروت ، طد،1988، ط-1326،

<sup>(3)</sup> الأخضر فلوس مرثية الرجل الذي رأى، ص 29.

# فَيُغَنِّي عَلَى أَوَّلِ الغُصنِ مُلتَهِبًا بِالحَنِينِ الْمَالَةِ الْمَالِينِ الْمُعُودِي..

يحاول الشاعر بناء نص جديد يتفاعل مع النص الغائب ، فينصهران في علاقة تواشج حممي، باستخدام قرائن معجزة الشخصية الدينية واستعادة سيرتها من جديد، فترتفع الذات إلى مصافها معانقة قداسة النبوة، مما يعينها على تخطي محنة الغياب ويسمو بها فوق تجهم الواقع و قبحه.

وتستثمر "زهرة بلعالية" موقف "سليمان (عليه السلام) " مع النمل، لترسم مشهدا جماليا لصفة العدل والسلام المتصل بالقوة ،وتتبهنا إلى حكمة تلك المخلوقات الصغيرة في هذه الأرض:

قَدْ.. تُبصِرُ عَينُ النَّمْلِ المَوتَ (1)

بِأَقْدَامِ سُلْيْمَانَ
لَكِنَّ الْإِنسَانَ
يَظُلُّ يُعَاقِرُ مَوبَّتَهُ
جَهلاً أَوْ سَهَوَا
يَحْيَا لا تَسَمَعُ رِجلُهُ
غُنوةَ خُطوَتِهِ
ويمُوثُ يُفتِّشُ عَن قُدوة

تتداخل البنية النصية مع السرد القصصي، لمتابعة حادثة النمل وسيدنا سليمان عليه السلام، بما تومئ إليه من حالة الوعي الذي اكتسبه غير العاقل، في حين بقي الإنسان يتجاهل فناءه متشبثا بحلم الأزلية، وفي تتامي الحدث تتنامى مآسي النهاية، وقوفا على الاستدراك لتلقيح ذاكرة الذات الغافلة.

<sup>(1)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 37.

ويتخلص الشاعر من دونيته، حينما يتعلق برمز التحمل والانتظار والعمل المستمر أملا في الفرج:

ستتجرِفُكُمْ هِيَ النَّارُ! (1) وَكَالطُّوفَانِ تَحمِلُنِي عَلَى فُلُكِ مُبَارِكَةٍ.. عَلَى فُلُكِ مُبَارِكَةٍ.. أَنَا نُوحٌ.. ومِنْ وَهَجِي تَعِمُّ الكونَ آيَاتٌ وأَنْوَارُ

يتحد الشاعر مع شخصية "النبي نوح" (عليه السلام)، ليحول طوفانه إلى نار تأتي على اليابس فتلتهمه، وتبعث في الظلمات بريق زمن مشرق يطرح مفاهيم جديدة، ومثلا عليا تمحو محاور الفساد، لتعيد توزيع التوازن في واقع منحرف.

وفي قصيدة "دموع الفجر مغتسل" يوظف ناصر لوحيشي شخصية "داود عليه السلام":

خُذْ زُهِدَ مَا يَكفِيكَ مِنْ صَمَتِي، (2)
وَخُذْ ..خُذْ مَا تُرِيدْ
وَاقْطَعْ لِسَانِي إِنْ أَرَدْتَ فَصَاحَتِي،،
عَجِّلْ، وَفَجِّرْ مَورِدِي أَمَلاً وعِيدْ.
خُذْ زُهِدَ مَا يكْفِي، ويَرفَعُ قَامَتِي
سَافِرْ، وأَعْرِضْ عَنهُمَا،،
يَا صَوبَ دَاوِدِ الشَّجِيِّ،
يَا صَوبَ دَاوِدِ الشَّجِيِّ،

(<sup>2)</sup> ناصر لوحيشي: فجر الندى، ص23.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 05.

يتجه الشاعر نحو التراث الديني ليثبت حقيقة اغترابه عن زمن الاضطهاد المؤسف متجها نحو الشخصية التي ترمز للحكمة والقوة، (داود عليه السلام) ليعتنق التحدي شريعة تسانده في قهر صعابه أملا في البحث عن مخرج، يمكنه من نشر رسالة الخلاص الذي يلوح في الأفق، ويتعالى الشعر إلى القدسية ، لينطق بصوت الحق محوِّرا وضع الدناءة والأسى إلى زمن الأمل المشرق.

ويستدعي أحمد عبد الكريم شخصية "يوسف عليه السلام" باعتباره رمزا للجمال والصبر على الابتلاء:

أمِنْ نَخلَةِ الوَجدِ جِئتَ إلَى دُركَاتِ التُرابِ؟ (1)
تأبَّطتَ نَايًا وصَفصافَةً مِنْ حَنِينٍ
وجِئتَ تُرِيدُ اقتِحَامَ الشَّمَالِ بِنرْجَسَةٍ وقَصِيدَةِ حُبِّ
وهِذِي بُذُورُ الهَوَى فِي خُطاكَ..
وهَزِي بُذُورُ الهَوَى فِي خُطاكَ..
ومَرَّ عَلَى الشَّارِعِ الحَجَرِيِّ جَمِيلاً
فقطَّعتِ الفَاتِنَاتُ أصَابِعَهُنَ وقُلْنَ
عَلَى الشَّارِعِ المَجَرِيِّ جَمِيلاً
كَذَا فليمُتْ فِي هَوَى الشَّمعَدانِ الفَراشُ.
عَذَا فليمُتْ فِي هَوَى الشَّمعَدانِ الفَراشُ.
فَهَبَّ الرِّجالُ.. وسَلُوا أسِنتَهُمْ فِي الفَضَاءِ وطَاشُوا غَذَارَى مَدِينَتِنَا فَاصلُبُوهُ

إن الشاعر يستحضر شخصية "قيس بن الملوح" لتكون قناعه،

ويجعلها تلتحم مع شخصية "يوسف عليه السلام"، مستندا على رمزية الجمال والصبر مستنطنا السياق بتعريف القول الشعري—( تأبَّطتَ نَايًا وصَفصافَةً مِنْ حَنِينٍ وحِبْتَ تُرِيدُ اقتِحَامَ الشَّمَالِ بِنرْجَسنَةٍ وقصيدة حُبِّ )— الذي يرى أنه لغة رمزية مفعلة بطاقات الجمال، تخرج عن المألوف والعادي وتتصل بالعاطفة ( الجمال / الحب)، والعلاقة بين

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 111.

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

الشخصيتين ( الحاضرة الغائبة/ قيس، الشاعر // والغائبة/ يوسف عليه السلام) تفصح عن صورة للمقاومة تتجسد بشكل واضبح في ذات مقدامة تحاول الإعلاء من شأن الكلمة، وتبحث عن تسجيل صوتها في زمن الانكسار والتشظي.

و تصبح شخصية مجنون ليلى صورة لعاشق الوطن الباث لموعظة الحب، إذ يقتحم الشمال وممالك الرخام ( المدينة/ القسوة، الألم) ليفرض سلطة الفطرة والصفاء.

والحق أن الشاعر ينجح في خلق مؤثرات تتشط انتباه القارئ، وتوقظه عن غفلته ، مرة بتفعيل ثنائية (جنوب/شمال) التي تبعث لوازم المتقابلات الدلالية،وأخرى بالعدول من خطاب إلى غيبة ( تأبطت، جئت/ مر)، «ولما كان [ أسلوب] الالتفات هو الإشارة إلى شخص بضمير لا يطابق سياق الإشارة إليه فإنه يمثل مداورة في القول تعيق عملية التوصيل الاعتيادية، وهذه الإعاقة تمثل انحرافا للرسالة اللغوية باتجاه القيم الجمالية للتعبير اللغوي.»(1)

ومن الشخصيات التي تردد ذكرها في متون الشعراء شخصية الرسول (صلى الله عليه وسلم)، إشارة إلى الثبات على الحق والإيمان بالعدالة:

> فيَجذِبُنِي السَّفحُ فِي رَهبَةِ (2) رَهبَةُ استسيغُ النّهاياتِ أَحْضُنُ قِمَّةَ هَذَا الْعِتِيَّ... أسير إليه مساء فتُحرجُنِي رَهبَةُ الرُّوحِ يًا رهْبَةَ الرُّوحِ أنتِ الحِرائِيَّةُ المُبتَغَاة

> > (1) محمد فكرى الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش، ص 112.

(2) حسین زیدان: اعتصام، منشورات SED،الجزائر ط2002، ص26-27...

استخدم الشاعر شخصية الرسول (صلى الله عليه وسلم)، لتكون مدلوله في التعلق بالسفح والارتباط بالسمو، وكانت صورة التماهي مؤشر التعالي على زمن الفساد، من خلال الالتحام بمكانية التهجد وثمة يتم الخلاص.

### 2.2.2.2 شخصيات أخرى:

قد يلجأ الشاعر إلى استخدام شخصيات من التاريخ الإسلامي اقتداء بأسوتها الحسنة، لكونها الوجه المضيء في زمن العدالة، تمثل قوة التقوى ورمز المقاومة والجهاد ،أو لكونها شخصيات اتصلت بالأنبياء وأدركت المعصية، ثم لجأت إلى طلب المغفرة و التوبة.

وفي قصيدة "مناجاة الملاك الغائب" يتّحد المعنوي بالمحسوس، لإعلان فتنة الكتابة و تجسيد مراوغتها:

أنْتِ القَصِيدَةُ يَا "رُلِيخَةً" (1) لَسْتُ "يُوسِئفَ".. لا ولا حَتَّى "العَزِيز".. ولَسْتُ أكثرَ مِنْ فتَى.. في صَدرِهِ دِفعُ الحُرُوفِ فِي صَدرِهِ دِفعُ الحُرُوفِ ومِنْ تَوجُعِهِ أتَى.. لا تَسالِي مَاذَا يُخَبِّئُ..

لا تَقُولِي لَهُ مَتّي..

إن حضور شخصيات قصة "يوسف عليه السلام"، يجعل المرأة الغواية تتناغم وفتتة القصيدة، إذ تكتسب من النص القرآني صفة التستر، لاس عيها والخطاب يضمر التصريح بها ليرفع من قيمة الأنثى المو ؤودة، ويمنحها بريق الاحتجاب. ولعل القصيدة تزداد شاعرية إذا احتجبت مدلولاتها.

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار،ص31

في حين يظل الرجل محتفظ بسره، يعتلي صهوات الجهاد ليطوق وجعه:

يَا..يا بِلَال: مِن فَوقِ قَابِكَ صَخرَةٌ الله والآنَ تُوضَعُ فِي فَمِي

هَذَا...وتَاريخُ الْخِلافَةِ فِي دَمِي
للصَّخرِ نَبْضٌ فَوقَ قَلبِكَ فاتَّحدْ
المَّخرِ نَبْضٌ فَوقَ قَلبِكَ فاتَّحدْ
المَّدّ..أَحَدْ
وأُميَّةُ مِن هَوْلِ مَا ذَاقَ ارتَعدْ
احدّ..أَحَدْ
مرَّت عَليكَ بَنُو قُريضَةَ..هَلْ يَمرُ بَنُو هِشَامٍ أَمْ أُسدْ؟
المُ لا أحدْ؟!

إن امتزاج الذات بشخصية "بلال" تمّت عبر الالتفات من المخاطب إلى المتكلم، إذ تتحول الصخرة من موضعها المتوارث في الذاكرة ( فوق القلب) لتتدحرج إلى موضع مختلف ( فوق الفم) إشارة إلى سلطة التكميم والصمت، التي يعيش الإنسان الراهن في سجنها، وما عرض العذاب الذي تكبدته الشخصية التراثية، إلا بعثا لاندفاع الذات نحو عنف المواجهة بكل

وتتردد صورة الاستدعاء من خلال النداء وذكر التسمية، ثم استحضار مقولة الشخصية، وفي ذلك إلحاح على تبني مبدأ الرفض من جهة، وترسيخ لسياسات التتكيل المتعاقبة من جهة أخرى.

(1) حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس، ص 69.

صمود وتحد.

.

ويمكننا أيضا أن نشير إلى تحويل الجماد نبضا حركيا حيا، يقابل دونية الجلاد المنهار بقسوته نحو صلابة الصخر، ثم ارتداد رهبة التعذيب إلى المعذب، ليفقد توازنه أمام قوة الثبات والمقاومة.

إن استدعاء الشخصية التراثية ليس مجرد عرض لا معنى له، وإنما يأتي به الشاعر لدعم موقفه وإثراء تجربته وتعميق إحساسه بالاستمرارية والتواصل من خلال إعادة صوغ معطيات الماضي لخلق صورة ذات دلالة مختلفة، كما يعزز رابط المحاورة والمشاركة بين المتلقى ورموز السيرة، حتى يتتبع خطى الكفاح ويتشبث بعرى الإيمان والتقوى:

فَصرَخْتُ أَنَا،(1)

صَرِخَتْ نَملَةٌ فِي التَّرابْ

عَسعَسَ اللَّيلُ، ثَامَ البَلد،

عُدتَ يَا أَيُّهَا الوَلدُ المُرُّ،

لَكِنَّهُ لَم يَعدُ

هَلْ هِيَ النَّارُ؟

أمْ مَزَّقَتهُ نُيوبُ الأسدد؟

صَاحَتِ الضِّلعُ يَا ويْلَتِي. ويْلنَا

ضَاعَ مِنَّا الوَلدْ.

ويكيتُ ،،بكت واحتوانا الضّبابْ

أبتاهُ أنا

بيدي أنا

كُنتُ وَارَيتُ سَوعَتَهُ فِي التَّرابُ

 $<sup>^{(1)}</sup>$  نور الدين درويش: مسافات،  $\omega$   $^{(2)}$ 

## كَانَ يَركُضُ فِي دَاخِلِي النَّرْغُ، لَم أَنْتَبِه لَوَا يَركُضُ فِي دَاخِلِي النَّرْغُ، لَم أَنْتَبِه لَوَا الغُرابُ لَوَا الغُرابُ

لقد انتهى إلى الصراع والعذاب ، فكان مصيره العودة إلى التراب وكانت خطيئته الأولى تأسيسل مرجعي لخطاياه اللاحقة.

إن تشخيص الموجودات جعلتها أرفع قدرا من الذات إدانة لكيانها ، ثم كانت الكناية تورية وستارا لافتا لمفاتن الضلع الأعوج (المرأة)، التي احترفت العويل والندم وأسهمت في الخطيئة. في ظل كل ذلك سجنت أهواء الإنسان تحت طبقات الأرض ، ولفه الموت ببساط الثرى ، وانتهت قصته إلى الضياع و البكاء، ثم ما فتئت الأرض أن تقيأت جثمانه.

#### 3.2.2 الشخصيات الأدبية:

لا بد لشاعر يعيش الاغتراب أن يعود إلى ذات تماثله الإحساس وتقاسمه الشعور، لذا طرق أبواب الذاكرة ليعانق صوته المبحوح، ويتواصل مع انفعاله من خلال استدعاء الشخصية الأدبية الأكثر طواعية لتمثيل مواقفه، وفي تلك العودة تكريس للوحدة وتحقيق للخلود، حيث يحافظ الخطاب على ترانيم الصوت المستعاد، ويجسد الاستمرارية والتجدد، حتى يسجل شاهدة الآخر على هذا الزمن.

ففي قصيدة " عولمة الحب عولمة النار " يختار "عز الدين ميهوبي " شخصيتي المتتبى وأدونيس ليجمع بين القوة والخلود:

قَرِيبًا مِنَ الكُشكِ (1)
فَتَشْتُ فِي جَيبِ ذَاكِرَتِي عَن بَقايَا قَصِيدَهُ 
تَسَاقَطُ مِنْ شَفَتِي «المُتَنبِي»
وأوْرَقَ فِي عُشبِ كُرَّاسَتِي «أدُونِيسُ»

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار، ص ص 62.

## فَأَغْلَقتُ أَزْرارَ عُمرِي..

إن الشخصية الأدبية هي رفيقة الشاعر التي تحرسه إذا ما صمت نصه ، وتجعله يتسلح بأقوالها، ويحتفظ بهويته من خلال حضورها ، ويغذي قصائده برحيق ما جمعته كتابتها ، إنه ينهض على أقوال جديدة تتفجر من أضابير الماضي وتمتد بجذورها لتُؤصل وجودها وشرعيتها.

ويعلن عثمان لوصيف مع سيد الكتابة السردية "الطيب صالح" وصاحب الخطاب الشعري "عنترة" الانتفاضة والتمرد عبر جسد النص:

يا صَالِحُ! (1) يا عَنْتَرَةُ العَبسِيُّ!

حَانَ الوَقتُ..حَانُ

أَنْ نُعَرِّى سَيفَنَا البَتَّارْ

كَيْ نُمحُو الهَوانْ

كُلُّ مَا يَملِكُهُ القُرصَانُ سَيفًا مِنْ خَشَبْ

أيُّهَا الزِّنجِيُّ

يا..يا العَربِيُّ المُعْتَرِبُ

إن نداء الشخصيات الأدبية هو استغاثة من الشاعر ، الذي عجز عن مواجهة حاضر ضيق تتهار فيه الأخلاقيات والمبادئ ، فراح يبحث في التاريخ عن حاضنة دلالية، تمكنه من الانقلاب على واقع القهر والهوان، لعيجاوز أرضية الفساد بردم مستنقعات الخطيئة.

ولعل فعل التعرية والمحو يسهم بفضح عار التراجع والانكسار:

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:زنجبيل، ص37.

نَادَيتُ (1)

مُقدِي!

فَمَا نَبِسَتْ شَفْتَاهُ..

ولَكِنَّهُ رَاحَ يَرمُقُنِي فِي سَكُون!

وكان فقيرا

يَشُدُّ عَلَى بَطنِهِ حَجَرًا

كَانَ مُنكسِرًا!

حَافِيًا..

عَارِيًا..

زَادُهُ الكَلْمَاتُ!

إن سفر الشاعر إلى غرداية جعله يحادث شاعرها ، ليستعضر شخصية ناطقة عبر زاد كلماتها الثورية الخالدة ، ولعل صوت الفقر يقرع بواطن الذات بتوتر داخلي، إنه المؤثر الموضوعي الذي يعمق حفريات الصراع، بحيث تغدو الشخصية الأدبية شاهد هذا العصر ، الذي تخاذلت فيه الأقلام على إعلاء صوت الحرية ، وتآكلت فيه قصائد التفسير ، ثم راح الإنسان يكتسي صدفات القهر و التهميش، وقنع بالعيش تحت الحفر وثروته حفنة من تراب الجزائر .

ومصداقا لدعوة التمرد أيضا يستنجد عقاب بلخير بشخصية امرئ القيس:

وطُلُولُ امْرِئِ القَيسِ أَمْسَتْ طُلُولًا أُخرْ (2)

حِينَمَا يَنزِلُ الصَّمتُ فِيكَ تَرَى وَجْهَكَ المُتكَسِّرَ وَسُطَ المَرايَا

تَرَى أَنَّ الْحَقِيقَةَ حَفْنَةُ رَمْلٍ عَلَى مُنحَدرْ

و أُخَذتُ بحَفْنَةِ رَمْلٍ وَأَلْقَيتُهَا

(1) عثمان لوصيف:غرداية، ص ص 68–69.

(2) عقاب بلخير: ديوان تحولات ، منشورات التبين الجاحظية، الجزائر ،ط 1 ، 1998، ص 30.

## نَفخَ الرِّيحُ فِيهَا وفِيهَا انتَشَرْ

إن التوجه الحواري نحو شخصية "امرئ القيس"، يثبت خيبة أمل الذات في واقعها المأساوي، وبحثها عن زمن مختلف ليستبدل صمت الخضوع والقهر بشعار الانتفاضة الثورية، التي تطارد الحقيقة برغم انفلاتها وتحاول منحها للغير.

إن رحلة التيه والضياع تجعل الذات تعيش توترا نفسيا يقارب ذلك التوتر الذي عاشته الشخصية المستحضرة.

ويظل الشاعر متشبثا بصوت التراث، ليعمق نبرات جرحه الداخلي ويجسد ردود فعله:

كُتَامَةُ لَن تَعترَفِ بِالفَرزدَقِ فِي أَرْضِهَا . (1) لَنْ تُجِيزَ لَهُ الرَّكِضُ خَلفَ الظِّبَاءِ ، وَخَلفَ الظِّبَاءِ ، وخَلفَ الظِّبَاءِ ، وخَلفَ الجَعارِينِ فِي المَزرَعهُ. سنتُعطِي لَهُ... نَاقَةً مِنْ حَريرٍ ، وستيفًا... مِنَ التَّمرِ ، وستيفًا... مِنَ التَّمرِ ، يُذْكِى بِهِ المَعمَعَهُ

بالرغم من عودة الشاعر إلى "الفرزدق"، ليكون قناعه فإن صوته ظل متصلا ضمنيا بهذه الشخصية، ولن يستطيع الانفصال عنها، عبر إرسال علاقتها الاغترابية بمحيطها، الذي هو ذاته محيط الشاعر، وتعد جهة الانعطاف الدائري الإحالة إلى اتساع ملامح الحقل الدلالي، من خلال التماثل الصوتي الموازي لأنين الراهن.

ويستفيد الشاعر من تجربة العشق المتصلة بديك الجن (1)، ليجعلها تتوجه نحو امرأة مختلفة:

\_

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أحمد شنة : طواحين العبث، ص 67.

دَعِنِي أُحِبُك دُونَ أوسِمَةٍ، (2)
وأَذرُو مِنْ رَمَادِ الرُّوحِ فِيكِ نَرجَسها
كَمَا شَاءَتْ عُيونُ الفَقْرِ والشَّظَفِ الكَبِيرْ،
لا أَسْأَلُ السُّلطَانَ نَيشَاتًا لِشَاهَدَتِي،
ولا نُصُبا لِمَا أرقتُ مِن الصَّبابَةِ و الجَسَدْ
دَعِنِي أُحِبُك مِثلَ دِيكِ الجِنِّ
حِينَ لَمَّعَ سَيفُهُ بِدِمَاءِ وَرِدَتِهِ
وأَعْظَاهَا الكَبدْ

يستحضر الشاعر شخصية "ديك الجن"، ليماثل تعلقه بالحبيبة المعشوقة بتعلق ديك الجن بوردته، ذلك الحب الذي خُتم بالقتل غيرة يتجسد في نص الشاعر حبا للذات الوطن، حيث يتفاعل الحضور الروحى للذاتين فتصبحان ذاتا واحدة.

يمثل استدعاء الشخصيات المرتكز الذي تستند إليه ذات تبحث تحت ركام الزمن عن مسرح لمناخ ها الآني، و تنبش تحت لفافات الذاكرة عن خطى تسير على إثره ا، لتجتاز عفن الحفر، معيدة بناء ذات أنهكتها السنون المتجهمة تتخذ نزعة الصمود والمقاومة زادا في هذه الرحلة المرهقة.

#### 4.2.2 شخصيات من التراث الغربي:

<sup>(1)</sup> هو عبد السلام بن رغبان بن عبيد السلام بن حبيب بن عبد الله بن رغبان بن يزيد بن تميم بن مجد، أبو أحمد الكليبي الحمصي، وغلب عليه لقب ديك الجن حتى كاد يطمس اسمه وأسباب هذا اللقب فيما يرى، إدمان الرجل على الخروج إلى البساتين والثاني تلون عينيه بما يشبه الديك والثالث حديثه عن الديك في شعره والرابع جنونه وتقليده صوت الديك. تعود أسرته في أصولها إلى قرية مؤتة ونستطيع أن نميز في حياته مراحل ثلاثا: طفولة عادية وشباب تغمره اللذة المادية وتبذير ما ورث من مال، ومرحلة للزواج الذي أنتهى بقتل الحبيبة بسيف زوجها العاشق الغيور، وأخرى لشيخوخة تتابع دروب اللهو والمجون من جديد. ينظر ديك الجن: مقدمة الديوان ، جمع وتحقيق ودراسة مظهر الحجي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004، ص 18- 30.

 $<sup>(^{2})</sup>$  أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

استطاعت الشخصيات الغربية أن تتسرب إلى الأدب العربي، بفضل ما تحمله من ثقافات مختلفة، يمكن أن تكون سندا لمعرفة الآخر، ومخاطبته بلغته التي يستوعبها لقد مثلت المواقف الغربية لبنةً خاصة في البنية النصية أثرُت التجربة الشعرية، ولعل الشخصية الفلسفية أوفر حظا من غيرها، لكونها تعبر عن الفكر الغربي وتحمل صوته القومي، وهو ما يسمح بتكوين ثقافي متعدد المذاهب والتوجهات.

يقول الشاعر:

وسنُقرَاطُ مَا عَادَ يَهِفُو ..إلَى الحِكمَةِ الحَالِمَهُ (1) فَقدْ طَلَّقَ العَقلَ والنَّقلَ والفَلسَفَهُ وألْقَى طُقوسَ الوَرَعْ وصنارَ بحمدِ الإلهِ وزيرًا... لَدَى الطُّغمَةِ الحَاكِمَهُ..

وعبر مبدأ التحويل والابتعاد عن النقل، يؤسس الشاعر خطابه ليجرد الشخصية الفلسفية ( سقراط) من علمها وفكرها، ويجعلها بدا تحركها السلطة الحاكمة.

إن تلك المفارقة تمكننا من استيعا ب سلبية انتقال رمز الوعي التام والجدل المثير إلى مثال الانقياد والخضوع.

> وصدِيقِي.. (2) يَصُبُّ دَمِي فِي فَمِي ويَسألُنِي عَنْ جُنون البَقرْ وعَن ((مَرادُونَا)) وعَن طِفلَةِ أَنْجَبِتهَا ((مَادُونَا))

> > وعَنْ شَارِع مِنْ دَمٍ يَستَحِي مِن حَجرْ

(1) أحمد شنة: طواحين العبث ،ص 107.

(2) عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص 65.

إن حضور الرموز الغربية خطاب ساخر غيرجم ولع العربي بالثقافة الغربية واستلابه الفكري المتوجه نحوها، يراها المركز ويجعل ذاته هامشا، يتطلع إلى نبش أخبار الآخر، ويعيش في دوامة الدماء وبالوعتها يواجه حياته بدماء تجرى في عروق الآخر.

ويتوجه "أحمد عبد الكريم" في قصيدته "الهدهد" صوب رمز الفضيلة "ديوجين" : لَو أَنَّكَ تُبصِرني يا (دُيُوجِيْن) (1) لَو أَنَّكَ تُبِصِرُ عَينَ الْعَينْ،

رئة الصَّوَّان

ومهماز القَفْر.

يلاحق الشاعر شخصية ديوجين الحكيم ليدعوها إلى إبصار ذاته، لاسيما وهي الذات المتصوفة التي تجتمع بالشخصية المستحضرة في الزهد والترفع عن ملذات الدنيا، ولعل في تلك الدعوة بحث عن حقيقة يريد الشاعر إظهارها.

<sup>\*</sup> ديوجينيس ابن هيسزياس، عاش في اليونان في القرن الرابع قبل الميلاد كان مواطنا شهيرا في مدينة سينوب ونفي حوالي منتصف القرن الرابع لأنه فيما يقال قد شوه العملة الزائفة التي ظهرت في ذلك الوقت ومنذ ذلك الحين صار زعيم الكلبية ، ولقد كان أفلاطون على شيء من الصواب في قوله الذي يروى عنه وهو أن ديوجينيس كان سقراطا مجنونا. رأى ديوجنيس أن تحقيق الفضيلة يتم عن طريق بلوغ الاكتفاء الذاتي والوسيلة إلى الاكتفاء الذاتي هي أن يتحرر الإنسان من أي قيد خارجي من قيود الأسرة أو المجتمع، أو من أي اختلال باطني في الرغبات أو الانفعالات فهو برفضه كل أنواع الملكية، وكل ما قد يقيده... فقد احتفظ لنفسه بسيادته على تلك الملكية التي لا يمكن لأحد أن يسلبه اياها وقد اقتضت هذه التعاليم من ديوجينيس تمرسا ومرانا سواء من الناحية الجسمية أو العقلية لذا جعل الرجل من حياة التواضع والفقر فضيلة وقد احتقر التربية والتعليم النظريين ورأى أن الفضيلة تظهر في الأفعال. ينظر للإفادة: الموسوعة الفلسفية المختصرة، ترجمة، فؤاد كامل وآخرون، مراجعة زكى نجيب محمود، دار القلم، بيروت لبنان، (دت)، ص 200-201. (1) أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 13.

## 3.2 – الرمز الأسطوري:

يختلف مفهوم الأسطورة، لأنها «مصطلح ذو مدى واسع من الدلالة ، ويمكن تقسيمه إلى جزء رومانسي وآخر عقلاني. » (1) وبالرغم من كونها « عبارة عن قصة أو اعتقاد خرافي لا أساس له من الصحة » (2) ، إلا أنها تمثل «حكاية مقدسة يؤمن أهل الثقافة التي أنتجتها بصدق روايتها إيمانا لا يتزعزع، ويرون في مضمونها رسالة سرمدية موجهة لبني البشر. فهي تبين عن حقائق خالدة ، وتؤسس لصلة دائمة بين العالم الدنيوي والعوالم القدسية » (3) ، ولعل ذلك التباين بين الإيمان بقداسة المحتوى الأسطوري سالفا وخرافية النص اليوم يحدث مشكلة و « مشكلة الأسطورة تكمن في كونها لا تحاكي الواقع و لا تتماشى معه، كما أنها لا تعطي الحجج الكافية » 4 ، لذا يصعب الاقتناع بمعطياتها.

إن الأسطورة شكل للمكبوت التاريخي الناطق بالخلود في مقابل الفناء، ترسخ إمكانية البقاء. وهي إحدى المنجزات الفنية التي تتاعت الحياة في ركام التعفن والوحشة الآسرة للذات، المكبلة لأفعالها وخيالها.

وقد مثّل الفكر الأسطوري محور الرغبة الإنسانية، باعتباره جسرا يربط بين العالمين الدنيوي والمقدس، ولأن توق الذات للعود الأبدي والاتصال بالزمن الدائري كان يتم من خلال عبور ذلك الجسر، مثلت الأسطورة الملاذ من الخطيئة نحو الخلود والجمال.

Concise ) <sup>3 1</sup>//

Dictionary of Literary Tems,:Oxford University Press, London, , -Chiris Baldick,Concise) <sup>3 1</sup>/(
the term has a wide rang of meanings, which can be divided roughly into' «1991, p 163
rationalist' and ' romantci' versions: in the first, a myth is a false or unreliable story or
»belief/

<sup>(3)</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى ، درسات في الميثولوجيا، والديانات المشرقية، منشورات علاء الدين، دمشق، ط $_{1}$ ، 1997،  $_{2}$ ،  $_{3}$ 

the « 276 Joseph T.Shipley, Dictionary of Wold Literary Tems Boston:The Writer 1953, P <sup>4</sup> problem of myth is considerably perplexed by this fact, and by the complementary evidence»

ولعل السبب ذاته كان وازعا ملحا للإنسان الحالي، ليتصل بذلك الفكر الذي يمثل الزمن البكر، تعلقا منه بالأزلية والنقاء والفطرة، لاسيما وهو يراهن الخيبة والفاجعة، وهنا وجد انتماءه ينجذب نحو تلك القيم والمقومات التي يفتقدها الآن.

وما أحوج الشاعر الجزائري أن ينتقل عبر برزخ الثقافة نحو الموروث، ليعمق بنية نصه الدلالية، ويثري مرجعياته الفنية، لذلك استثمر العديد من الرموز الأسطورية ولكون الأساطير «حلقة اتصال هامة بالماضي »<sup>(1)</sup> وفي الماضي تتقيب عن الهوية، استند نور الدين درويش إلى نصها ليكتب ثلاثيته بداية بالبحث عن البدء والتكوين والتأصيل للكيان الإنساني ( البذرة واللهب/ التراب النار) ولادة جديدة من رحم النار (رحم الأرض ) وفي البعث تحول وارتحال، لذا استقطبت عتباته النصية محددات الانتقال والخروج ( السفر الشاق – مسافات) رمزا للبعث والتجدد:

## أُحِبُ أَنْ أَظَلَّ مِثْلَ طَائِرِ الفَغِيقِ (2) \*

نفسر ذلك بأبن النار هي أصل الكون والمادة الأولية التي تتحكم في التحولات التي ينتقل بها كل عنصر إلى الآخر من عناصر الكون الثلاثة الكبرى(الماء – النار – الأرض التراب) فيما تقول فلسفة هرقليطس. إن الموت الناري عودة إلى النقاء في هذا السياق، ولادة جديدة من رحم النار الذي يقال رحم الأرض – الأم نفي للدنس، و استعادة للجوهر الأنقى. إن النار تأكل كل ما يقبل الفساد والموت الكنها تبعث كل ما كان نقيا، فتجعله أشد صفاء، عندما تخلصه من شوائبه، وتجعله مخلدا ، لأنها تنفي عنه كل ما يقترن بالفناء. لذلك دخل هرقل محرقته الهائلة التي صنعها بيديه – كما لو كان مظطجعا في وليمة مزدان الجبهة بأكاليل الزهور – ليصطفي عنصره الإلهي الخالص. و كذلك يخرج الفنيق من النار التي انبعثت من رماده ، بعد أن نفت النار عنه كل ما يخامره من أوشاب الفناء، و كذلك اختيار أمدوقليس –الفيلسوف الألماني – الموت الذي يصهره ويمزجه بالعنصر النقي – النار – عندما ألقي نفسه في بركان أطنه

<sup>(1)</sup> أمين سلامة: الأساطير اليونانية و الرومانية،دار الفكر العربي، ص 07.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: البذرة واللهب ، ص58.

<sup>\*</sup>الفنيق phoenix – phenix طائر أسطوري فيما يقال، أجمل ما تكون الطيور. كان يظهر مرة كل خمسة قرون – في مصر، قادما إليها من أعماق جزيرة العرب، ليحل في هليوبوليس (معبد رع – الشمس). وهو فريد في نوعه يبني محرقة موته بنفسه. ويشعل فيها النار بحركة جناحيه، حتى إذا احترق استحال رمادا – نهض مرة أخرى – من رماده، فتيا مخلدا. و الفنيق رمز مزدوج على هذا النحو: يجمع بين النقيضين اللذين ينطوي عليهما عنصر النار. يضاف إلى ذلك أنه ينطوي – ذاتيا – على عنصري الأنوثة والذكورة المنفصلين في غيره من آلهة الولادة الجديد مثل تموز / وعشتار ،أوزيرس/ إيزيس، أدونيس/أفروديت.

مُرَفْرِفًا طَليقٌ

أَمُوتُ فِي حَرائقِي

ومِن رَمادِ خَفقَتِي و جَمرَتِي أَفِيقُ

إن الصراع بين الحياة والموت هو رحلة للبحث عن الهوية، من أجل ترسيخ الحضور، حيث تتمتع الذات بالكبرياء والتحرر، لذلك يصبح الرمز الأسطوري (الفنيق) أداة دالة على النقاء من قبح الوجود و الاغتسال من كل دنس.

إن الطيور رمز للهجرة والانتقال، وهو ما ترجوه الذات التي تهوى التحرر وتتزع نحو الحراك المستمر. ويكرس الاحتراق والانبعاث صراعا وجوديا بين الجدليات، مما يسفر عن رؤية تغيرية تمارس التحول من زمنها "زمان الرماد والانهيار" نحو تكوين مختلف.

و مع أن هذه الصورة قائمة على المشابهة (رمز الفنيق / مشبه يه)، إلا أن الشاعر استدرك ذلك الخفوق الفني بتضمين مادة الأسطورة نسيجه الشعري، مما جعل أجزاء صورته متماسكة، لاسيما وأنه أقام لقاء داخليا متينا بينه وبين رمزه .

ويسافر النص باستلقائه على البساط الأسطوري نحو الانفتاح الدلالي، ليبعث مغايرة تكشف الحدث وتعمق الرؤى بحراك رمزى متجدد:

لَستُ أَخشَاكَ (1) عَجِّلْ أَيَا قَاتِلِي

أطلِقِ النَّارَ،

و يقول باشلار – إن النار هي الموضوع الأول الذي ينعكس عليه العقل الإنساني ، و إن اقتحام الإنسان لها هو الذي ميز تحديدا ، ما بين الإنسان و الحيوان. ينظر جابر عصفور : رؤى العالم، عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط<sub>1</sub>، 2008، 230–239.

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: مسافات،ص 47.

اقْرًا عَلَى جَسدِي آيةَ البَطشِ واشْفِ غَلِيلَكَ يَا سَيِّدِي بِالكُمُولِ واشْفِ غَلِيلَكَ يَا سَيِّدِي بِالكُمُولِ ولَكنَّفِي صِرتُ عَنقاء \*... أُولَدُ مِنْ رَحِم المَوتِ أُولَدُ مِنْ رَحِم المَوتِ اقْرًا عَلى جَسدِي آيةَ الخُلدِ اقْرًا عَلى جَسدِي آيةَ الخُلدِ واقْرَع عَلى نَحْبِ الانْبِعَاثِ الطُّبولَ وَاقْرَع عَلى نَحْبِ الانْبِعَاثِ الطُّبولَ تَهَيَّاتُ للمَوتِ،

يلتصق الشاعر بطائر (العنقاء)، ليمارس تحولا يفك أسره من قيود الإرغام، ويهبه السيادة التي تجعله يقرع الطبول تهليلا للموت، طالما كانت المحطة التي تتبدل فيها لحظات الانتكاسة والخنوع إلى زمن الولادة.

وواضح أنه ثمة استرسال تصويري، سيقود الشاعر إلى تبني الفكرة العامة التي يطرحها المتن الأسطوري دون تصريحه بنوع طائره:

أَوْرَثَنِي الطَّيرُ سِرَّ الغِنَاء<sup>(1)</sup> أُغَرِدُ حِينَ أَشَاء

ويتردد الوثاق الرابط بين الطير والشاعر بكثرة في دواوينه ليكون معبره نحو الخلاص، فهجرته هي ذاتها رحلة الشاعر الجاهلي التي يسبغها دهان الاستمرارية، لقد انطوت ضمن مداراته

<sup>\*</sup> عنقاء: طائر بعض ريشه ذهبي وبعضه قرمزي مقدس لإله الشمس في القطر المصري، يظهر للبشر كل خمسمائة سنة ، إذ أشرف أجله على الانتهاء يضع بيضه في عشه ويموت وسرعان ما كانت تققس البيضة عنقاء جديدة إذا ما وصلت إلى سن البلوغ حملت أباها الفاني في العش إلى

هيليوبوليس في القطر المصري ووضعته فوق المذبح إله الشمس وحرقته (ينظر بلفنش: عصر الأساطير، تر رشدي السيسي، دار النهضة العربية، (د،ط) ، 1966، ص 425-426.

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: البذرة والهب، ص 40.

في معناها المعجمي، وأصبحت كرمزوم بقاء ترثه اللغة في انزياحها، إذ يصير الغناء بقاءً، فيتحدان لدغدغة انفعال القارئ.

و يتكئ نص "عز الدين ميهويي "على الرمز ذاته (أسطورة الطائر الفنيق)، ليشارك في صلة الموت والانبعاث ويعقد تواشجا بين نصه والنص السابق:

وهَذَا النَّهِرُ يَجِيءُ جَنائِزَ سَودَاءُ (1) والشَّاعِرُ يَفتَحُ للآتِينَ مَقَابَرهُ الأُولَى.. يَتَوسَّهُ كَالْفِنِيقِ رَمادَ الْعُمرِ ويَفتَرِشُ الْكَلِماتُ ويَفتَرِشُ الْكَلِماتُ ويَلتَجِفُ الأسماءُ

يتماهى الشاعر مع طائر الفنيق (علاقة مشابهة) ، إذ يحمل هموم دهره ، ويجعل من الكلمات محرقة للعابرين، إنه يخرج من رماد زمنه المميت ، المقمط بحداد الجنائز اللامنتهية ، ويحترق ليفسح المجال للغة الخالدة ، ويكون الأقدر على البعث ، والتحرر من سلطة الفناء، حيث تُبْعَث أسطره نورا في ظلام الراهن المفجوع ، وتكتسح دولاب الزمن الدوار لتسترد كبرياءها الذي قُهر.

ويرتدي الشاعر درعا آخر للتجدد وهو "تموز" غير مصرح بالشخصية الأسطورية، مما يسهم في رسم مشهد درامي يضيء الواقع:

أنًا المَيِّتُ الحَيُّ (2)

لازَمنِي المَوتُ أَثْنَاءَ بَعثِي،

وأثناء مَوتِى،

وفي لحظات العبور

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي:عولمة الحب عولمة النار،ص10

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: مسافات،ص 49.

تَمزَّقتُ أَكْثَرَ مِنْ مَرَّةٍ،

ومتُ أكثرَ مِنْ مَرَّة،

كَانَ مَوتِي بَطِيئًا بَطِيئًا

ومِثلِى أنا لا يزُولُ

يجتمع الموت والحياة ليشكلا الدائرة التي تحيط بالذات المهتزة من مدار إلى آخر تتهيأ لموتها البطيء وتموت أكثر من مرة ولكنها لا تزول.

إن في لم هذه القطبية المتنافرة ، لقلبها إلى الانسجام والتلاحم طرح ا وجودي يجعل من العدم بؤرة جمالية تلازم الذات، إذا كان وجودها لا يهبها التحرر ، فإن البعث يمنح للذات تجددها وميلاده الفتي الطاهر، و تتبعث الحياة في (1) كل الأشياء عندما تجتمع.

وتبقى أسطورة البعث سلاح الذات الذي يحرسها دوما من غدر الزمن:

<sup>(1)</sup> تم تأويل دورة الطبيعة وفق هذه الأسطورة وهي تحكي أن عشتار «كانت روحا للنبات ، تقضي جزء من السنة في باطن الأرض، وجزءها الآخر في نسغ الحياة النباتية، إلهة مزدوجة تمثل العالمين ، وتنتقل بينهما... وعندما أخذت بالخروج من مملكة الطبيعة والتحول تدريجيا إلى سيدة لها بدأت صورتها المزدوجة بالانقسام » أوكان نتاج انقسامها في شقها الأول بنت وشقها الآخر ابنها تموز الذي هو: «روح النبات التي تموت وتحيا في دورة مستمرة باقية، بمعونة روح الخصوبة الكونية التي يتوقف عليها إنعاش الابن القتيل واستعادته من العالم الأسفل » فراس السواح: لغز عشتار ، الألوهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة ، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة ، سوريا ، ط2002، من . 292 وقد تروى الأسطورة بأسماء أخرى بينما يبقى مضمونها واحدا فتقضي الأم « الأيام في ندبه وبكاء روحه الغائبة. وعندما لا يجدي البكاء فتيلا، تتهيأ للشروع في رحلة طويلة للبحث عنه. وتخاطر بالنزول إلى العالم الأسفل لاستعادته وتحريره من قبضة سيدة الموت، فتفلح في مهمتها وتستعيده إلى الحياة من جديد . إلا أن عهده بالحياة في العالم الأرضي لا يدوم طويلا ، ويهبط إلى العالم السفلى من جديد مبتدئا دورة أخرى . » فراس السواح: لغز عشتار ، ص 293

تَبَيَّنَ لِي أَنَّنِي المَيِّتُ الحَيُّ هَذِي الحُرُوفُ حُرُوفِي (1) وَلَكِنَّهُ الدَّهرُ خَانَ

# تَعَالَ أيا خَاطِفَ الصَّوتِ والسَّمع إنِّي هُنَا

تأبى الذات الوجود ، إذا كان عاجزا على منحها الانعتاق، ويصبح العدم حين ثذ أجمل منه، وعليه تتولى الكلمات حمل الرسالة الأبدية التي تتحدى سطوة الزمن.

وتلتصق أسطورة العنقاء بالذات الفردية لتكون دالا على أسطورة الذات الشخصية ومترجمة للهم الداخلي الذي أرق الكيان بعد محاولات النهوض المتكررة.

ويركض الشاعر "نور الدين درويش" في فضاء الديدال<sup>\*</sup> وذلك في قصيدته "لم أمت": تَعِبتُ مِنَ الرَّكِض.. (2)

لا تُمسِكِي بِيدِهَا أيَّتُها الأرْضُ

لا تُمسِكِي بِيدِي،

إِنَّنِي رَاغِبٌ فِي النُّزولْ.

إن انتقاء الموت كان لأجل إنهاء السفر الشاق ، الذي أثقل كاحل الذات وأرهق خطاها، فالحياة متاهة لا تتتهي مداراتها، دوامتها تخنق الذات، فهي بمثابة فضاء الديدال.

ويندمج الشاعر مع شخصية سندباد <sup>3</sup> في قصيدته "حفر في قارورة"، ليعالج حركة التحرر التي تصبو إليها ذات تعاني الحصار:

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: السفر الشاق، ص27 .

<sup>\*</sup> سمي فضاء الديدال بهذا الاسم نسبة لدايدالوس وهو صناع مفرط المهارة، بنى المتاهة التي فر منها ثسيوس بواسطة لفافة الخيط التي أمدته بها اريادتا، وهذه المتاهة مبنى ذو ممرات متشعبة عديدة ، ومفارق يفتح الواحد بمنها في الآخر، دون بداية أو نهاية على ما يبدو ، مثل نهر ميندر الذي يتدفق حينا إلى الأمام وحينا إلى الخلف، في مجراه في البحر .وقد بنى دايدالوس المتاهة للملك مينوس ، ولكنه بعد ذلك فقد عطف الملك ، فسجنه في حصن ، فحاول الفرار من سجنه فنجح. بلفنش: عصر الأساطير، ص 227.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: مسافات، ص 51.

<sup>3</sup> يقول عز الدين إسماعيل: السندباد تاجر يجوب بسفينته البلدان بحثا عن الطرائف ويتعرض في رحلاته لمواقف شاقة لا يخرج منها إلا بعد عناء ومغامرة هذه شخصية عادية وغير عادية في الوقت نفسه ،هي عادية على المستوى الجمعي

جَرِجَرِتُ جُذُورَ الشَّجَرِ المَذَبُوحِ (1) لِلْنَّهرِ.. و سَابَقتُ التَّيارَ! حَامِلاً مَوتِي حَقِيبَة، أتَحَدَّى فِي جَفافِ الرَّفضِ، قَحطَ الرِّحلَةِ / التِّيهِ، وسِندَانِي عَقِيدَة

في رحلة أزلية يمارس الإنسان صراعه المستمر، وتوتره الدائم في واقع الأزمة حاملا موته يحاول المواجهة، غير أن سفره المضني ومغامراته الطويلة لا ينتهيان. وهو ما يجعله يرزح تحت كفن المعاناة لا خلاص له غير الصمود والمقاومة، يتخذ من خطى سندباد أثرا له باحثا عن الأسرار، أين يخوض في المجهول ويلاحق الحقائق.

ويرسخ الشاعر مسعاه نحو التحول مكرسا معاني النضال الدائم، بالعودة مرة أخرى إلى أسطورة السندباد:

يُلاحِقُكَ البَحرُ بالذِّكرِيَاتِ، (2)
ويَخطِفُكَ المَوجُ سِرًّا إِلَى شُرْفَةٍ لا تَراهَا وَتَهدِرُ فِيكَ.. ويَأْتِي الهَدِيرُ هُو البَحرُ والبَحرُ أنتَ، هُو البَحرُ والبَحرُ أنتَ، وأنْتَ هُذَا السِّندِبَادُ وذَا الرَّاحِفُ السَّرْمَدِيُّ تُلوِّنُهُ بِيدَيكَ وذَا الرَّاحِفُ السَّرْمَدِيُّ تُلوِّنُهُ بِيدَيكَ

للإنسان، لأن قصة الإنسانية إجمالا - وفي إيجاز - هي قصة المغامرة في سبيل كشف المجهول. وهي غير عادية على المستوى الفردي، لأننا ألفنا الفرد الذي تتلخص فيه التجربة الإنسانية نادرا وكون السند باد عاديا وغير عادي في الوقت نفسه هو الذي جعله... شخصية رمزية عز الدين إسماعيل: الشعر العربي، قضاياه وظواهره الفنية و المعنوية، ص 203.

<sup>(1)</sup> أحمد حمدي: الأعمال الشعرية غير الكاملة، أشهد أني رأيت، المكتبة الوطنية الجزائرية، الجزائر ، (دط)، 2007، ص233.

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الكريم موعظة الجندب، ص 98.

## وتكسِرُهُ بالشِّراع..

يتوحد الشاعر بالبحر ليصبح الذات السندبادية التي يلوكها الموج بين فكيه، إنها رمز القلق الإنساني والطموح الجموح، ومن هنا يتحول فضاء الغنى والكنوز إلى مكان مرتجف يجسد امتداد الظلمة، ويرسم المسار المجهول.

إن البحر صورة لباطن مهزوم تهزه أزمة الاضطراب؛ لذا ربما تكون الاستعانة بسيّد المغامرة والبحث رحلة نحو الارتقاء إلى مواطن السكينة.

وتستعين الذات "بأدونيس" لرسم مسار التغيير المأمول، ببعث صورة نوعية لإنسان هذا الزمن:

آهِ ..آهِ! أُنَادِيكَ: مِهيَارُ! (1) مِنْ خَلْفِ..خَلْفِ البِّحَارِ أُنَاديكَ..

أنْتَ! إِلَهُ الخُصوبَةِ والبَعثِ!

يا.. يَا أَدُونِيس!

يحاول الشاعر بأداة النداء، وحركة الاستغاثة والتوجع أن يستدعي تجربة البقاء الأمدي، ويمثل التكرار الحركة الدائرية الملتفة، التي تصنع صيرورة الوجود، من خلال بعث منبع الحركة وعودتها إلى مصدرها من جديد، وربما كان جامع هذا اللقاء هو صراع الذات مع العدم وإصرارها على البقاء، « فالنزوع الأسطوري يعمل على التخفيف من سلطان النزعة العقلانية »(2) وبه تتطلع الذات نحو الرغبة وتتمكن من عناق المأمول.

ويتجه "عثمان لوصيف" إلى آلهة الجمال والحب، ليعمق ذلك الإحساس العاطفي الذي تتمتع به الشخصية المعبو عنها:

(2) فراس السواح: الأسطورة والمعنى ، درسات في الميثولوجيا، والديانات المشرقية، ص 29.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: أبجديات، ص 55.

آه! حُورِيَّةٌ أَتَمَلَّى جَمَالاتِها (1) وَأَشُمُ عَبِيرَ الأُنوتَةِ فِيهَا

ودفء الخرير

جِنِيُّ الشِّعرِ تُلهِمُنِي دَهَشًا ومَواجِيدَ..

فِينُوسُ تَطلَعُ مِن صَدَفِ البَحرِ

مَحفُوفَةً بالفَقاقِيع

تَختَالُ بَينَ الشَّواطِئ مَزهُوَةً

أو عَرُوسٌ إِلَهِيَّةُ سَتَعَدِرُ مِن مَلَكُوتِ السَّماوَاتِ

إن آلهة الحب تتحد بالذات الإنسانية (الطبيبة) التي ألهمت الشاعر ، و جعلته يلتحم بالكون ساجدا أمام آيات الجمال.

كلما أوغل في الأشي اء أوغل في ذات ه إلى أن يفن ى ضمير الأن ا بماهية الوج ود، (التطابق) ومن شأن تلك المطابقة في الهوية أن تحول فصول الذات إلى مشاهد العالم المنظور.

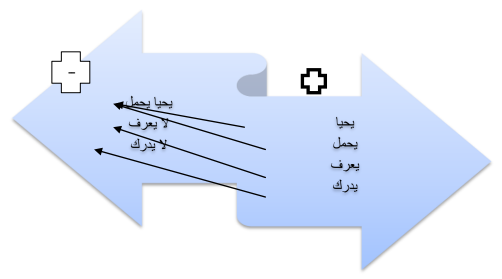
ويكشف "عقاب بلخير" في قصيدته "غابت الشمس غابت" عن ذلك العذاب الأبدي، الذي يعيشه "سزيف (\*)" محملا الأسطورة ملمحا جديدا يعيد صياغة التراث بتبديل الصخرة شمسا:

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف:أبجديات، ص79.

أَيْنَ سِيزِيفُ بِعِبِ الْقَلَقِ يَحيا (1) يَحمِلُ الشَّمسَ ولَا يَعرِفُ سِرَّهُ قَدَرُ الْمَكلُومُ فِي هَذِي الْحَيَاةُ قَدَرُ المُشتَاقِ لَا يُدرِكُ صَبرَهُ قَدَرُ المُشتَاقِ لَا يُدرِكُ صَبرَهُ قَدَرُ المَيِّتِ فِي صَمتِ الرُّفَاةِ

تقدم هذه الأسطر الشعرية، بدوالها التعبيرية وأجزائها التصويرية ضبطا للتماسك الدلالي بمرجعية ميثولوجية، حيث تسقط العناء الإنساني في إطار الحتميات المطلقة، التي تفصح عن أزمة القيد وعبثية القدر وعقم المقاومة.

لذلك تحيل لفظة (قدر) المكررة إلى متعلق شرطي، يحتضن منظومة الرتابة الزمنية القاهرة للذات الإنسانية. كما ترمز البنية الفعلية إلى خطية المنحى المعرفي الذي يسعى الإنسان خلفه، ثم يعود إلى تقويضه.



مخطط (10) يوضح تحول الفعل من الدلالة الموجبة إلى السالبة بفعل المجاورة أو النفى في قصيدة "غابت الشمس غابت"

. \* حكمت الآلهة على سيزيف بأن يرفع صخرة بلا انقطاع إلى قمة الجبل، حيث تسقط الصخرة بسبب ثقلها ثانية. لقد ظنوا

حكمت الالهة على سيزيف بان يرفع صخرة بلا انقطاع إلى قمة الجبل، حيث تسقط الصخرة بسبب تقلها تانية. لقد ظنوا لسبب معقول أنه ليس هناك عقاب أبشع من العمل التافه الذي لا أمل فيه. ..وقد اختلفت الآراء بشأن السبب الذي جعل سيزيف يعمل دون جدوى في العالم السفلي، ولنبدأ بالقول أنه متهم بالسخرية من الآلهة. لقد سرق أسرارها. فقد اختطف جوبتر ايجينا Egine ابنة أسوبس ( اله النهر Asopos) ، وتأثر الوالدمن اختطافها وشكا أمره إلى سيزيف. ولما كان سزيف يعلم بأمر الاختطاف فقد عرض على أسبوس أن يخبره عنه على شرط أن يعطي ماء إلى قلعة كورنث. وعقب على ذلك في العالم السفلي. ألبير كامو: أسطورة سزيف، le mythe de sisyphe ، تر أنيس زكي حسين، ص 138.

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: السفر في الكلمات ،منشورات إبداع، الجزائر ،ط 1992، ص 22.

تؤشر هذه الفواصل إلى أجواء التكرار، التي تميز الحياة الإنسانية، إلا أنها تبين نسق التباين والتضاد القائم، من خلال تشويش الرتب أو ارتداد الفعل بأداة النفي، لتخضع بدورها إلى تقاطب (موجب سالب)، يمثل دور التواتر الذي تخضع له نظامية الوجود بتناقضاته.

و عجتار "الأخضر فلوس" عنوان قصيدة " الصخرة " استحضارا للخلفية الأسطورية "سيزيف":

سَأَلتُ تَتَابُعَ خَطوِي (1)

عَلَى الدَّرب قَالَ:

« تَكُونُ! »

ولَكنْ عَلَى قِمَّةِ الصَّخرَةِ الوَاقِفهُ

مِياهًا مُلوَّثَةً تتهادَى

وطِفلاً يُسمَافِرُ فِي العَاصِفَةُ!

إذ يعيد تأسيس الأسطورة من جديد ، عبر صمود الصخرة رغم العاصفة والحياة الملوثة، فوقوفها ينسف عنها ترسبات الماضي، ويلقي بها إلى قمة التحدي، لتتوحد بالثبات والاستقرار وتهجر أسطورة تقلبها بين الهبوط والصعود.

لقد كان توظيف الشاعر لأسطورة سيزيف مصعدا نحو الحلم والأمل المفقود ،حتى إنه ربط بين الصخرة وذاته ليشير إلى صم ودهبرغم المشاكل والأزمات ، ويظهر صراعه بين أن يكون إنسانا أو يصبح صخرة جامدة.

وفي نسق ملحمي تتآزر عناصره بالمزج بين التراث الشعبي والأسطوري والصوفي يستحضر الشاعر أسطورة "جلجامش" في قصيدته "مقام الصبا":

.

<sup>.</sup> 32،31: الأخضر فلوس عقول البنفسج، ص

ذَرْنِي أُعِيذُكَ مِن غَيبَةِ الشُّعَراءِ (1)

ومن الحنَّة النَّائِلِيةِ

ها الورْدُ وِرْدُكَ

والجَسندُ القُرْمُطيُّ ردَاؤُكَ

يا (جَلْجَميشُ) المُتَوَّجُ في ألق الرَّعْشَةِ.

تمثل العودة إلى الأسطورة البابلية مؤشرا على قلب صفحة الزمن باتجاه الماضي، أملا في التعلق برغبة البطل جلجامش، وهذا يعني انحراف الذات نحو نافذة الأمل، غير أن تلك الخيبة التي منى بها صاحب الأسطورة تمارس سلطتها في النهاية فتحدث انقلابا.

وفي ربط الكينونات الحاضرة بالأسطورية، يقوم الإحساس بتلاحق الفشل الإنساني وهو المركز الذي يمثل مُحصّلة أشعة القلق المصيري.

ويستعين عبد الله العشى بالأساطير العربية ليبحث عن مساره الصحيح:

<sup>\*</sup> هو حاكم مدينة أوروك القوي الشجاع ثلثاء إله وتلثه بشر، وقد أرهق مواطنيه بأعمال السخرة، مما جعل أهل أوروك يتضرعون إلى الآلهة كي تخلق رجلا نظيرا للجلجامش في البأس ، ليوقف جبروته ، فاستجابت الآلهة وخلقت أنكيدو البطل المتوحش ، وبعد أحداث غير قصيرة يلتقي البطلان ويتصارعان في معركة تنتهي بانتصار جلجامش، الذي قرر أن يتّخذ أنكيدو صديقا. وقويت العلاقة بينهما، لتبدأ الرحلة الأولى التي قتل فيها خمبايا بعد استسلامه. وقد أبهرت عودة جلجامش منتصرا عشتار فعرضت الزواج عليه، لكنه سخر منها، مما أغضبها فطلب من والدها آنو إله السماء أن ينتقم لها ويرسل الثور السماوي، ليفتك بأوروك وأهلها، لكن جلجامش وصديقه تصدا للثور فقتلاه. غير أن أنكيدو بموت بعد مرضه ويبقى جلجامش حزينا، ويبدأ رحلته الجديدة منفردا باحثا عن الخلود. وأرشدته صاحبة إحدى الحانات إلى ملاح ليأخذه بسفينته إلى الرجل الخالد أوتتبشتي، الذي يسكن جزيرة دلمون على الساحل الآخر من البحر. وعندما انقاه أخبره أنه كوفئ الخلود لأنه حمل الكائنات هروبا من الطوفان. وأمتحن أوتتبشتي جلجامش بعدم النوم ستة أيام وسبعة ليال، فلم يستطع. وعندما هم جلجامش بالعودة، أخبره أوتتبشتي بعد شفاعة زوجته أن يغوص في البحر ويستخرج نباتا شوكيا له فعل عجيب. فهو يمنح آكليه شبابا متجددا، وفعل جلجامش ذلك، عزم على أن يعطي أهل مدينته هذا النبات لكنه في الطريق نزل عند بئر ليغتسل ، قشمت الأفعى شذا النبات السحري، فاختطفته وسلبت الخلود من البشر. ينظر لمعرفة الطريق نزل عند بئر ليغتسل ، قشمت الأفعى شذا النبات السحري، فاختطفته وسلبت الخلود من البشر. ينظر لمعرفة التفاصيل: فهد أبو عيسى: ملحمة جلجامش، وزارة الثقافة، عمان ، الأردن، (د ط) ، 2009، ص 10–26

الخَوف طَائِرٌ يَطِيرُ مِنْ أَمَامِي (1) وَلَهُفَتِي تَسِيرُ فِي خُطوَاتِي كَأَنَّمَا يَقُودُنِي أَعْمَى عَلِيل كَأَنَّمَا يَقُودُنِي أَعْمَى عَلِيل نَادَيتُ يَا زَرِقَاء نَادَيتُ لَمْ تَرُدْ فَضَجَّتِ الخُطَى

يلتقي الشاعر بالموروث الحضاري لأمته مستنجدا بزرقاء اليمامة ، في محاولة وضع لإثبات الهوية، ليداري خوفه الملتهم لمعالم السبيل ، لكن ند اءه ينحصر بين ثنايا الصدى ، وترتد كلماته إلى جوفه عاجزة على مساندته في اجتياز جسر الأحداث الوجيعة .

وضروري أن نقول في شاعر التفعيلة الجزائري أنه اجتهد في توظيفه للرمز الأسطوري لينقله من صورة جزئية قائمة على المشابهة أو مجرد مادة مضمنة إلى تبني الفكرة العامة التي تطرحها الأسطورة وعدم التصريح بشخصياتها وصولا نحو الابتكار عن طريق تحوير المتن الأسطوري لكنه غفل عن المزاوجة الأسطورية.

ومما لا شك فيه أن الأسطورة تؤسس في النص الشعري نظاما رمزيا يثير التأمل ويدعو للمحاورة بين الذات وواقعها لاسيما وأن « الشعر يقوم بإعادة برقعة الطبيعة بذلك الستار الصوفي الأخاذ ، بعد أن نزعت الثورة العلمية عنها قدسيتها وكشفت الأسرار عن كثير من مجرياتها ومن هنا [تتأتى] ضرورة الفن الذي يعيدنا إلى الطبيعة ويعيد وحدتنا معها ككائنات طبيعانية بالدرجة الأولى ، كما يعيدنا إلى التأمل في الغايات القائمة خلف المظاهر الكونية

<sup>(1)</sup> عبد الله العشى :يطوف بالأسماء ، ص 50

الخفية، ويرجع إلينا ذلك الحدس الخلاق، والإدراك الباطني للمدهش ، والرائع ، والفائق ،...القدسي. » (1) ومنه فالأسطورة تركيبة درامية، توحد بين صوتين صوت الذات وصوت الجماعة، وتجمع عالمين عام داخلي، وآخر خارجي، كما تسهم في معرفة الذات لذاتها «فإذا كانت الحياة شتيتا مختلطا، فإن الأسطورة قد نظمت هذا الشتيت، وحددت للإنسان وضعه ورأبت كل صدع بينه وبين نفسه. »(2).

لقد حققت الصور الحداثية الشعرية والرمزية تكثيفا دلاليا عمق التجربة ومنحها بعدا شموليا فتح شهية القارئ، لمتابعة جوهر المعنى فراح يتلذذ بنكهة المغامرة، ويستمتع برائحة الإجهاد في ملاحقة المسكوت عنه ، مما وضع الذات في حلبة النزال الدائم مع الوجود المستمر فغاصت في بواطن الغياب تبحث عن مغزاه وتتواصل مع أسراره حتى غدت إشارة تراقص باقى إشاراته.

لقد حاول الشاعر الجزائري أن يعبر عن واقع متشظِ فوق المدى الزمني المتقلب، فكانت قصيدته بؤرة تصويرية، وكانت صوره محمومة بمحن الواقع، لذلك طارد الأحلام الطيفية المعبقة بملذات الانعتاق، وأفرغ ما بداخله من أزمات.

ويبدو أنه لم يتوقف عند هذا فحسب، بل بحث في موروثه عما يكسب نصه طاقات متجددة تمكنه من تنظيم عالمه الخاص .

(2) عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، ص 229

\_

<sup>. 30</sup> فراس السواح: الأسطورة والمعنى ، دراسات في الميثولوجيا، والديانات المشرقية ص $^{(1)}$ 

#### 3-جمالية توظيف النص الغائب في الخطاب الشعري:

إن النصوص تتداخل وتلتحم لبناء تكثيف دلالي، يجعل النص ينبثق من رحم النصوص الأخرى، وتلك العلاقة التواشجية بين النصوص تجعلها تتوارث صفات بعضها بعض، وتتشكل من شبكة من الترسبات الفكرية والثقافية، وهو ما يوحد جيناتها الوراثية فتصبح لها خصوصية تميز كيانها، وكما تقول جوليا كريستيفا ( J.Kréstiva) «كل نص عبارة عن لوحة فسيفسائية من الاقتباسات وكل نص تَشَرُّبٌ وتحويل لنصوص أخرى» (1).

إن ذلك النوع من الحلول الذي يجعل الذوات تتوحد والمدلولات تتناسخ، يجعل من كل نص تجميعا لعديد من النصوص التي ظلت مختزنة في ذاكرة المؤلف.

### 1.3 النص القرآني والنص الشعري:

حقيق بنا أن نشير إلى حرص الشعر الجزائري على محاورة النصوص القرآنية، ولعل علمة ذلك تعود إلى فطرة ذاتية تتوجها إرادة الإصلاح.

ثم إن إفادة النص من كتاب جاء للناس كافة، يلزم انفتاح النص ويدون شهادة بقائه، ناهيك عما يضفيه هذا الالتقاء من صدق العاطفة، والارتقاء بأبعاد النص الفكرية واللغوية.

<sup>(1)</sup> لحبيب شبل : من النص إلى سلطة التأويل، مجلة الفكر المعاصر، أبار حزيران،1991، ص : 93 . نقلا عن. Culler J : Structuralist Poetics, Cornell University Press, Ithaca, New York, 1982

وعملا بقوله تعالى ﴿ ثُمَّ ٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبَ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِعًا وَهُوَ حَصلا بقوله تعالى ﴿ ثُمَّ ٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنقَلِبَ إِلَيْكَ ٱلْبَصَرُ خَاسِعًا وَهُو حَسِيرٌ ﴿ اللَّهِ الشاعر بصره متأملا آي القرآن ليزداد صلة بالخالق.

ولعلك تعثر في ثنايا النصوص وعناوينها ما ينهض شاهد صدق على ذلك التفاعل. فالشاعر أحمد شنة يستحضر قول الله عز وجل إِذَا ٱلشَّهْسُ كُوّرَتُ ﴿ (2) في قوله:

تَكَلَّمْ... (3)

فَسُبِحَانَ مَنْ أَنزلَ الغَيثَ والعَافِيهُ،

وسنبحان من لا يُضِيعُ العِباد،

ومَن كوَّر الشَّمسَ في لَحظَةٍ واحِدهُ.

يقتبس الشاعر الجملة القرآنية لاتساع دلالتها فالإقرار بعظمة الخالق، وقدرته التامة على تغيير ما أراد، يترتب عليه إظهار الحق ودحض الباطل، وتحول وضع الأمة المهانة.

وربما كان يأس الذات، وهي تواجه الفساد والأسى في وطنها الجريح، سببا في فقدانها الثقة ببني البشر، حتى أضحت لا تتنظر خيرا منهم، لذا فوضت أمرها للقوي الجبار.أو هو توظيف لمفارقة الأدوار، التي تبرز منزلة أمة مصطفاة آلت إلى الذل والانكسار، وتظهر إمكانية التغيير ببعث إرادة رد الاعتبار.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة الملك الآية 04.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سورة التكوير ، الاية01.

<sup>(3)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث، ص 55

وقد يعمد الشاعر إلى المعارضة، لإعادة إنتاج الدلالة الأولى بالحياد عن السياق كما هو في قول الأخضر فلوس:

هَذِي الخُطَى للطِّفلَةِ الأُولَى.. (1)

وهَذِي لَحظَةُ العُشَّاق..

خَطَّتْ عُمرَهَا فِي دَفترِي..

ورَمتْ بَقايَا القَلبِ للدَّربِ الَّذِي امْتَدَّتْ يَداهْ..

تَابِعتُهُ..

اضْطربَتْ خُطايْ..

ولَم يَكُنْ بَصَري حَدِيدًا كَى أَرَاهُ

يستثمر الشاعر قول الله تعالى: ﴿ لَّقَد كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَاذًا فَكَشَفْنَا

عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلۡيَوۡمَ حَدِيدٌ ﴿ مَارِيدٌ ﴿ مَالَهُ هَارَةُ اللَّهِ الْجَهَلُ الْجَهَلُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وربما تحقق ضبابية العالم الكتابي غوصا في المجهول، يلبي ظمأ الذات في ارتداد مواطن الغيب بحثا عن الحقيقة.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى ، ص 19.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة ق ،الأية 22.

ونلحظ استخدام الأخضر فلوس للآيات الآتية ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَفْلُنَا ٱضْمِرِب بِعَصَالَ ٱلْمَجَرَ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا فَدَ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا ٱضْمِرِب بِعَصَالَ ٱلْمَجَرَ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا قَدْ عَلَمَ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْثَوْاْ فِ عَلِمَ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْثَوْاْ فِ عَلَمَ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْثَوْاْ فِ اللَّهُ رَضَ عُلُواْ مَن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْثَواْ فِ اللَّهُ وَلَا تَعْشَوا أَوْ وَلَهُ أَنْ اللَّا رَضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَقُولُهُ أَيضًا ﴿ وَفَلَهُ أَيْضًا ﴿ وَفَلَهُ أَيْضًا ﴿ وَفَلَهُ أَيْضًا ﴿ وَفَلَهُ أَيْضًا ﴿ وَفَلَهُ مَنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ فَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّه

إِلَيكَ العَصا فاضْرِبِ البَحرَ (3)

هَذَا الَّذِي لا يُبدِّلُ زُرقَتَهُ المُستبَاحَةَ - حَتَّى يَجِفَّ

وفَجِّرْ عُيونَكَ - كَي يَشْرَبَ النَّاسُ - مِن صَخْرَةِ واغتَرفْ!

يحقق التداخل بين الآيتين بنية نصية متماسكة تكتنز ذلك التواشج في الخطاب القرآني لتستثمر إيجازه وكثافة مدلولاته و تكون النسغ الذي يغذي أوردة السطور الشعرية، فتقدم بلاغة جديدة تجمع المنثور بالمنظوم، وتتخذ دلالة مغايرة بحكم سياقها المغاير، فتبحث في زمن المعجزة عما يعيد العزة من جديد، ويستبدل الهوان شموخا.

ويرتقي الشاعر إلى مصاف النبوة بمعجزة العصا (الكتابة) - التي يتخذها جسرا يمكنه من ارتياد المجهول - على حد تعبير أدونيس « كتابة [الشاعر] وفكره نقطة لقاء بين نفي المعلوم وإيجاب المجهول... » (4) - و وسيلة لصناعة واقع مختلف.

<sup>(1)</sup> سورة البقرة، الآية 60

<sup>(2)</sup> سورة القمر الآية 12

<sup>(3)</sup> الأخضر فلوس: عراجين الحنين ،ص 69

<sup>(4)</sup> على أحمد سعيد: الثّابت والمتحول، بحث في الإبداع والإتباع عند العرب، صدمة الحداثة و سلطة الموروث الشعري، دار الساقي،بيروت ، لبنان، (د ط)، (دت)، ج4 ، ص263.

ويقف "نور الدين درويش" على الآيات السابقة أيضا؛ ليجعل بنيته النصية تدور في فلكها مواكبة غرض الشاعر الدلالي ، إذ يقول:

اِنهَضْ... اللهُ

إنهض يا عَبدَ اللهِ ولَا تَيأسُ

أَصْرِبْ بِعَصَاكَ البَحرَ وشُقَّ طَريقَكَ لَا تَيأس،

أصحُو، مَذْعُورًا مَا هَذَا،

وإذا بالنُّور وصَوتِ بلالِ يُنادِينِي،

إنهض ، إنهض..

ينبني الخطاب على متتالية فعلية، تتوجه بفعل الأمر إلى المخاطب، رغبة في شحذ عزيمته ودعوته إلى النهوض، لذا يستعين الشاعر بالآية الكريمة؛ لتهب للذات معجزة التغيير وسلطة الاندفاع والتقدم.

ولعل الحافز الديني المرتبط بالمكان (البحر)، يفتح مجال المغامرة والاستعداد النفسي والتام للمواجهة، وهو ما يجعل الشاعر يعزز استناده إلى الموروث، باستحضار شخصية "بلال رضي الله عنه" سيد الثبات والتضحية؛ ليلقن ذاته صفة الصمود والتحدي.

ويقين أن إعادة بعث التراث فرضت إمكانية تجاور شخصيتين يفصل بينهما الزمن ويجمع بينهما الموقف ( موسى عليه السلام، وبلال رضي الله عنه)، لتدوين واقعية نصية تبوح بعفن التخاذل والانهزامية.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> نور الدين درويش : البذرة واللهب ،ص 15

ويطل نص "زهرة بلعالية" على النص القرآني السابق موافقا لفظه مخالفا سياقه في قولها:

هَزَّهَا حُزنُهَا (1) ضَرَبَتْ بِعَصَاهَا الْحَجَرْ فَجَّرِتْ أَلْفَ عَينٍ وقَدْ عَرِفَ النَّاسُ مَشْرَبَهُم

ومضوا مسرعين

تفارق الشاعرة هذا الخطاب القرآني ﴿ وَإِذِ ٱسۡتَسۡقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوۡمِهِ وَ فَقُلۡنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتْ مِنۡهُ ٱتُنتَا عَشۡرَةَ عَيْنَا ۖ قَدۡ عَلِمَ كُلُ أُناسِ مِّشۡرَبَهُمۡ ۖ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ مِن رِّزَقِ ٱللّهِ وَلَا تَعۡثُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفۡسِدِينَ ﴿ مُشۡرَبَهُمۡ ۖ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ مِن رِّزَقِ ٱللّهِ وَلَا تَعۡثُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفۡسِدِينَ ﴾ (2) لتجعل المعجزة بيد المرأة، عساها تفعل ما لم يستطع الآخر فعله في زمن موحش، مطبق على الأنفاس يعلو فيه صوت الفساد والظلم جهرا، وتتضخم قسوة القلوب تحت مطبق على الأنفاس يعلو فيه صوت الفساد والظلم جهرا، وتتضخم قسوة القلوب تحت جلابيب انعدام الضمائر، لذا يطلب الغوث ليعيد الحياة لواقع الحزن والموت، حتى ترتوي قلوب ظمأى تصلبت، وتتنامى فروع الإنسانية من جديد.

ويتصل النص الجزائري بقصص القرآن من خلال جسر قصة "مريم رضي الله عنها" ليستثمر معنى الآية الكريمة ﴿ وَهُرِّى إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ تُسَاقِطَ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا

<sup>(1)</sup> ز هرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 106.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سورة البقرة الآية ،60.

﴿ فَكُلِى وَٱشۡرَبِى وَقَرِّى عَيْنَا ۖ فَإِمَّا تَرَبِنَ مِنَ ٱلۡبَشَرِ أَحَدًا فَقُولِيۤ إِنِّى نَذَرْتُ لِلْ حَمَّنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلۡيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ اللَّهُمَنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلۡيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ اللَّهُمُن صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلۡيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ اللَّهُمُن صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلۡيَوْمَ إِنسِيًّا ﴿ اللَّهُمُن لِللَّهُمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُولِمُ اللللللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْم

هُزّي بِجِذعِ الحُبِّ ، تَسقُطْ ثَمَرَةً.. (2)
أَخَلِيصَتِي! أَخَلِيصَتِي! أَخَلِيصَتِي!..
آهِ! ويَرسُمنِي النِّدَاءُ سحابةً
بِالدَّمعِ طَافِحةً،،
بِالدَّمعِ طَافِحةً،،

يستولد النص صورة بديلة لمريم العذراء من خلال استدعاء الشخصية عن طريق فعلها فتمتزج في خطاب الشاعر مع المرأة الحبيبة، التي تعلو مراتب العفة ومصاف القداسة، كونها تحيل إلى الذات الوطن، الذي يمنح لأبنائه دفء الأمومة.

وما بنية النداء المتتالية إلا بكائية حزن، تترجم أسى الفقد والحرمان لذات تحن إلى دفء هذا الملجأ والمستقر.

وفي سياق آخر يدرج عز الدين ميهوبي قصة مريم، من خلال استحضاره للآية الكريمة ﴿وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرَقِيًا ﴾(3)

أتَى صَاحِبِي (<sup>4)</sup> لَمْلَمَ الحُزنَ ثُمَّ بَكَى

<sup>(1)</sup> سورة مريم ،الآيتان، 25 26.

<sup>(2)</sup> يوسف و غليسي: أوجاع صفصافة في موسم الإعصار، ص 34.

<sup>(3)</sup> سورة مريم الآية 16

<sup>(4)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص 128.

واحْتَسَانِي قَدَحْ

قُلتُ حِينَ انتَبذْتُ مَكانًا

مِنَ الرُّوح

امَن يَشْتَهِي - فَليَكُنْ -

# لَحظَةً مِنْ فَرَحْ"

إن لحظة الخوف من الخري، التي تجعل الذات تتنبذ مكانا قصيا في الخطاب القرآني، تستحيل لحظة فرح لذات تلجأ إلى مواطن الراحة، بعيدا عن عالم يتقلب تحت لفيح الفتنة، تفتقد فيه الحياة شرعيتها، وهو الأمر الذي يجعل الذات تهجره نحو عالم بديل.

ومع أن الشاعر يصرح بتوظيفه للنص القرآني من خلال استخدام لفظه غير أن تحويره للمعنى عبر البنية الحوارية أدى إلى تصاعد الخطاب الدرامي، وتتامي وتيرة التوتر الانفعالي.

و تتكرر قصة مريم وهزّ الجذع لدى الشاعر "عقاب بلخير"، الذي يرتحل بخطابه إلى ظلال النص المقدس راسما لنصه حدودا فاصلة تكسبه غواية المفاجأة:

غَيرَ أَنَّكِ لَمْ تَلِدِي (1)

وانْتَظَرِتِ طُويلاً.. ويَعلنكِ سَافَرَ دُونَ سَبَبْ

وحَبَلْتِ أَخِيرًا.. ولَمْ تَضَعِي

فَوضَعتِ يَديْكِ عَلى نَخلَةِ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عقاب بلخير: تحولات ، ص 29.

وهَزَزْتِ بِجِذْعِ الرُّطَبُ

لَمْ يَكُنْ ولَدًا

كَانَ خُلمًا.. ولَمَّا أَفَقتِ

انْحَدَرتِ.. وبَعلُكِ عَادَ بِدُونَ سَبَبْ

لقد توجه الشاعر بالخطاب إلى مجرى مغاير، حينما كسر أفق توقع الذاكرة مرتين: مرة عندما جعل قوله يهتز دلاليا ليتجاوز الدلالة الحرفية، مستبدلا في الحالة الأولى مريم العذراء بامرأة تتنظر المخاض في غياب زوجها، وفي الحالة الثانية كانت الولادة حلما، وهي ولادة مستحيلة، ما كانت لتتم لولا الإصرار الذي يوازي إصرار الذات على الكتابة في زمن التحولات.

ومرة أخرى عندما أخذ جزئية من الأوديسة عن انتظار زوجة أوديسيوس "پينيلوبي" (1) لزوجها، رغم غيابه الذي دام عشرين سنة.

ويصنع امتزاج النص الأسطوري بالديني بنية، تتأسس على تخوم الوعي الاجتماعي لتؤثر في سلوك المتلقي.

ويتخذ "نور الدين درويش" من قصة يوسف عليه السلام الخلفية التي يعلق عليها خطابه:

(1) ظارت تتخاص من المتقدمين إن ما حما

<sup>(1)</sup> ظلت تتخلص من المتقدمين لزواجها بحيلة النسيج، الذي تنسج قليلا منه نهارا و تحله ليلا، ولما كشفت حيلتها اقترحت عليهم أن يحاول كل واحد منهم شد وتر قوس أدوديسيوس الشهيرة، ثم يطلق به سهما خلال اثني عشرة حلقة مترابطة في صف واحد، فلم يتمكن أي أحد منهم فعل ذلك. وتمكن زوجها بعد عودته، وتنكره بثياب شحاذ من تركيب الوتر بمنتهى السهولة، وقذف بالسهم خلال الحلقات، ثم وجه قوسه نحو كل المتقدمين للزواج، واستطاع بمساعدة تليماخوس (ابنه) وراعي الخنازير قتلهم جميعا. ولم تتبين زوجته شخصه حتى قص عليها أسرارا كانت تعرفها هي وحدها. ينظر لمعرفة كل الأسطورة . أمين سلامة: معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، مؤسسة العروبة للطباعة والنشر، مصر، ط2، 1988، ص 60.

وصَاحَتِ السَّيارَةُ أَنْقِذُوهُ (1)

يَا أَيُّهَا الْعَزيزُ:

قَد نَستَعِينُ بالفَتَى لنُكمِلَ الطَّريقُ

قَد نَحتَمِى بظلِّهِ مِن سُخطِ الحَريقُ

فصاح أخرجوه

مِنْ جُبِّهِ العَمِيقْ

يًا أيُّهَا الفَتَى

يَا أَيُّهَا الصِّدِّيقْ:

إِنَّ الْكَرِيمَ عِندَنَا مُكَرَمٌ

وأجْرُهُ مَضمُونْ.

لَكِنَّنِي رَفَضتُ أَنْ أُسِير

يتراجع الخطاب الشعري ليتقدم قوله تعالى ﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ لَا تَقْتُلُواْ يُوسُفَ وَأَلَقُوهُ فِي غَينبَتِ ٱلْجُبِّ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ إِن كُنتُمْ فَيعِلِينَ ﴿ وَلعل ذلك الامتزاج الذي قدمه الشاعر بين شخصه وشخصية يوسف عليه السلام، يثبت مدى إصراره على البقاء في زمن النفاق والزيف، لذا يواجه الموقف بصمت تماما كما جاء في الخطاب القرآني، إذ كان صمت يوسف عليه السلام أكثر حديثه، ذلك أنه نطق ثلاث مرات فقط، مقابل تعزيزات التأكيد التي غزت كلام الأشقاء.

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: البذرة واللهب ،ص 57.

<sup>(2)</sup> سورة يوسف الآية 10.

وتحيل البنية الحوارية على مقصدين إخباري وتواصلي، يلخصان ما دار بين "العزيز" و"يوسف عليه السلام" في جو مفارق لما نعرف، إذ يكون "ليوسف" سلطة الخيار في الذهاب مع "العزيز" أو البقاء، ونشهد انتهاء هذا الخيار بالرفض، وهو ما لم نتوقع، وعليه يرتد الخطاب الشعري عن مواطن الأثر، ومواقع النقل الحرفي والاجترار.

وقد حمل توظيف هذا الخطاب القرآني قيمة تعبيرية داخل النص، حادت به عن الغنائية وأدت إلى توليد الدلالات المتوالية.

يقول الشاعر:

هَذَا قَمِيصِي قُدَّ مِنْ دُبُرٍ ... وَتِلكَ صَحِيفَتِي (2) أَمَّاهُ أَيْنَ جَرِيمَتِي؟ أُمَّاهُ أَيْنَ جَرِيمَتِي؟ وأنا المُصَادرُ فِي الحُضُور وفِي الغِيابْ

<sup>(1)</sup> سورة يوسف الآيات، 25-26-27.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: مسافات، ص 56.

أُمَّاهُ أَنْيَابُ اللَّيوثِ إليَّ أَفْضَلُ مِن هَوانٍ يَستَحِيلُ غَدًا عَذَابُ إِنِّي أَفْضِّلُ أَنْ أَنَامَ علَى التُّراب، و أَفْضِّلُ أَنْ أَنَامَ علَى التَّراب، و أَفْضِّلُ المَوتَ البَطِيءَ علَى التَّشبُّثِ بالسَّراب

إن إلحاح الذات على كونها صورة أخرى للكفاح والصمود، يجعلها ترتبط بأكثر الشخصيات صبرا على مواطن الفتن، ومواقف الحزن والألم، لتتمكن من مواجهة قضائها المحتوم دون يأس منها، وترتحل باتجاه مواطن السمو والصدق والبراءة.

ويبدو أن الشاعر عارض الخطاب القرآني، من خلال تطويعه للدلالة خدمة لغرضه المقصود، وهذا لتوكيد المعنى وتعميق موقف إعلاء كلمة الحق، للانتصار على الظلم وتفضيل الموت على العيش تحت وطأة الخطيئة، وخطيئة الشاعر اليوم هي الصمت والهوان.

ويمحو "ياسين بن عبيد" تلك الخطيئة مستندا إلى قول الله تعالى: ﴿ وَرَاوَدَتَهُ ٱلَّتِى هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفَسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَّفَسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ اللَّهُ رَبِيّ أَحْسَنَ مَثْوَاى الله لِيُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ (1)

وعَن نَفْسِهِ رَاودَتهُ النُّجُومُ (2) وحَن نَفْسِهِ رَاودَتهُ النُّجُومُ (2) وحَاطَ بهِ شَبَقًا نَوْرسِنَانِ وقَاتَلهُ بتنَّهُدِهِ الياسنمِينْ؟

تغرَّبْ

<sup>(1)</sup> سورة يوسف الآية 23

<sup>(2)</sup> ياسين بن عبيد: أهديك أحزاني، المطبوعات الجميلة، الجزائر، ط، 1998، ص 39.

فإنِّي إذا انطَفاً المَشرِقَانِ سَأبقى أعاودُ نَبْضِي

وأُسرِجُ حُزْني

لآخر أعصارنا الجاثمات

عَلى رَبوةِ الفَاتِحينُ!!!

إذا كانت مراودة النفس في الآية الكريمة تتخذ معنى الإغراء بالسوء، وتعبر عن مكر النساء وكيدهن، فإنها تتولد متميزة في خطاب الشاعر، حيث تم فعل المراودة من قبل النجوم، ليعبر عن ذات محاصرة ترغب في دخول سجن الوحدة، لاسيما وأنها تحمل جراحها والقصائد الباكيات، وتؤرقها همومها وهموم وطنها المنقوص.

وتلقى قصة المسيح بظلالها المتسمة بالتعجب والخشوع على قول الشاعر:

يَقُولُونَ مَا كَانَ إِنْسِيًا (1)

ومَا كَانَ مِن طِينَةِ الشُّعَراءِ،

ومَا قَتَلُوهُ .. ولَكنَّها رُوحُهُ البِكرُ تَعبُرُ وَقتًا يَجِيءُ،

وبلك كرامَتُهُ...

تِلكَ جِدَّتهُ غَافلتْ صَوتَهُ القُرمُطِيِّ

لِكَي تَلِج الشِّعرَ فِي سَاعةٍ مِن سُهادِ

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 33.

يقول الله تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ عَلَمُ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ عَلَمُ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ عَلَمُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا لَهُم بِهِ عَلَمُ وَلَكِن شُبِهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱللَّذِينَ ٱخۡتَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِّ مِّنَهُ مَا هُمُ بِهِ عَلَيْ فَي مِنْ عَلَمُ إِلَّا ٱبْتَبَاعَ ٱلظَّنِ ۚ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينُنا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللل

يقتبس الشاعر من الآية الكريمة المفردة القرآنية ((وما قتلوه)) ليثبت أن الكلمة روح الشاعر الخالدة، التي تسافر عبر النصوص، وتكفل للذات بعثها مع كل مجيء، وعليه ترتقي شخصية الشاعر (المتنبي) لتماثل شخصية المسيح في الكفاح والتضحية، و العذاب في سبيل التحرر.

ويرسم "عثمان لوصيف" صورة قريبة مما جاء في الآية الكريمة السابقة بقوله"

أَنَا جَرَبِسُ يَتَشَظَّى .. (2)

وأُغنِيَةٌ تَتوَضَّأُ بالدَّمِ واليَاسمِينْ!

مِنْ مَعِينِ الطُّفُولَةِ أَنهَلُ

مِنْ وَحِيِّ شَبَّابَةٍ أَشْعَلَتْنِي وطَارِتْ

وما قتلوها

وما صلكبوها

ولَكِنَّهَا شُبِّهَتْ للعُيونْ

آهِ! شُبَّابَة فِي لَظاهَا تَلقَّيتُ سِحرَ الإِشْارَهُ

وعَلَى جُرحِهَا المُتَفَّتِح صَلَّيتُ لله

(2)عثمان لوصيف: اللؤلؤة، ص 15-16.

<sup>(1)</sup> سورة النساء الآية 157.

#### ثمَّ حَملتُ البَشَارهُ

يستدعي الخطاب الشعري الجمل القرآنية ليستعيد قصة سيدنا "عيسى عليه السلام" الذي اعتقد الكفار أنهم صلبوه وهكذا يعتقد الآخرون أنهم تمكنوا من صلب صوت الشاعر (الشبابة) لكنه توحد بالكلمة ليصبح بنية إيقاعية تتنامى على جسد الصفحة، (أنا جَرَسٌ يَتَشَظَى) وتزاحم صمتها لتكتب مسار التحول، متنكرة لواقعها المرير (واقع الوجوم).

إنها الكلمة الصوت المفعل للحركة الثورية، والتفجير الذي يبدل ظلم الواقع ويجدد قيم العدل والتحرر .وعليه عكس هذا التوظيف رؤى الشاعر ودعم موقفه من واقعه.

ويوظف "نور الدين درويش" قول الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَئِكَةُ يَامَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهُ لَاَهُ وَيُولُ الله تعالى: ﴿إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَئِكَةُ يَامَرْيَمُ إِنَّ ٱللَّهُ اللهُ وَالْاَحْرَةِ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِّنْهُ ٱلْمُسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْاَحْرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ فِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

في قوله:

أنَا المَيِّتُ الحَيِّ المَيِّتُ المَيِّ

لَمْ يَقتُلُونِي،

ولَكِنَّهُم طَعَثُوا الظِّلَّ حِينَ استَوَى فِي السِّتَارِ وَمِن أَجْل ذَلِكَ ظَلَّتْ تُلاحِقُهم لَعنَتِي،

في محاولة لإثبات الذات من خلال قداسة الآخر، يتماهى الشاعر بالمسيح شغفا منه لاعتلاء مصاف النقاء، وتوقا للارتقاء نحو طيب الطهارة، وحبا في الانتصار على الموت

(2) نور الدين درويش: البذرة واللهب، ص 43.

<sup>(1)</sup> سورة آل عمران الآية 45.

وملاحقة الخلود تستعيد الذات هويتها، وربما يمنحها هذا السمو إنشاء حياة جديدة بديلة، لها بريقها الخاص المؤسس على نور الصدق والترفع.

ولجوء الشاعر للنص الديني مكنه من إثراء السياق، ودعم مداره الإيحائي بتكثيف المعنى وتعميق الموقف.

### 2.3 توظيف النص الشعري:

يرى الشاعر الجزائري حاجته الماسة في العودة إلى الشعر، باعتباره المادة الثرية التي تمنح النص تعددا دلاليا، وثراء لغويا يجعله النص المفتوح على التعدد القرائي.

ولعل اتكاء النص الحاضر على النص الغائب يمنحه صفة التمايز والخصوصية، ويثبت شرعية حضوره في ذهنية المتلقي، أضِف إلى ذلك ما يعبر عنه التحام النصين من حوارية، وامتداد لغوي إيحائي يصب في جوف واحد، فيولد حمولة ثقافية تشكل لغزا مستفزا، تتشابك فيه العلائق وتتصل فيه القرائن، مما يسهم في الكشف عن النفس الشعوري.

ويتوجه النص الشعري الجزائري صوب الشعر القديم، ليتوقف عند قول "امرئ القيس":

قِفَا نَبكِ، مِنْ ذِكْرَى، حَبِيبٍ ومَنزِلٍ بِسِقطِ اللَّوَى بَينَ الدَّخُولِ، فَحومَلِ<sup>(1)</sup>

فمن عتبات الاستهلال هذه يفتتح الشاعر "عثمان لوصيف" خطابه، باستدراج صور الهجرة والوقوف على الطلل:

<sup>(1)</sup> امرئ القيس: الديوان ، شرح عبد الرحمن المصطاوي، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،طح،2004، ص 21.

صَاحِبِيَّ! <sup>(1)</sup>

هَلُمًّا .. إِذَنْ

وقِفاً نبكِ مِثلَ امْرئ القيسِ

والجَاهِليِّينَ

نَبِكِ عَلَى دَارِسِنَاتِ الدِّمَنْ

فالحَبيبَةُ قَدْ أُوغَلَتْ

فِي سرابِ الفيافِي

ولَم تَبقَ إلاَّ الأثافِي

وهَذَا الرَّمَادِ الَّذِي تَتنَاهَشُهُ

عَاصِفاتُ الزَّمِنْ

يشكل النداء البنية الحوارية التي يبدأ الشاعر بها النص، ليعدد أصواته، ويستند إلى ذلك التعدد في بناء المملكة الشعرية، التي يتسنى من خلالها بعث المكان والانتصار على سلطة الزمن الموبوء.

فإعادة تشكيل النص بعيدا عن التناظرية يفرض حركية النص، لاسيما مع اختيار الشاعر لفاتحة الطلل «المتضمن للتوتر الحركي ( زمان + مكان) » (2)، وعلى الرغم من سكون الوقوف المجمد لصيرورة الزمن في إطار المكان ( الطلل)، فإن الحركة تتدفق منه ( لأن الوقوف الخاشع أمام المكان المقدس باعتباره ديار الأحبة أدى إلى البكاء / تذكر الحياة). والملاحظ لإستراتجية التوزيع في النص الحالي يشهد اندفاع الذات نحو الحركة ( وقوف +بكاء ((وقِفَا نبك)) وبكاء + طلل (( نَبكِ عَلَى دَارِسَاتِ الدِّمَنْ)) ورحيل +طلل ((فالحَبِيبَةُ قَدْ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 72-73.

<sup>2</sup> رلى عدنان الكيال: الضوء والظل ،بين فنّي الشعر والتصوير، ص 159.

أُوغَلَتْ فِي سَرابِ الْفَيافِي)) + زمن ((وهَذَا الرَّمَادِ الَّذِي تَتَنَاهَشُهُ عَاصِفاتُ الزَّمَنْ)) ينتج عنه ( سكون + حركة + حركة + سكون + حركة + سكون + حركة )

من البين أن تلك الإستراتجية تتتصر للحركة في محاولة لبعث الحياة داخل الفناء، وتترجم صراع الإنسانية الأزلي والمتكرر من النص الغائب إلى النص الحاضر.

أخيرا يمكننا القول إن الغاية التي يجري إليها استعمال اللغة هي معرفة الإنسان حاجات ذاته، لذلك يستعين الشاعر باللغة لإعادة الحياة إلى وطنه.

ولقد التفت "أحمد عبد الكريم" إلى بيتى "طرفة":

وما زَالَ تَشْرابِي الخُمُورَ، ولَذَّتِي ويَيعِي وإنْفَاقِي طَرِيفِي ومُتلَدي (1) المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ الْمُعَبَّدِ الْمُعَبَّدِ الْمُعَبَّدِ الْمُعَبَّدِ المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ اللهَعَبَّدِ المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ المُعَبَّدِ اللهَعَبَّدِ اللهَعَبَّدِ اللهَعَبَّدِ اللهَعَبَّدِ اللهَعَبَدِ اللهَالِهَ اللهَبِي اللهَعَبَدِ اللهَبَيْرِيقِ اللهَالِي اللهَبَدِي اللهَبَدِي اللهَبَدِينِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِ اللهِ اللهِبِينِ اللهَبَدِينِ اللهِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِ اللهِبَدِينِ اللهِبِينِ اللهِبَدِينِ اللهَبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهَبَدِينِ اللهَعَالِي اللهَبَدِينِ اللهَبَدِينِ اللهَبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبِي المِنْعَالِي اللهَبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبَدِينِ اللهِبِي

ليقدم صورة مشابهة لتلك التي رسمها طرفة لنفسه:

قال: يَا طَرَفَهُ (2)

سَتَمُوتُ قَبِلَ تفتُّحِ الصَّدَفَهُ

.....

لیَکُنْ

أنا طَرَفَةُ

إسْفَنْجَةُ الأَنْخَابِ

<sup>(1)</sup> طرفة بن العبد: الديوان، شرح وتقديم مهدي محمد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط $_{\rm c}$ 2002، ص25.

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 66.

والخَمْر العَتِيقَةِ والأذَى

وأنا الغِوَايةُ والنَّبِيذُ وقَدْ مَشَى

حتَّى تَحامَتنِي العَشِيرة كُلَّهَا السُّكرُ تَقْدِمَتي وأقْنُومي

إن تتبيه طرفة إلى الموت لا يغير شيئا في موقفه، فهو الشاعر الذي ينقاد نحو غواية الشهوة، و لا يخشى عزلة الموت، لأنه حقق كل رغباته، و درب عزلة العيش حينما نبذته قبيلته.

ولقد كان من ثمار هذه الحوارية النصية، إحياء تلك الجرأة التي تملكها طرفة، وهو يواجه مصير الفناء الحتمي، وكشف القلق الذاتي الذي يفضي إلى صراع باطني، تعيشه كل ذات تنتظر عزلتها الأبدية.

إن خلط تلك المرجعيات يتناسب مع تعدد الرؤى وتداخل الثقافات، التي يعيشها الإنسان المعاصر.

ويتصل الخطاب عند "الأخضر فلوس" أيضا - من خلال الامتداد النصبي المتشعب-بقول طرفة:

> خَلا لَكِ الْجَوُّ، فَبِيضِي واصْفِرِي (1) ونَقَري ما شِئتِ أن تنقري لا بُدَّ يوماً أن تُصادي، فاصبري

يا لَكِ مِنْ قُبَّرَةٍ بِمَعْمَرِ
قد رُفِعَ الفَخُ، فماذا تَحْذَري؟
قد ذَهَبَ الصَّيادُ عنكِ، فابشِري

<sup>(1)</sup> طرفة بن العبد: الديوان، ص49.

ويقول الأخضر فلوس:

خَلا لَكِ الْجَقُّ، فَبِيضِي - (وانْعقِي) (1)

لَمْ نُستَطعْ..

لأنَّنا نَنصُبُ فِي دُروبِنَا شِباكً!

وأنْتِ بَينَنَا تُرَفِرِفِين فِي الظَّلام

ومَرَّتِ الأيَّامُ.. والأعوام

ولَمْ نزَلْ نُدِيرُ أعيننا تَخُونُ بَعضَها

رمداء.. لا تراك!

ثمة فارق يصنعه ذلك التواشج النصبي، إذ تتحول عدم قناعة الذات بعجزها واستمرارها في التحدي إلى مهانة ثابتة، تمس الجماعة ما لم تتسلح بعدة الوفاء، وتصبح الصورة المستحضرة رمزا لتلك الغابة المظلمة التي تقطنها الأمة العربية، ويتراقص العدو في ساحاتها بكل حرية.

ومن ثمة ينسجم النص المستحضر مع سياق الحدث الشعري الآني، فيطعم ما يرمي إليه الشاعر.

ولعل النص الحاضر الذي يكتبه "أحمد شنة" ينقل تلك النزعة التفاؤلية لدى الشافعي:

سَيُفْتَحُ بَابٌ إِذَا سُدَّ بَابٌ نَعَمْ وَتَهُونُ الْأُمُورُ الصِّعَابُ (2)

ويصدر بنيتها اللفظية بكل أمانة من جديد لنصه:

(<sup>2)</sup> الشافعي : الديوان، جمع وتحقيق وشرح إميل بديع يعقوب،دار الكتاب العربي،بيروت لبنان،ط<sub>6</sub>،1996، ص 155.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: حقول البنفسج، ص 27- 28.

تَكلَّمْ... إِذَا قيَّدتك الأعَاريبُ فَوقَ الجَمَلْ.. (1)

سَيُفْتَحُ بَابٌ..

إذا سئدً.. بَابْ

نَعَمْ...

وَتَهُونُ الْأُمُورُ.. الصِّعَابُ

سَيتعَبُ هذا الضَّياعُ الَّذِي يَحْتَويكَ..

يجتر الشاعر الخطاب القديم، لتوطيد علاقة الذات بالحياة سعيا إلى تلقين مادة الصبر والتحدي، للوقوف في وجه كل العوائق، فيكون الجواب بالانتقال إلى الماضي محملا بدالين: الأول يتكفل برفع حرج الألم، والثاني يسعى إلى شحذ الهمم، وتفعيل آلة الصمود والمقاومة. ويقين أن ذلك الاجترار النصي لم يجعل النص المصدر يفقد معناه ، لأن نقاط الحذف وضعت الدلالة على محك تخيلي يشع بشحنة دلالية مكثفة، فالفراغ قوة دافعة تصبح مجالا لأنفاس الحياة ومن ثمة ينهض فعل المقاومة فوق منحدر اليأس جارفا أزمة الانكسار.

ويعود "حسين زيدان" إلى خطاب الشافعي أيضا:

كُنْ كَمَا شِئْتَ لِي فَإِنِّي حَمُولٌ أَنَا أَوْلَى مَنْ عن مَسَاوِيكَ أَغْضَى (2)

ليقول:

كُنْ كَمَا شِئْتَ طَلِيقًا..أو مُقَيَّدَ اليَدَينِ (3) كُنْ مُناضِلاً لعُوباً..أو حَزينْ

<sup>)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث ، $^{1}$  المحمد شنة: طواحين العبث المحمد شنة المحمد شنة المحمد ألم المحمد المحمد

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> الشافعي: الديوان، ص 92.

<sup>(3)</sup> حسین زیدان: اعتصام ، ص 09.

كُنْ مَا تُريد أَنْ تَكُونَ.. لا تَخَفْ!

أمّا أنْ تَكُونَ مُسلِمًا

فالأمر يَخْتَلِفْ..

إن افتتاح النص بهذه الصيغة المستوحاة من معنى خطاب الشافعي، تجعلنا نعتقد صبر الذات اللامحدود على الآخر مهما فعل، في حين ليست بداية الحرية في نص "زيدان" إلا لوضع حد للتمادي، فالذات بإمكانها أن تفعل ما تشاء، غير أنه ليس من السهل لها تخطي حرمة الإسلام، ليرتد خطاب السلام والتقبل إلى خطاب ثوري غاضب يعلن تهديدا صريحا لكل مساس بالدين.

ويختار "عثمان لوصيف" بيت "ابن الرومي" الذي يقول فيه:

يتَغَابَى لَهم، ولَيس لمُوقِ بلَ لِللَّهِ يَفُوقُ لُبَّ اللَّبيبِ (1)

ليستعيد دلالته التي صهرها في نسيجه الشعري معتمدا عليها في كشف حقيقة الذات، التي تصارع واقعها باغتراب مفروض، إذ ينقطع تواصلها الاجتماعي، في ظل حصار الجهل والتخلف، فتختار التغابي قناعا يجنبها عناء التصادم وأزمة الاختلاف.

وقد مكن هذا الاستحضار الشاعر من تكثيف لغته الإيحائية خاصة باستخدامه للصورة المبنية على المتناقضات.

(1) ابن الرومي: الديوان، شرح أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان،طو،2002، ج1، ص 82.

حَاضِرٌ <sup>(1)</sup>

لكنَّه يتبدَّى

مُوغِلاً. فِي عَتَماتِ الغِياب

عَارِفٌ

لَكِنَّهُ يَتغَابَى..

مَن رَأى أُسطُورَةً فِي ثِيابِ؟

في حين يتوجه "أحمد شنة" صوب بيت "ابن الرومي":

ولَولا كَراهـةُ إمْـلالِكُم خَطبتُ إلـَى آخـرِ القَافِيـهُ(2)

ليضمنه نصه محافظا على لفظه، وغير بعيد عن معناه فيقول:

وسئبحانَ من خصَّنا بالفُتوح، (3)

ومَن خَصَّنا...بالمطر،

بالجنة الضافية.

فَأَعْطَى الأعاريبَ سيفًا،

وأعْطَى اليَهُودَ الجِراحَ

ولولا كراهة إملالكم

خَطَبتُ إِلَى آخر القَافِيهُ...

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 63.

<sup>(2)</sup> ابن الرومي: الديوان ج 3، ص 514.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث، ص 55.

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

لا شك أن رفعة الله وتعاليه فوق كل وصف، لا تمكن نص الشاعر من كشف حقيقة الخالق، ولا بد أن متابعة صفاته مرهقة، لذا تشير نقاط الحذف التي ذيل بها الشاعر بيت الرومي إلى دائرة الاحتمال، التي تجعل النص يبتعد عن خطاب اليقين ليأسر ذهنية القارئ.

وجدير بالذكر أن إعادة تشكيل الفضاء البصري، تقود النص إلى مدن مختلفة وتسقطه في لجج الصمت فيوحى بما لا يمكن قوله.

وتزيد شخصية المتنبي المستدرجة إلى قصيدة "هوامش على بيت المتنبي" في تتويع صورة الضياع والذل التي تعيشها الأمة في هذا العصر:

أَيْنَ الْخَيلُ ؟(1)

الجُرحُ النَّابِضُ فِينَا شَرِقًا -

غَربا نادَى:

أيْنَ صَهِيلُ المُهر؟..

يبدأ النص بالسؤال لتكريس صورة التوتر والضياع، وتجسيد سلبية الانكسار التي تشهد عليها علامات القوة المفقودة، وهذا ما يقرر حتمية المعاناة المسيطرة على لغة الخطاب، مما يجعل الشاعر يدثر نصه برداء بيت المتنبى القائل:

الْخَيلُ واللَّيلُ والبَيدَاءُ تَعرفُنِي والسَّيفُ والرُّمحُ والقرطَاسُ والقَّلَمُ 2

فيردد ألفاظه ويمنحها شرف الصدارة لعباراته التي أضحت أسيرة هذا البيت، مستعرضة أسر الوطن العربي في سجن الذل والقهر والتخلف والخضوع:

(<sup>2)</sup> أبو الطيب المتنبى: الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، م2، ط2، 1983، ص: 332.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك ليس اعترافا أخيرا، ص 25.

السَّيفُ يَقطَّعُ شِريانَ الغُصنِ المُورِق! (1) الشَّاعِرُ مُتَّهم بالرُّوح .. وبالتَّشبيب!

•

•

الرُّمِحُ يَظلِّل صَاحِبةَ العَرشِ المَلكِي .. والأَرْضُ جَنُوبًا نَازِفَةٌ ..

.

•

.

القِرطَاسُ .. القَلمُ المُتوهِّج فِي قَلبِ المَأسَاةُ يتوسَّدُ أَضْلُعَه

فِي اللَّيل لِيصنَعَ مِصباحًا .. وحَياةً..

فجراح الأرض العربية تنزف والسلطة لا تحرك ساكنا، ومن ثم تبقى الأرض قابعة تحت نعال المحن، غير أن الكتابة تأتي من عمق المأساة لتصنع مسارا نورانيا لعالم مختلف.

تقول "زهرة بلعالية":

وردَةٌ فِي غِلاَفٍ جَمِيل .. (2)
وحُزنٍ طَوِيل
وحُزنٍ طَوِيل
وأطْيافِ حَقلٍ

.....

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك ... ليس اعترافا أخيرا، ص: 28.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 21.

تَمُوتُ الوُرُودُ..

وفِي عِطْرِها..

بَعضُ تَاريخِنَا الأسودِ

ولعل معنى نصها هذا يدور في فلك قصيدة أمل دنقل " زهور ":

تَتَحَدَّتُ لِي.. (1)

كَيفَ جَاءَتْ إِلَّى..

( وأحْزانُها المَلكيَّةُ تَرفَعُ أعْنَاقَها الخُصْرُ)

كَى تَتَمَنَّى لِيَّ العُمرَ!

وهِيَ تَجُودُ بِأَنْفَاسِهَا الآخِرَةُ!!

كُلُّ بِاقَةْ..

بينَ إغْمَاءَة وإفاقةْ

تَتَنَفَّسُ مِثْلِي - بالكَادِ - ثَانِيةً. ثَانِيةُ

وعَلَى صَدرِهَا حَملَتْ - رَاضِيةْ..

اسْمَ قَاتِلهَا فِي بطَاقَةُ!

إن استعارة دلالة ما ورد في النص الغائب، يسجل تاريخ هذه الذات الهمجية المسكونة بقلق البقاء، والتي تتقدم زاحفة فوق جثث القتلى، بل وتمتد يدها لاغتيال جمال الطبيعة.

ولعل تناسل النصين يدون تاريخا شاهدا على وحشية الإنسان المفسد في الأرض و دونيته.

(1) أمل دنقل: الأعمال الشعرية الكاملة، مكتبة مدبولي، القاهرة، مصر، ط $^{(1)}$  1987، ص 371.

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

وبمعاينة قصيدة حسين زيدان "باسمك اللهم" (1)، نستطيع الوقوف على ذلك التداخل بينها وبين قصيدة أمل دنقل "تعليق على ما حدث في مخيم الوحدات"<sup>(2)</sup>.

وبقول أمل دنقل: فَلتُ لكم مرارا إن الطوابيرَ التي تمرُّ.. لكلُ ربّان دليل في استعراض عيد الفطر والجلاء. لكل موطن نشيد كلّ حرب عرسها/ زغرودة قبل الصّهيل ( فَنَهَنف النساءُ في النوافذ انبهارا) قلنا لهم: لكل مشهد شهيد لا تصنع انتصارا. قَلْنَا لَهُم،،، لَكُنُّهُم،، - عَفْوًا- بِلا آذان إن المدافع التي تصطف على الحدود، في الصحاري واتهم - لا عفو - كالجدران لا تطلق النيران.. إلا حين تستدير للوراء. إن الرصاصة التي ندفع فيها.. تُمن الكسرة والدواء لا تقتل الأعداء لكنها تقتلنا.. إذا رفعنا صوبتنا جهارا تفتلنا، وتفتل الصغارا!

ثمة توحد بين صوت الشاعرين الحاضر والغائب، إذ يحافظ الخطاب على تجسيد كثرة الأقوال، التي لا تجدى في ظل غياب وعي الذات وفعلها الإرادي في تحقيق التحول.

إن شرط السيادة في النص الأول هو الشهادة، وكذا يكون سبيل الانتصار في النص الثاني الثورة.

ولعل هذا التداخل النصبي ليس إلا مؤشرا لرؤية تتوسد على التاريخ، لتؤطر النص الحاضر، وتشحنه بعمق دلالي يزيد من توتر درجته الشعرية.

ونجد قول "حسين زيدان" السابق يلتقي أيضا مع قول "البياتي":

قُلتُ لَكمْ لكِنَّكُم أَشَحتُمُ الوُجُوهِ 1

(1) حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس، ص 04.

(2) أمل دنقل: الأعمال الشعرية الكاملة، ص 210.

قلنا لهم:

## عَالَمكُم مُزَيَّفٌ وَحُبُّكُم مَشبُوه

\_

قُلتُ لَكُم

أحُسُّ فِي الهَواء

رَائِحَةَ الطُّوفَانِ والوَبَاء

لَكِنَّكُم شَهَرتُمِ السُّيوفَ فِي وَجهِي 1

فالنبوءة تجعل الشاعر في القصيدة الأولى يأمر دون أن يحظى باستجابة الآخر، في حين يموت الشاعر الثاني بسبب نبوءته.

ومن قانون الرفض والتمرد يكتب الشاعر "عز الدين ميهوبي" دستور المقاومة، فيتداخل نصه<sup>(2)</sup> ونص درويش<sup>(3)</sup>:

هم يحفظون بطاقة التعريف... أنا عربي أنا عربي انا عربي ورقم بطاقتي خمسون ألف والسن.. جرحك لا يرى في القلب يافا! ورقم بطاقتي خمسون ألف وأطفالي ثمانية وأطفالي ثمانية الشوارع.. وأطفالي ثمانية إنما العنوان.. يافا وتاسعهم.. سيأتي بعد صيف!

إن النص الحاضر يمد جسوره تجاه الغائب، ليخلخه مستكملا الهوية التي تمحو الحدود الجغرافية، وتجعل القضية الفلسطينية عربية، فإذا كان محمود درويش يبحث عن

(1) عبد الوهاب البياني : الديوان، دار العودة بيروت، ط<sub>3</sub>، 1989، مج1، ص : 696

(2)عز الدين مبهوبي: في البدء كان أوراس ،ص 175.

 $^{(3)}$  محفوظ كحوال، أروع قصائد محمود درويش، نوميديا للطباعة والنشر،  $d_1$ ، 2009، ص $d_2$ 

جماليات الشكل الفني الفصل الثاني:

اللقب لأنه اللاجئ الذي يحاول العثور عن مستقر، فلا بد له من الإيمان أن مسكنه الواحد والوحيد هو فلسطين.

لقد جعل النص الحاضر النص الفلسطيني ركيزة لتأسيس خطابه، وبهذا يكون المصدر الأصل، والمنبع الذي يغترف منه النص المنسوخ، ومن ثمة أكد الخطاب الحالى أصل الجذر الفلسطيني الذي لا يمكن للآخر إنكاره.

وأما تحول خطاب الغياب إلى حضور، فيعزز سلطة إحياء القضية التي تحتفظ باستمراريتها عبر التناسل النصبي.

وينهض نص "أحمد شنة" من قول "الشابي" في قصيدته إرادة الحياة:

فَلا بُدَّ أَنْ يَستَجيبَ القَدرْ (1) إِذَا الشُّعِبُ بَومًا أَرَادَ الْحَبَاةَ

فِلسطينُ... أنتِ الشعارُ الوحيدُ، (2)

إذا قرَّر العُربُ،

شاء القدر.

فِلسطينُ... أنتِ الخلاصُ الوحيدُ،

تتقاطع البنية اللفظية الحاضرة مع الغائبة تقاطعا يستلزم دلالة واحدة، فلا يستجيب القدر إلا بمشيئة الإنسان، غير أن الخليط الذي يقدمه الشاعر ينحرف بالدلالة إلى مسار جديد، مما يعمق المعنى ويحمله موجة من الرفض ونشدان التحول، ليصبح النص الغائب قطبا تلتف حوله مدلولات النص الحاضر ، لتغذى الذهن بطاقة اندفاعية نحو التغيير .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أبو القاسم الشابي: الديوان ، تقديم وشرح أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية بيروت ، لبنان، طم، 2005، ص 70.

<sup>(2)</sup> أحمد شنة، طواحين العيث،ص 64.

وما تكثيف الدلالة الناتج عن تلك التداخلات الثقافية إلا لبناء رؤية موحدة للحياة تتحول فيه القضية المفردة ( فسطينية أو تونيسية) إلى قضية جماعية (عربية)، ويرتقي من خلالها صوت الخطاب الشعري نحو واقع مختلف تتحقق فيه أمشاج الوحدة، ضمن رؤية رومانسية تتبنى ثقافة التحرر الإنساني.

وتأتي قصيدة "صفحة ضائعة من سفر أيوب" لتتناص مع قصيدة سفر أيوب لبدر شاكر السياب .

يقول الشاعر:

أيُوبُ مُنطَرِحٌ أمَامَ البَابِ يَسفَحُهُ الحَنيينْ (1) يَسفَحُهُ الحَنيينْ (1) يَا رَبُّ قَد ذَوَتِ الشِّفَاهُ

البَابُ مُوصُود يَجرَحُهُ الأنينْ

فَيَرُدُّ آهَاتِي صَدَاهُ

« مُنطَرِحًا أصِيحُ أَنْهَشُ الحِجَارَ أُريدُ أَنْ أَمُوتَ يا إَلَهُ »

ويقول بدر شاكر السياب:

يَا رَبَّ أَيُوبَ قَد أَعْيَا بِهِ الدَّاءُ (2) فِي رَبَّ أَيُوبَ قَد أَعْيَا بِهِ الدَّاءُ (2) فِي غُربَةٍ دُونَمَا مَالٍ ولا سَكَنِ، فِي الدّجَنِ يَدعُوكَ فِي الدّجَنِ

يَدعُوكَ فِي ظَلمُوتِ المَوتِ: أعبَاءُ

(1) الأخضر فلوس: حقول البنفسج، ص 41-42.

بدر شاكر السياب: ديوان منزل الأقنان، دار العلم للملايين، بيروت، $m d_1$ ، 1963، ص 50.

# نَاءَ الفُؤادُ بِهَا، فارْحَمهُ إِنْ هَتفَا

فيتحدث كلا الشاعرين بلسان "أيوب عليه السلام" الذي يهجر الصبر ويمل الحياة، فيناجي الله متمنيا الموت عند "الأخضر فلوس"، ومتعلقا بالدنيا باحثا عن المال والسكن عند "السياب"، إنه يرتبط بالعالم السفلي رامزا إلى الإنسان عامة، وإلى شخصية "بدر شاكر السياب" خاصة، ليهبها العالم المثالي الذي تتمناه، فصفحة "الأخضر فلوس"، تجيب "السياب" بكيفية التخلص من عالم الألم واللاستقرار.

ويستنطق "عبد الله العشي" في قصيدته "بغداد" الصوت القديم للسياب في أنشودته المطرية:

 $\hat{\Delta}$ مَطَرٌ.. مَطَرٌ

بَغدَادُ مُبتدأُ الخَبرُ

بَغْدَادُ هَمزَةُ وَصلِنَا

وجُملَتُنا المُفيدة

بَغْدَادُ تَوكِيدُ الْحَضَارةِ والْحَضَرْ

مَطَرٌ ..مَطرْ

ويقول السياب:

وكُلُّ عَامٍ حِينَ يُعشبُ الثَّرى نَجُوع (2)

مَا مَرَّ عَامٌ والعِراقُ لَيسَ فِيهِ جُوع

<sup>(1)</sup> عبد الله العشى: يطوف بالأسماء، ص 79.

<sup>(2).</sup> بدر شاكر السياب: ديوان أنشودة المطر، دار مكتبة الحياة بيروت، ط $_1$ ، 1969، ص $_1$ 4.

"مَطْرٌ

مَطُنُ

مَطر

فِي كُلِّ قَطرَةٍ مِن المَطر

حَمرًاءُ أو صَفرًاءُ مِن أَجنَّةِ الزَّهَرْ

وكُلُّ دَمعَةٍ مِنَ الجِياعِ والعُراةِ

وكُلُّ قَطرَةِ تُراقُ من دَمِ العَبيدُ

فَهِيَ ابتِسَامٌ فِي انتِظَارِ مَبسَم جَدِيدٌ

تتراكم مقومات الحضارة في نص "عبد الله العشي"، لتحيل إلى سيدة الهوية ومبدأ الوجود العربي، وهو في ذلك يجعل نصه يسير على الوتيرة ذاتها، التي سار عليها النص الغائب، إذ تظل الحاجة إلى المطر أداة التغيير.

وتتكرر الكلمة البؤرة (( مطر)) في النصين، محدثة تجانسا إيقاعيا يثير انتباه القارئ، ويسهم في اتصاله بالطبيعة، بعدّها أساس الاستمرارية والتجدد اللذين يأمل تحققهما.

وأما إذا عدنا إلى ملصقات "عز الدين ميهوبي" (1) وجدناها تتجه صوب لافتات أحمد مطر (2)، لتعلق إحداها (ربما):

(1). عز الدين ميهوبي: ملصقات، ص 146.

<sup>(2)</sup> أحمد مطر: الأعمال الشعرية الكاملة، دار المحبين، ط $_2$ ، 2008، ص $_2$ 

ريما تنجب بعد اليأس عاقر ريّما يحكمنا في دولة القانون بالكعبين ملجر يّما يمتلك الشعب جامع من دون حاضر ريّما يحكم عرش الصين قاصر ريما يحترف التأليف تاجر

......

ريما..

ريما..

أحلم يوما - في بلادي - بالجزائر

ويقول أحمد مطر في لافتته:
ربّما شمس الضحى
تشرق من صوب الغروب!
ربّما يبرأ إبليس من الذنب
فيعفو عنه غفار الذنوب!
إنّما لا يبرأ الحكام
في كلّ بلاد العرب
امن ذنب الشعوب

إن مجرى هذا النص يصب في واد المفارقة لينسج خطابا ساخرا، ولعل النص الحاضر يخالف الغائب في كون هذا الأخير ينتهي إلى يأس خالص، بينما النص الحاضر يستقر إلى حلم في مدارات الاحتمال، باحثا في جوانب الافتراض عن وطن بديل لهذا الوطن المتراجع الذليل.

ويعد الخطاب الشعري في قصيدة "غربة الجالس وحده" لعقاب بلخير امتدادا لما قاله نزار:

كيْفَ لا يَجلِسُ وَحدَه (1)
هَكَذَا فِي حَماَةِ البُركانِ تَنْهَدُّ مَبانِيهِ ويَغدُو الكُلُّ
فِي عَينَيهِ إِبْرَهْ
يَحمِلُ الذَّنبَ الَّذِي لَم يَأْتِهُ
مَقدُورُهِ الاَّ يَرِى العُمرَ عُمرُهْ

(1) عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة في زمن الحجارة، ص 163

## غُربَةُ الجَالِسِ وَحدَهُ

ويقول نزار قباني:

مَقدُورُك أَنْ تَمشِي أَبَدًا (1)
فِي الْحُبِّ.. عَلَى حَدِّ الْخِنجِرْ..
وبَظَلَّ وحِيدًا كَالأصْدَافُ
وبَظَلَّ حَزِيناً كَالصَّفْصَافُ
مقدُورُك أَنْ تَمضِي أَبَدًا
فِي بَحرِ الْحُبِّ بِغيرِ قُلُوعْ
وتُحبَّ مَلايِينَ الْمَرَّات..
وترَجَعَ..كَالْمَلْكِ الْمَخلُوعْ

يتفق الشاعران وكأن الخطاب من "نزار" إلى "عقاب بلخير" يشهد شهادة أزلية على حتمية القدر في الاغتراب الإنساني، حيث عزلة الذات الفارة من الواقع ومرارة الحزن والإقصاء، وهنا يمكننا أن نسجل هوية الذات " الملك المخلوع" أو بعبارة أخرى الإنسان المقهور.

ويتجه "سليمان جوادي" نحو خطاب "نزار" أيضا في أغلب نصوصه فيستند على نصه الآتي:

لَيسَ هَذَا وَطنِي الكَبِيرُ (2) لَيسَ هَذَا وَطنِي الكَبِيرُ (2)

(1) نزار قباني: الأعمال الشعرية الكاملة، منشورات نزار قباني، بيروت لبنان،  $d_{\rm c}$ 2000، ج1، ص 651.

<sup>(2)</sup> نزار قباني: الأعمال السياسية الكاملة، منشورات نزار قباني، بيروت لبنان، ط2، كانون الثاني 1999، ج 3، ص58.

لَيسَ هَذَا الرَّجِلُ المَقهُورُ..

والمكسئور..

والمَدْعُورُ كالفَارَةِ..

والبَاحثُ فِي زُجاجَةِ الكُحولِ عَن المَصِيرُ

لا..

لَيسَ هَذَا وَطنِي الكَبِير

ويمنح الشاعر دلالة تخالف تماما مقام السخرية هذا في قوله:

ليْسَ لِي وطَن غَيْرَ هَذا الوَطَن (1)

لَيْسَ لِي وطَنّ غَيْرَ هَذَا الَّذِي

ينْبُتُ الحبُّ فِيهِ

وتَنْتَشِرُ الأُغْنِيَاتُ

غَيْرَ هَذَا الَّذِي يَكْثُرُ الْعِشْقُ فِيهِ

وتَزْدَهِرُ الأُمْنِيَاتُ

لَيْسَ لِى وطَن غَيْرَ هَذَا الَّذِي

فِی دِمَائِی سَکَنْ

<sup>(1)</sup> سليمان جوادي: رصاصة لم يطلقها حمة لخضر، ص ص 36-37.

فينزاح النص الحاضر عن النص المركز، إذ تتلاشى صورة الذل والهوان والقهر المعبرة عن أزمة ذلك الصراع الداخلي والاغتراب النفسي، لترتد إلى صورة مشرقة، يحقق الانتماء الوطني فيها موضع فخر تشتبك فيه الذات بالوطن إلى حد الفناء.

يمكننا القول إن تلك العلاقات النصية تعكس علاقة الذات بدواخلها من جهة، وبواقعها من جهة أخرى، وتمثل الخلفية التي تسهم في إيضاح التجربة، وتحقق تفاعل القارئ معها.

والحق أن التواشج النصي قد يجمع بين نصوص عدة، بما يفعل طاقة التشبع الثقافي ويطعم إستراتجية التميز وواقع الاختلاف، كما هو الحال في نص النمرة "لعثمان لوصيف"

يقول الشاعر:

يَومَ صَافَحتُهَا اشْتَعلتْ زَنبَقَهُ (1)

فِي يَدِي واحْتَوتْنِي السَّماوَاتُ

•••••

كَانَ فِي بُوبُوبُها شَرَارٌ

وعَاصِفَةٌ مُبرِقَهُ

وعَلَى ثَغرها

جَمرَةٌ تَتَوهَّجُ عِشقًا

<sup>(1)</sup>عثمان لوصيف: اللؤلؤة، ص 13.

# وكَانَت تُشِيرُ فَتَنَفَسِحُ المُدُنُ الضَّيَقَةُ ويُعَانِقُهَا شَبَقُ اللَّوزِ

ويقول جبرا إبراهيم جبرا:

نِمرَتِي عَينَاهَا سَودَوان خَضرَوَان 1

يَلتَمِعُ فِيهِمَا الغَضَبُ والعِشقُ مَعًا

كَالشَّرَرِ الَّذِي يُشْعِلُ الحَرائِق

فِي غَابَاتِ الصَّيفِ الَّتِي

استبدَّ بِهَا الجَفَافُ والظَّمَأ

فِي غَابَةِ المَدِينَةِ تَاهَت، وأنا

فِي الغَابَةِ تَائهُ مَعها،

فِي هَوج مِنَ العِشقِ والغَضَب:

ينبني الخطاب الشعري في النصين على جدلية التضاد القائم بين العشق والغضب ( الشرر البرق العشق). في إشارة إلى ما تحمله الكتابة الصوفية ( احتراق، وعذاب، ووجد) إنها معراج ذلك الاتصال المنتظر ورحلة الحزن والظمأ.

ولعل فكرة هذا التقابل مأخوذة حسب تصريح جبرا من الروائي اليوناني "نيكوس كزانتراكيس" في كتابه "ترحال" ففيه يشبه الكتابة بالنمرة، ويصور صراعه معها غالبا ومغلوبا، وكأنه يصارع العشق وهي تتحدى وتحضن جمجمته (2).

.

<sup>(1)</sup> خليل شكري هياس: القصيدة السيرذاتية، بنية النص وتشكيل الخطاب، ص 61-62. نقلا عن: جبرا إبراهيم جبرا البئر الأولى، رياض اليرس للكتب والنشر، لندن، 1986 ص74.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المرجع السابق، ص 63.

وعلى الرغم من ذلك التعالق بين التجربتين إلا أنه تمت إعادة تشكيل النص الغائب ببثه الحياة الثانية.

وقد نلحظ أحيانا وقوع بعض الشعراء في خطأ التكرير والاجترار، مما يبعد النص عن جمالية الإبداع والمفاجأة، ونمثل على ذلك بنص الشاعرة "زهرة بلعالية"، التي تحاور فيه نصوص المتنبي، فتستحضر قوله: «أنامُ مِلْءَ جُفُوني عَنْ شَوَارِدِهَا/ ويَسْهَرُ الخَلْقُ جرّاهَا ويختصِمُ» أ في قصيدتها:

أنامُ عَلَى رَغبَةٍ

فِي الكلام

وأصْحُو ... عَلَى وَجَع

لا يعي

وأذْكُرُ أنَّ المَسلَافَةَ

بَيننا عُمرٌ مِنَ ...

التيهِ... والانكسار2.

عمدت الشاعرة إلى الإفادة الجامدة من التضاد الموجود في نص المتنبي، بحيث إنها لم تلتفت إلى الصورة الكلية في النص التراثي، واكتفت بنقل جزئي أوقع النص في مدار الاجترار و الترجيع.

<sup>(1)</sup> أبو الطيب المتنبي : الديوان ، ص 332.

<sup>2</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 74.

وهذا الالتقاء بين النصيين لا يعدو محض إعجاب غير فاعل، والحقيقة أن توظيف الصورة المأثورة يهدف إلى صوغ معطيات الماضي بما يثري العمل و يخدم مضمون النص، ويسهم في توضيح معناه.

## 3.3 توظيف التراث الغربي:

إن العودة إلى التراث الغربي يمكننا من قراءة ثقافة الأمم، ويجعل الأجناس تخضع لانتمائها الفني خدمة لأفكار معينة، وتأكيدا لجسر التواصل مع الآخر والاطلاع على تاريخ الثقافات الغربية، و يسعى النص الجزائري للنهل من الموروث الغربي ليستمد منه رؤية جديدة للمستقبل.

وفي امتزاج ثقافي بديع يتآلف نص "المعبد" لعثمان لوصيف و نص "تراسل" لبودلار لفظا ويختلفان معنا:

يقول "عثمان لوصيف":

الطَبِيعَةُ.. كُلُّ الطَّبِيعَهُ (1)
مَعبَدٌ حَيثُمَا كُنتَ صَلِّ
مَعبَدٌ حَيثُمَا كُنتَ صَلِّ
أَمَامَ العَشَايَا الَّتِي تَتَضَرِجْ
أَمَامَ المَرايَا الَّتِي تَتَبَرَجْ

ويقول" بودلير ":

الطَّبِيعَةُ مَعبَدٌ فِيهِ أَعمِدَةٌ حَيَّة، 2 تُصدِرُ أَحْيَانًا كَلِمَاتٍ مُبهَمَة؛

<sup>(1)</sup>عثمان لوصيف: الإرهاصات، ص09

<sup>(2)</sup> شارل بودلير: الأعمال الشعرية الكاملة، ترجمة رفعت سلام ، ص 130.

هُنَاكَ يَمْضِي الإِنسَانُ خِلَالَ غَابَاتٍ مِن رُمُوزِ تَرَقُبُهُ بِنظراتِ وَاعِدَة.

يبصر "عثمان لوصيف" الطبيعة بعين المتصوفة، لذلك فهي موضع الطهر والنقاء، بينما يراها "بودلار" من زاوية رمزية تجردها لتصبح شعورا وفكرة.

إن نظرة الشاعرين تختلف برغم التداخل النصي ذلك أن الشاعر الغربي يجعل الطبيعة عالما حسيا ناقصا، يكمله عالم الباطن، في حين يجعلها "عثمان لوصيف" العالم الروحاني الذي تصبو الذات المتصوفة إلى الالتحام به لتبلغ درجات الصفاء.

وكثيرا ما اتجه الشاعر الجزائري صوب عبارة سقراط الشهيرة "تكلم..كي أراك" \*:

لَكَ أَنْ تَستَقبِلَ القِبِلَةَ وتَنحَنِي للقُبُورِ السُّندسِيَّةِ، (1)

لَكَ أَنْ تَقُولَ للقُطبِ النَّائِمِ،

تَكَلَّمْ كَيْ أَرَاكَ،

وأدخُلْ فِي الحَضرَةِ كَي أَسمَعَكَ يَا مَولَاي،

أيُّهَا الغَوثُ الوَاصِلُ المُوصِلُ

يَا عَرِشَ التَّجَلِّي وفَرشِ التَّدلِّي،

يستعين الشاعر بعبارة سقراط، الدالة على أن مرتكز الحكم على الذات ليس المظهر وإنما الجوهر، ليصف الخيال بين الانفصال والاتصال، حيث يمثل نور مسار الذات في عروجها المعرفي تدرجا لاتصالها بعرش التجلي، ومن ثمة يمكنها الارتقاء من الرؤية إلى الرؤيا.

<sup>\*</sup> وردت العبارة في شعر كل من ( أحمد شنة طواحين العبث لازمة استهلالية في كل الصفحات- أحمد عبد الكريم موعظة الجندب )

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 27.

يقول أدونيس: « يكون الخيال حالان: حال اتصالٍ وحال انفصال، وما يميِّز بينهما أن المتصل يذهب بذهاب المتخيل، وأن المنفصل حضرة ذاتية قابلة دائما للمعاني والأرواح» (1)

#### 4.3 توظيف النص الشعبى:

تمثل الثقافة الشعبية الإرث الحضاري، الذي يسجل تاريخ الفكر الإنساني، ويجسد أهم معتقداته ورؤاه للوجود، إنها تختزل جينات الشعوب وهوياتهم، لذا فكثيرا ما يلتحم النص الحاضر بتلك الثقافة، ليكتسب خصوصية تمنحه موروثات الانتماء والتفرد، وبذلك يستطيع المحافظة على أصالته ويمنح هويته حصانة الخلود.

فالأخضر فلوس يبحث في جيوب الذاكرة الشعبية عما يمنح سياقه الاستقلالية والتميز، من خلال توظيف حكاية الغول في نصه حين يقول:

صَوتٌ: «انْفَتِحِي يَا سُكَّرِهْ!.» (2)

فَالغُولُ خَلفِي لاهِتُ

تَخَثَّرتُ عَلى شِفَاهِه الدِّمَاءُ!.

ظَمآنُ تَحتَ جُبَّةِ الإسْفنْجِ والصِّلصَال

« انْفَتِحِي يَا سَكَّرهْ!.»

ربما يشير ذلك السقوط تحت دواليب الخرافة الماضية إلى محاولة الفكاك من قبضة الواقع وحذفه، فالذات الفارة تسعى إلى التحرر.

(2) الأخضر فلوس: أحبك ليس اعترافا أخيرا، ص 31.

<sup>(1)</sup> أدونيس على أحمد سعيد: السريالية والصوفية، ص 82.

وقد تكون صورة الإنسان المذعور والضعيف، حالة من حالات السخرية المجسدة لصورة الذل والخوف، التي يعيشها الإنسان في زمن الصمت والتطويع.

ولعل الاستعانة بالحكاية الشعبية يسبغ النص بسبغة عجائبية ،ناهيك عن ذلك الامتداد السردي الذي يصنعه تتامي الحدث وتأزمه، مما يستفز ذهنية القارئ ويثير عواطف الرهبة واللذة لديه.

وتحاول قصيدة " موال صحراوي " أن ترتمي بأحضانها في القصة الشعبية " حيزية " التي عرفت بمنطقة "سيدي خالد"، وهي قصة عشق خالدة ومحزنة جمعت بين "حيزية" وابن عمها "سعيد"، وانتهت بوفاتها وجنونه.

يبدأ الشاعر بوصفه المادي للشخصية الرئيسة في بنية شبه سردية:

بَدَويًّا كَانَ الْقَلْبُ<sup>(1)</sup>

وكَانَتِ حَيزيَّهُ

مِشكاة العُمر الغَسنقيِّ

وقِندِيلَ الأبدِيَّهُ...

قَمرًا يَتَسَلَّقُ ذَاكِرَتِي

ورياحًا لَيلِيّهُ

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 25-26.

وتلاحقه هذه الشخصية بما تحمله من أصالة وتجذر وطني حتى النهاية، أين تتجسد طهارتها وتتحول إلى فرس وزهرة.

هَلْ ذِي امْرَأَةٌ (1)
أَمْ فَرَسٌ ضَوئِيهُ ؟!
نَرجَستتِي الأُولَى
سَأُستَي غَيبَتهَا
وشْمَ الرُّوحِ الثَّكلَى..،
أَجْرَاسَ الشَّاهدَةِ

فمشهد هذه الأنثى يجعلها أيقونة تراثية مشبعة بالدلالات، إذ يشكل انقضاء دلالة معينة ميلاد أخرى مغايرة وهكذا، تصبح الأنثى لغة أزلية تشير إلى الاستمرارية والبقاء. (وشم الروح – أجراس الشهادة الأزلية) وهذا طبعا يجعلنا نتوصل إلى كون الثقافة الشعبية ثقافة خالدة لا تعرف الزوال.

و يتخذ "أحمد عبد الكريم" من الأغنية الشعبية سندا لتعميق وصف شجنه الداخلي مخاطبا كيان القارئ:

> قَلْ إِنَّهُ إِيقَاعُ شَايْ (2) قَمرٌ يؤثِّتُ وحشَةِ الصَّحراءِ بالكَلمَاتِ بمَوَّالِ "يَايْ"

(2) أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 63.

 $<sup>^{(1)}</sup>$  المصدر السابق ، ص 30.

## قلْ إنَّه شجنُ الكَمانْ.

يرسم الموال \* الصحراوي صورة للمكان الخالد ،إذ يشكل تناغم الصوت والمتمثل في الموال الشعبي "ياي" الكلمة المفتاحية التي ترتبط في الغالب بإيقاع حزين يدفعه المغني رتيبا، فيوافق صوت آلة الكمان الحزين ، ومن ثمة لا يهيئ شجن الصوت إلا تأثيثا مكانيا مختلفا، يترجم ذلك الارتباط الوجداني بالأرض.

وينهل "عثمان لوصيف" من السيرة الشعبية في قصيدته "صراع مع الشيطان" وتحديدا من قصص ألف ليلة وليلة قصة السندباد البحري:

سَبعَ لَيالِ فِي مَتاهَاتِ الخِضَمِّ(1)

فِي مَهَبِّ المَوتِ.. بَينَ صَولَةِ الحِيتَانْ

وحسك المرجان

سَبِعَ لَيالِ..لا الشُّموسُ شَعشَعتْ

ولا الطُّيورُ رَفْرَفْتُ

ولا الفَضاءُ رجّع الألحَانْ

شَاهِدْتُ عُنفَ البَحرِ فِي ثُورَتِهِ العَنِيدَهُ

والرُّعبُ والأهوالُ والأشْبَاحُ

ص 202–203.

-

<sup>&</sup>quot; الموال فن من فنون الأدب الشعبي. وهو يعتمد في كتابته على ألوان مختلفة مثل: الاستعارة ،والجناس، والطباق والتورية. وهو يعتمد على الارتجال، ويعود تاريخه إلى عهد الخليفة هارون الرشيد في العصر العباسي، أما سبب ابتكاره، فكان عندما أمر السلطان هارون بقتل (جعفر) وحرم الناس رثائهم له ولو ببيت شعر واحد، وأكد أنه سيلقي العقوبة الشديدة على من يقول شيئا، وكان لجعفر جارية مخلصة وضعت الموال لتعبر عن شدة حزنها / ينظر هالة محجوب:علم الجمال وقضاياه،

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: الإرهاصات، ص 19-18.

يستثمر الشاعر قصة السندباد ليتحول في خطابه من سيد المغامرة، وملك الشجاعة، صاحب الشهرة والغنيمة، إلى المغترب الذي مل ركوب الأهوال وحياة اللاستقرار، يحن إلى دفء الملجأ ويبحث عن زمن الهدوء والطمأنينة.

وهو رمز ضارب بجذوره في خلايا الذاكرة صارخ بذلك الضياع النفسي، الذي يعيشه الإنسان الراهن في زمن الصراع والموت.

ولعل لحضور العدد "سبعة" اتصالا وطيدا أيضا بالثقافة الدينية والشعبية، فهو رمز الاكتمال والنهاية، وهو العدد الذي اكتملت فيه المعاناة وانتهت فيه المغامرة (سبع ليل في متاهات الخضم) لذا يقال إنه يوم البعث والتجدد وولدت فيه الذات من جديد (1).

وقد وظف الشاعر المثل في قوله:

ضَعْ يَدَيْكَ عَلَى زَفْرَاتِ السِّنادِين (2)

وَهِيَ تضجّ

وتَبكِي جَوَى

غَنِّ عُنفَ المَطارق مُحتَدمَاتِ

تَعفَّر بكُلِّ دُخان

تَوهِّجْ بِكُلِّ بِيانِ

تَلظّ

انصَهِرُ

فِي الشُّواظ النقيِّ

وكن شررا يتطاير

أجان م صدقة: معجم الأعداد، رموز ودلالات، (عربي/عربي)، ص 143.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 34.

#### ثمَّ قل: أنا شاعر

يستعير الشاعر المثل القائل "هو بين السندان والمطرقة"، ليعبر عن ألم الكتابة وما يعتري الذات من معاناة. وهي تتحمل وجع التعبير وعنف الكلمة، لتحمل رسالة الإنسانية وتصدرها بكل أمانة.

ويستحضر "نور الدين درويش" في قصيدته "الدرس الأخير" المثل الشعبي "الدنيا تمشى بالمقلوب":

كُلُّ شَيءٍ صَارَ بِالمَقلُوبِ يَمشِي (1)

كُلُّ مَا نَحنُ دَرسنْنَاهُ تَحطَّمْ

فَلمَاذَا نَتعلَمْ؟

تَخرُجُ الدُّفعَاتُ عَامًا بَعدَ عَامْ

كُلُّهَا تَمضِي بعزْمِ وحَماسْ

كُلُّهَا تَمضِى ولَكنْ

بعد عام تتأقلم

يأخذ الشاعر مادته من المثل ليجسد أزمة الواقع، ويعبر عن عبثية التعليم، و يصادق على مأساة التحصيل في البلاد، مما يشير إلى خيبة المثقف في زمن تآكلت فيه صحف الثقافة تحت صدأ الجهل والتخلف.

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: السفر الشاق، ص56.

إن عودة الشاعر إلى الموروث الشعبي ليستخلص منه درسه الأخير، تؤكد أن دروس الحياة هي الزاد المعرفي البديل الذي تتوارثه الأجيال لتثبت صحته، كما تمثل تلك العودة إلى الماضي تعزيزا لسلطة المقول الشعري بالمقول النثري المتوارث.

وقد يشكل المثل خطابا ساخرا يقدم جوهر الحديث ونتيجته مثلما هو في قصيدة عثمان لوصيف "المتغابي":

(1) ...» Ĩ

يَا مُرسِلَ هَذِي القَوافِي

آه يا سَيِّدَ هَذا العَذاب!

يَا نبيَّ النَّار

لا تتوجّس ..

وارم عَظمًا.. مَالِحًا للكِلابِ

يسترسل الشاعر في وصف سلطة الجهل وأزمة العذاب، ليصل إلى حقيقة المثل الساخر "أرم عظمة مالحة للكلب يسكت عليك"، هذه الحقيقة تقضي بتجاهل الرأي خاصة إن صدر عن نقص عقل و حمق فكر.

ويندرج المثلان السابقان في سياق الأمثال الاجتماعية، التي تشعل فتيل الرفض والتمرد وتدعو إلى الانقلاب الثوري، لذلك فهي شعار الاستنكار المرفوع في وجه الذل والقهر الذي تعيشه الأمة العربية.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 69.

## 5.3 توظيف النص التاريخي:

استعان الشاعر الجزائري بالتاريخ ، ليسجل همه القومي والحضاري، وينتصر على الانكسار والإحباط الداخلي، لذا توجه إلى أكثر النصوص خلودا في مسار الذاكرة العربية الإسلامية لتكون مادته.

ويرى علي زايد عشري «أن الأحداث التاريخية والشخصيات التاريخية ليست مجرد ظواهر كونية عابرة، تتتهي بانتهاء وجودها الواقعي، فإن لها إلى جانب ذلك دلالتها الشمولية الباقية، والقابلة للتجدد -على امتداد التاريخ -في صيغ وأشكال أخرى.»(1)

مِن ثُقبِ البَابُ (2)

يَطلُّ غُرابْ

عَنقَاءُ المَوتِ تَحطُّ عَلى شَجرِ اللَّيمُون

الصَّمتُ جُنونْ

فَتَنْكُسِرُ الأَجْفَانُ

«لا غَالِبَ إلاَّ المَوت! »

«لا شَيءَ سِوى الغُفرانْ»

وصمَتُ اللَّيل فَجِيعَهُ

يستعين الشاعر بمقولة "لاغالب إلا الله" المشيرة إلى موقف الانهيار والخسارة عند سقوط غرناطة، حتى يدين موقف الصمت المخجل في زمن الانكسار والفجيعة.

(1) علي زايد عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة،

ط $_1$ ،1997، ص $_1$  120، ص $_2$  120، عز الدين ميهوبى: كليغو لا يرسم غرينيكا الرايس، ص $_2$  09.

وقد وظف الشاعر مقولة أحد جنود آخر ملوك غرناطة "أبو عبد الله الصغير" للتذكير بعبرتها، التي تُختزل في ثنائية (الصمت والموت)، حيث يتدرج السكوت إلى الاستسلام والتلاشي، ثم الفناء والنهاية.

ولا بد أن الشعراء تابعوا صورة الحصار، التي عبر عنها "طارق بن زياد" في خطبتة قائلا: « .... أين المَفَرُ ؟ البحرُ من ورائكم، والعدوُ أمامَكم وليس لكم واللَّهِ إلا الصدقُ والصَبْرُ » (1) .فقال أحمد عبد الكريم:

أَمَامِي بَحرٌ وخَلفِي بِرٌّ (2)

وبِلكَ الصَّحاري بَيننَا يَا حَبِيبِي

اقتربت وكانَ يُسربلُ صُورَتها بالدِّماءِ ويبْكِي

يَبوحُ إِلَى الجِدرَانِ بِما لَوّع القَلبُ منْ شُوكَةِ الاغْتِرابْ..

وقال نور الدين درويش:

مِنْ أينَ أجِيئُكِ يا بَلدِي؟(3)

النِّسرُ الكَاسِرُ مِن فَوقِي،

والقِرشُ الجَائِعُ مِنْ تَحتِي.

وأناً وَحدِي كالقَارِبِ أسبَحُ فِي بَحرٍ مِنْ غير شراعْ.

<sup>(1)</sup> عبد الحليم عوليس : إحراق طارق بن زياد للسفن أسطورة  $\dots$ لا تاريخ، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرة، ط $_1$ ، 1905، من 18

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب، ص 113.

<sup>(3)</sup> نور الدين درويش: البذرة واللهب، ص 13.

إن قصة حرق السفن التي وضعت الجنود بين خيارين إحداهما مر إما الموت غرقا أو مواجهة الأعداء حادثة عززت الحضور البطولي لشخصية القائد العربي "طارق بن زياد" وجعلت منه مثال المجد.

ويمثل التعالق النصبي بين النصوص الثلاثة صورة للحصار المتكرر معبرا عن صراع الذات الأبدي، وصولا إلى مواطن الانتماء والطمأنينة، وتلك الصورة الدائمة تجعل الذات في كل مرة قريبة إلى مواطن الارتجاف والعمق (البحر)، ولعلها تعبر عن باطنها الموجوع في زمن الفجيعة والأسر.

تأسيسا على ما ذكر آنفا يصبح حضور الثقافة الشعبية خصوصية كتابية، تسهم في تخليد الذاكرة الجماعية، وإن تمكن الآخر من اغتصاب الأرض وسلبها، فإنه لم و لن

يستطيع محو الهوية الثقافية التي تتوارثها الأجيال.

#### على سبيل الخلاصة:

اخترنا اختتام هذا الفصل بالتداخل النصى، لكونه من خصائص البنية الدلالية في الخطاب الشعري، إذ يحدث تعددا دلاليا يسهم في انزياحية اللغة، التي تثري البناء التصويري بما يستجيب لترجمة حقيقة الشجون النفسي وطرح العواطف الداخلية، مما يجعل النص نسقا لاطراد المعنى، واسترساله عبر تتابع الصور وتلاحقها في انتظام لغوي بعيد عن التقريرية، يستفز المتلقي ببريق الاستبدال والخرق.

لاسيما أن توظيف النص الغائب ينطوي على التلميح والإيماء والرمز، إذا ابتعد عن الاقتباس الحرفي والاجترار، حيث يشكل ثراءً دلاليا باعتماد النص تلك العلاقة الرحمية بينه وبين الموروث، وتراقصه على سلم الثقافة الجماعية.

ولعل التصوير يجسد الامتداد الإيقاعي، من خلال إيقاع النتاغم الذي يؤالف بين المحسوس والمجرد، وهو ما يجعل دراسة البنية الإيقاعية أكثر من ضرورة، لتوضيح العلاقة بينها وبين الدلالة.

#### الفصهل الثالهث:

#### جماليات القشكيل الإيقاعي

- 1 الإيقاع بنية عروضية:
- 1.1- بين الوزن و الإيقاع
- 2.1. خصائص الأنساق الإيقاعية الهيمنة
  - 3.1- التدوير :
- 1.3.1 أنماط التدوير /1.1.3.1 التدوير الجملي/ 2.1.3.1 التدوير المقطعي
  - 4.1 لقافية:
  - 1. 1.4. أنماطها
- 1. 1.4. 1 أنماط القافية في علاقتها بالوزن/ 2.1.4.1 أنماط القافية في علاقتها ببعضها
  - 5.1 -التعرار:
    - 2- الإيقاع بنية سمعية:
  - 1.2 التراكم الصوتي
  - 1.1.2 دلالة الصوامت/ .2.1.2 دلالة الصوائت
    - 2.2 التجانس الصوتي
    - 3.2 التجانس الحرفي
- 3- الإيقاع بنية مرئية:
- 1.3 لعبة السواد والبياض
- 1.1.3 غواية التفريع النصي وصراع الهامش والمتن
  - 3. 2.1 سمك الخط
  - 3.1 .3 -ارتعاش الكلمة

#### 1. الإيقاع بنية عروضية:

مما لا جدال فيه أن الإيقاع هو أساس الشعر؛ لأنه من أهم الخصائص المميزة للنص الشعري، حيث يعد أبرز عناصر التشكيل الفني في بناء القصيدة، ينسج دينامية المبنى الشعري، ويهزه بنبرة نغمية تطوق السمع وتسهم في خلق قيم جمالية، لكن الجدل وقع في تحديد مفهوم الإيقاع وهذا لأسباب عدة ، يأتي في مقدمتها اتساع هذا المفهوم ليشمل عدة فنون فهو «صفة مشتركة بين الفنون جميعا تبدو واضحة في الموسيقى والشعر والنثر الفني والرقص، كما تبدو أيضا في كل الفنون المرئية، فهو بمثابة القاعدة التي يقوم عليها أي عمل من أعمال الأدب والفن». (1)

ومن ثم كان « مجالا تتقاطع فيه الحواس »(2) مما زاد في عسر مقاربته ، ثم إن ارتباطه بالدلالة أوقعه في زوايا التلقي وأضحى إدراكه يختلف من قارئ إلى آخر.

والحقيقة أنه ضرورة لا خلاص منها، إذ كان لزاما على الإنسان، وهو يعايش الكون المتماوج السعي إلى بث ذلك التماوج في نصه ليبعث الحياة فيه، «إنه نزّاع إلى المطلق ومنخرط في اليومي وباحث عن الدائم ومدفوع بطبيعته ذاتها إلى الفعل وبوعيه إلى التفكير في حركته (...) يبحث، وهو يستخدم المحطات والتقاطعات التي تشبه تثبيت الزمن الهارب من خلال المقاطع، بشكل عفوي وفطري عن تجديد الفعل الأسطوري للخالق المخبر عن العمى القديم»(3).

<sup>(1)</sup> مجدي وهبة وكامل المهندس: معجم المصطلحات العربية في اللغة و الأدب،مكتبة لبنان، لبنان،ط2،1984، ص 71.

<sup>(2)</sup> خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث،خليل حاوي نموذجا، دار الحوار للنشر والتوزيع، سورية، ط $_1$ ، 2005، ج $_1$ ،  $_2$ 005، ج $_3$ 005، ج $_3$ 1، من المعربي العربي الحديث،خليل حاوي نموذجا، دار الحوار للنشر والتوزيع، سورية، ط $_1$ 005، خوارد العربي الع

<sup>(3)</sup> م ن ، ص 24.

ويبدو واضحا أن للإيقاع اتصالا وطيدا بحياة الإنسان وبرغبته الوجدانية العميقة ولا شك أن تلك العلاقة (بين الإنسان والإيقاع) تتيح المشاركة الشعورية بين الذوات.

وتتحقق المشاركة بفضل النتابع الحركي والانسجام الصوتي في البنية الإيقاعية وهو ما ينتج انتظاما تحققه «وحدة النغمة التي تتكرر على نحو ما في الكلام أو في البيت، أي توالي الحركات والسكنات على نحو منتظم في فقرتين أو أكثر من فقرات الكلام أو في أبيات القصيدة »(1).

إن الانتظام أساس الإيقاع وقوامه الحركة وشرطه التناسب و المعاودة وهي ميزات الفن الجمالي عند العديد من الدارسين\*.

وتعد تلك الميزات قواعد الجمال عند أفلاطون إذ جمعها في الوحدة والوزن والانسجام (2) وبالمثل جعل تلميذه (أرسطو) الخصائص الجوهرية التي يتألف منها الجمال: النظام، و التناسق (السيمترية) ، والتحدد. (3)

من هنا يمكننا القول إن الإيقاع محرك جمالي يؤدي إلى توافق المعاني، حيث يرتبط بالجانب الشعوري الراغب في الانتظام الناتج عن التقابل والتآلف والانسجام الصوتي والتوازي « وكلما كان التوازي - [ الوارد بين الكلمات أو الأفكار] - واضحا في تكوينه

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، عالم الكتب الحديث، الأردن ،  $d_1$ ،  $d_1$ ،  $d_2$ ،  $d_3$ ،  $d_4$ ،  $d_5$ ،  $d_5$ ،  $d_6$ ،

<sup>\*</sup> ينظر أبي الحسن محمد بن أحمد بن طباطبا العلوي في كتابه عيار الشعر، تحقيق علد العزيز بن ناصر المانع، دار العلوم للطباعة والنشر، الرياض، (دط)، 1985، ص 21./ أبو حيان التوحيدي: الهوامل والشوامل، نشر أحمد أمين وأحمد صقر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، (دت)، ص 140.

<sup>(2)</sup> عز الدين إسماعيل: الأسس الجمالية في النقد العربي، عرض وتفسير ومقارنة ص 39.

<sup>(3)</sup> من ، ص 99.

أو نغمته تولد عنه تواز قوي بين الكلمات والمعاني، وأقوى أنواعه هو ما تتجم عنه الصور والاستخدامات المجازية، حيث يتم إحداث التأثير عن طريق البحث عن المشابهة بين الأشياء، أو عن طريق التقابل حيث يكون التضاد هو وجه الاتفاق، واتفاق الكلمة صوتيا أو معادلتها لأخرى يتضمن بلا ريب لونا من الاتفاق الدلالي  $^{(1)}$ ، لذلك يقول ت.  $^{(2)}$  س إليوت «إن موسيقى الشعر هي التي تمكنه من الوصول إلى تلك المعاني  $^{(2)}$ .

و يبدو أن الإيقاع يشكل نموا دلاليا يعتمد على الشحنة التأثيرية، التي تحدثها المدلولات باستخداماتها المجازية، لذا فالإيقاع يمثل ذلك الانسياب والتدفق المتتابع في انتظام ومنه عد " الكيان المعارض للوزن، لأنه متغير بينما الوزن ثابت يتعرف عليه بواسطة التقطيع "(3).

ومن هنا يحق لنا أن نسأل حول العلاقة بين الوزن والإيقاع وما إذا كانت تقف عند المعارضة فقط أو تتعداها إلى التكامل ؟

#### 1.1 بين الإيقاع و الوزن:

جعل علوي الهاشمي مبدأ التعامد الأساس الذي يحدد الفرق بين الإيقاع والوزن في قوله «يشكل الإيقاع قاسما مشترك بين العناصر كلها، فهو الخط الرأسي الذي يسقط من أعلى النص حتى أسفله متقاطعا مع كل خطوطه الأفقية في نقطة ارتكاز محورية ، إنه عنصر

<sup>(1)</sup> صلاح فضل: النظرية البنائية في النقد الأدبي، ص262.

<sup>(2)</sup> محمد النويهي: قضية الشعر الجديد، ص 18.

<sup>(3)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 19.

خفي يخترق جسد النص. بينما الوزن هو الخط الأفقي الذي يمتد من أول السطر الشعري، وينتهي بنهايته، ويتشكل من وحدات موسيقية متساوية تسمى تفعيلات» (1).

ولا شك أن العمودية تمنح للإيقاع صفة الشمولية. ولا تتعلق الأفقية إلا بالآلية (قالب عروضي) ، ومنه فالإيقاع أكثر قيمة من الوزن. ووفقا لذلك شبه "علي عباس علوان" العلاقة بين الوزن والإيقاع بالعلاقة القائمة بين الجزء والكل، فالوزن صورة منضبطة من صور الإيقاع (2) غير أن التعامد يحدث تقاطعا بين المفهومين، وبالتالي يكون الوزن صورة الإيقاع الخاصة (3)

وعليه نستطيع القول إن الإيقاع روح الوزن، وهو عنصر اللغة الذي يشكل ركنا أساسا في شعرية المعطى اللغوي. إنه « انتظام النص الشعري بجميع أجزائه في سياق كلي جامع أو سياقات جزئي—ة تلتئم في سياق كل \_ي جام \_ع يجم \_ع من ها نظاما محسوسا أو مدركا، ظاهرا أو خفيا ، ليتصل بغيره من بنى النص الأساسية والجزئية ، ويعبر عنها كما يتجلى فيها » (4)

ولقد أشار الباحث عبد الرحمن تبرماسين إلى عناصر الإيقاع في قوله: « للإيقاع عناصر لا يمكن التغاضي عنها ، لأنها تقوم بتجس في الصورة وتمنحها الحركة

<sup>(1)</sup> علوي الهاشمي: فلسفة الإيقاع في الشعر العربي، دار الفارس للنشر والتوزيع ، بيروت، لبنان،ط1 ،2006م، ص23-25.

<sup>(2)</sup> عباس علوان: تطور الشعر العربي الحديث في العراق، اتجاهات الرؤيا وجماليات النسيج، منشورات وزارة الإعلام ، سلسلة الكتب الحديثة، العراق، (دط)، 1985، ص 226.

<sup>(3)</sup> رتشاردز: مبادئ النقد الأدبي والعلم والشعر، ترجمة وتعليق محمد مصطفى بدويه مراجعة لويس عوض وسهير القلماوي. المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة ط1، 2005، ص185.

<sup>(4)</sup> علوي الهاشمي: فلسفة الإيقاع في الشعر العربي، ص25

التي تبعث فيها الحيوية والنشاط والتنامي ، وتجعل الواقع ماثلا في الذهن أو أمام البصر بكل تناقضاته وصراعاته وهذه العناصر هي:

1-القافية 2-الوقف 3-النبر 4-التدوير 3-الشكل الطباعي (1).

ولعل البحث اهتم بأكثر العناصر استثمارا لدى أصحاب شعر التفعيلة في الجزائر. وتبدأ هذه الدراسة بالاستتاد على إحصاء نسب التنويع العروضي في جملة من القصائد، لأكثر الشعراء استخداما لقصيدة التفعيلة ، وقد أسفرت على المعطيات الآتية:

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن تبرماسين : العروض وإيقاع الشعر العربي ، دار الفجر للنشر والتوزيع ، النزهة الجديدة ، القاهرة ، ط1، 2003 ، ص90.

| المج | المنسرح | الطويل | البسيط | الخفيف | الهزج | الوافر | السريع | الرجز   | الكامل  | الرمل   | المتقارب | المتدارك | الشاعر                 |
|------|---------|--------|--------|--------|-------|--------|--------|---------|---------|---------|----------|----------|------------------------|
| تث   |         |        |        |        |       |        |        |         |         |         |          |          |                        |
|      |         |        |        | 1,32   |       | 0,66   | %1,98  | %8,60   | %5,30   | %16,55  | %3,31    | %62,25   | عثمان                  |
|      |         |        |        | %      |       | %      |        |         |         |         |          |          | لوصيف                  |
|      |         |        |        |        |       | 3,18   |        | %0,45   | %10,45  | %41,36  | %21,82   | %22,27   | عز د<br>ميهوب <i>ي</i> |
|      | 1,72%   | %1,72  | %1,72  | 03,4   |       | 1,72   | %01,72 | %03,45  | %20,69  | %13,79  | %24,14   | %25,86   | لغضر                   |
|      |         |        |        | %5     |       | %      |        |         |         |         |          |          | فلوس                   |
|      |         |        |        |        |       | 02,6   |        | %12     | %62,66  | %15,33  | %15,33   | %12      | حسین<br>زیدان          |
|      |         |        |        |        |       | %6     |        |         |         |         |          |          |                        |
|      |         |        | 03,33% |        |       | 03,3   |        | %03,33  | %03,33  |         | %56,66   | %30      | عاشور<br>فن <i>ي</i>   |
|      |         |        |        |        |       | %3     |        |         |         |         |          |          |                        |
|      |         |        |        |        |       |        |        | %06,38  | %08,51  | %27,66  | %06,38   | %51,06   | عقاب<br>بلخير          |
|      |         |        |        |        |       | 0,70   |        |         | %02,82  | %02,11  | %45,77   | %48,59   | فيصل                   |
|      |         |        |        |        |       | %      |        |         |         |         |          |          | الأحمر                 |
|      |         |        |        |        |       |        |        |         | %16,28  | %02,32  | %25,58   | %55,81   | أحمد عبد               |
|      |         |        | 2404   |        |       |        | 00.000 | 2/10.10 | 0/04-04 | 2/21/21 | 2405.05  | 0/07.07  | الكريم<br>عبد الله     |
|      |         |        | %01    |        |       |        | 03.03% | %18,18  | %21,21  | %21,21  | %06,06   | %27,27   | العشي                  |
|      |         |        |        |        |       | 03,2   |        | %22,58  | %06,45  | %06,45  | %35,48   | %25,81   | ځمار                   |
|      |         |        |        |        |       | %2     |        |         |         |         |          |          |                        |
|      |         |        |        |        |       |        | %06,66 | % 20    | %03,33  | %10     | %10      | %46,66   | زهرة<br>بلعالية        |
|      |         |        |        |        | 03.45 | 13.7   | %01    |         | %31.03  |         | %24.14   | %24.14   | علي                    |
|      |         |        |        |        |       | %9     |        |         |         |         |          |          | ملاحي                  |
|      |         |        |        |        |       |        |        |         | %36.36  | 13.64%  | %22,73   | %27,27   | نور د<br>درویش         |
|      |         |        |        |        |       |        |        | %03,45  | %41,38  |         | %17,24   | %37,93   | مصطفى                  |
|      |         |        |        |        |       |        |        |         | 0/22.00 |         | 0/20 //  | 0/ 42 21 | دحية                   |
|      |         |        |        |        |       |        |        |         | %23,08  |         | %39,61   | %42,31   | يوسف<br>وغليس <i>ي</i> |

جدول ( 1) نسب أوزان البحور عند أكثر الشعراء إنتاجا لشعر التفعيلة في الجزائر

من خلال استنطاق هذا الجدول الإحصائي، والذي شرحنا فيه نسبة البحور المهيمنة على الأنساق الإيقاعية، لدى الشعراء الجزائريين يتبين – وبشكل لا يدع مجالا الشك – أن إيقاع المتدارك كان أكثر البحور المهيمنة على شبك ـة البنى الإيقاعية الأخ ـرى، يلاحقه في هذه الهيمنة المتقارب، و نلحظ أن التجربة الشعرية في قصيدة التفعيلة قامت على غلبة بحور أربعة هي وفق الترتيب الآتي: (المتارك، المتقارب، الرمل والكامل). إن أكثر البحور التي نظم عليها شعراء التفعيلة في الجزائر هي البحور الصافية، ويعبر عاشور فني عن ارتباط التجربة الشعرية بالشعور، ثم يبين مغزاها وهو البحث عن

الحقيقة، وسمتها وهي المراوغة و تتصل بنيتها الإيقاعية بالكون ( البحر/ الجو/ البر) لذا

فهي تتبني على التمايز والاختلاف وأكثر أوزانها تداولا ( المتقارب، المتدارك، الرمل):

فَقَريبًا (1)

نَفِيقُ مِنَ الحُلمِ

نَبْحثُ عَن غَيمَةِ ومَلَاذُ

فَقدْ وَعدَتنا السَّمَاءُ

"ومَرَّتْ عَلَى رَأْسِنَا السُّحبُ الوَطنيَّةُ

دُونَ رَذَاذ"

وهَا نَحنُ فِي لَفحَةِ الرَّملِ
تَأْخُذنَا زُرِقَةُ البَحر حِينًا

وتقذفنا بالشطف

<sup>(1)</sup>عاشور فني: الربيع الذي جاء قبل الأوان، ص 54.

ونُمعِنُ فِي وَهمِنا الْبَقَارِبُ" فِي "الْجَوِّ" أَو الْبَحرِ" أَو الْبَحرِ" أَو الْبَحرِ الْفَاتِي فِي الصَّدفُ أَو نَلتَقِي فِي الصَّدفُ لَالْمِئَ بَعثَرَهَا المَوجُ أَو جَمعَتْها الصَّدَفُ ويُكمِّلُ تَرتِيبَهَا الشِّعرُ ويُكمِّلُ تَرتِيبَهَا الشِّعرُ في دَورَةِ الأرْضِ في دَورَةِ الأرْضِ الْمُنتَصَفْ" "إِنْ سَقطَ الْقَلْبُ فِي الْمُنتَصَفْ"

## 2.1 خصائص الأنساق الإيقاعية المهيمنة:

لم يتوجه البحث في خصائص البحور المهيمنة إلى إثبات استخدام بحور معينة لأغراض خاصة وموضوعات محددة، كما هو شائع عند كثير وحتى عند نازك الملائكة (1)، وإنما إلى التركيز على الظواهر التي لها ارتباط بالمضمون، لذلك سيتعدى الحديث عن البحر ومناسبته إلى رصد فاعلية النقص والتمام من خلال متابعة ظاهرة الزحافات.

### 1.2.1 بحر المتدارك:

يتسم هذا البحر بتتابع مقطعين طويلين يفصل بينهما مقطع قصير، ووحدته الإيقاعية التامة هي "فاعلن". وقد قال بعض دارسي العروض «ولسنا ندري سر انصراف

<sup>(1)</sup> تقول نازك الملائكة: إنه ينبغي أن لا يطغى شعر التفعيلة على شعرنا المعاصر، لأن أوزانه لا تصلح للموضوعات كلها بسبب القيود التي تفرضها عليه وحدة التفعيلة. ينظر نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر، ص 34.

الشعراء عن هذا الوزن من أوزان الشعر رغم انسجام موسيقاه، وحسن وقعها في الأذن»<sup>(1)</sup>، وأرجح جواب عن هذا التساؤل هو قلة شيوع المتدارك في الشعر العربي القديم لتركيز الشعراء على أكثر البحور تداولاً . وقد «أدى تتابع الفونيمات في وحدة زمنية محددة $^{(2)}$  إلى جعل "المتدارك" «مطواعا يستطيع الشاعر الأصيل أن يشكل منه إطارا صالحاً لأي تجربة شعرية، إذا ما فطن لخصائصه وامكانياته الموسيقية، وحاول أن يوفق بين هذه الخصائص وبين الأبعاد الشعرية لتجربته، [وهذا البحر متعدد الخصائص ولعل أبرز خصائصه]هي التدفق في الإيقاع إذا ما توالت السواكن والحركات القصيرة وقلَّت فيه حروف المد ونظرا لهذه الخاصية فإن المتدارك صالح للتعبير عن عاطفة متدفقة منطلقة»<sup>(3)</sup>.

واذا كانت هذه التفعيلة لم تجد حظا في الشعر القديم كما سلف الذكر ، فهي أقل التشكيلات استخداما في الشعر العمودي الجزائري الحديث، وفق النتائج الإحصائية التي توصل إليها "محمد ناصر" <sup>(4)</sup>. لكنها في شعر التفعيلة سيدة البحور تداولا لما لها من طواعية وانسياب في الاستخدام، لكن هذه الهيمنة تبقى تخص بعض الشعراء دون غيرهم، لذا تبينت محدودية استخدام تفعيلة المتدارك في سنوات الثمانين عهم، حتى عند أكثر الشعراء وفاء لها في التسعيرظة، وهو ما يشير إلى اضطراب استقرار النظم عليه.

(1)غازى يموت: بحور الشعر العربي، عروض الخليل، دار الفكر اللبناني ، بيروت، لبنان،ط2،1992، ص 211.

محمد فكرى الجزار: لسانيات الاختلاف، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، مصر، ط $^{(2)}$ ، ص $^{(2)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> نقل بتصرف عن محمد إبراهيم عوض: الصورة والإيقاع في شعر بلندر الحيدري، دار العلم والإيمان للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط1،2004، ص 142.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية ( 1925–1975)، ص270.

فعثمان لوصيف الذي بلغت نسبة نظمه على هذا البحر % 62,25 بدأ تجربته الشعرية مسقطا هذا البحر من ترتيبه الإيقاعي تماما (ديوانه الأول / الكتابة بالنار)، وختمها بالتوجه نحو تفعيلة الكامل امتثالا للذائقة الإيقاعية القديمة.

و نظمت بعض دواوين عثمان لوصيف بطريقة تتوازن فيها نسبة استخدام تفعيلقي المتقارب والمتدارك (إرهاصات، المتغابي، زنجبيل، أبجديات)، بالرغم من كونه خصص ديوانيه "غرداية" و "قالت الوردة" لهذا البحر (المتدارك) ولعل مرد ذلك هو تماثل وحدة التفعيلة من حيث عدد المقاطع وطواعية هذين الوزنين.

إن هذه التتويعات الهي نلحظه عند هذا الشاعر وشعراء آخرون من أمثال (مصطفى دحية ،أحمد عبد الكريم، يوسف وغليسي، عقاب بلخير، علي ملاحي) يثير التساؤل و كأن النظم على "المتدارك" وضع على محك التجريب، أو ربما تكون القصيدة قد فرضت على الشعراء في فترة التحولات ( الفترة الدموية . التسعين على تحولا إيقاعيا يخضع لقانون الضرورة النفسية و يتلاءم مع سرعة الاهتزاز الانفعالي ، أو هي متتالية الموت التي عادت لجر القصائد نحوها مثلما جرت قصيدة الكوليرا في تجربة نازك الملائكة،

ولعل التعامل مع الصيغة المخبونة "فعلن" في لقاء الشعراء مع هذا البحر شأنهم شأن شعراء مدرسة التفعيلة (نازك الملائكة، السياب ، صلاح عبد الصبور والبياتي) يترجم محاكاة الشعر المغاربي للمشرقي ولعا بالإتباع.

ونستحضر -تأكيدا على ما قيل سابقا - قول "عثمان لوصيف " في قصيدته الديوان قالت الوردة:

جَاثيًا في التُرابُ(1)

00//0/ 0//0/

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: قالت الوردة، ص62 -63.

كُنْتُ أَدْعُو ..أُصلِّي 0//..0/ 0//0/ / 0//0/ 0//0/ 0// أنَادِيكِ عَبرَ الدُّخَان // 0/// 0// وأنت هنالك 00//0/ 0//0/ 0/// 0/ هَائِمَةٌ فِي سنهوب الغِيابْ تَذْرِفِينَ بَقاياً القُرَى 0//0/ 0/// 0//0/ تَتَهَجِّينَ نَقعَ الرِّدَى 0//0/ 0//0/ 0/// وتَبُثِّينَ حُزنَكِ فِي حَسرَة وانْتِحَابْ 00//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// مُدُنِّ وَعَواصِمُ كُنَّ يُشْمَعْنِعْنَ /0/ 0/// 0/// 0/// 0/// بالنور والأغنيات / 0//0/ 0//0/ 0/ فصرن خراب 00/// 0// هَاهُنَا جُثَثُ مُتَفحِّمَةً 0/// O/// 0/// O//0/ 0//0/ 0/// 0/// وجَمَاجِمُ مَشْجُوجَةً

> هَا هُنَا خِرَقٌ بَالْيَاتٌ هُنَا جَسندُ امْراَةٍ

ثمة توازن نسبي بين فاعلية النقص والتمام في هذا المقطع الشعري ، إذ يمس زحاف الخبن أوحدى وعشرين تفعيلة (21) ( فاعلن محفعلن )، وتدخل علة التذيل ألاث تفعيلات ( فاعل المقطع النوابة وتكسرها، وقد تقلل تلك الزحافات والعلل من الرتابة وتكسرها، حيث تخفف صرامة الوزن ( حركية الإيقاع بين الثقل والخفة) وبلوزه بالاعتماد على

0/0//0/0/0//0//0//

 $0/// 0/// 0// <_{t}$ 

<sup>\*</sup>الخبن هو حذف الثاني الساكن. / \*\*التذيل هو زيادة حرف ساكن على ما آخره وتد مجموع. ينظر فوزي سعد عيسى: العروض العربي ومحاولات التطوير والتجديد فيه، ، دار المعرفة الجامعية، مصر ،1998، ص 27.

الإحساس في المقام الأول، وتعد لدى الدارسين المعاصرين عاملا من عوامل تنوع الوزن في الشعر التقليدي<sup>(1)</sup>

ويحدث الزحاف انسيابا إيقاعيا غيرجم عمق إحساس الشاعر بقصة انتهاء الحياة ومآلها إلى العدم ، فالحياة اليافعة والجميلة تمضي إلى الأفول ، وتجتاح موجة الهدم والخراب هذا الوجود، متوازية مع اجتياح هدم الزحاف لوحدة التفعيلة التامة التي بدأ بها المقطع.

ويموت المكان حين ذاك، لهصبح الإنسان جثة في غياب مواضع الانتماء والاستقرار، وتلوح النهاية بيدها لتدهن الجدارية بلون السواد ، إنها تكتب مسيرة الذات عبر تحول الضمائر المتكلم والمخاطب (أنا أنت) إلى الغائب (هي ،هن)، حينها يساير بحر المتدارك بإيقاعه الهريع هذا التعدد و ذلك الانفعال المقلق ، ليلخص لنا معاناة الذات في اصطدامها بواقع الزوال ، لذا تتحرك الحوارات الداخلية باتجاه الذات مسفرة عن تشظي الكيان الإنساني و انهياره تحت وقع الصدمة.

و يستعين "الأخضر بركة" بهذا البحر أيضا ليقدم لنا قصة أخرى ترسم واقع الفشل والاغتراب فيقول:

رَغْبَةُ الصَّمْتِ فِي هَضمِ أَصنُواتِ يَومٍ طَويلٍ $^{(2)}$ هُو اللَّيلُ...

كُوخٌ مِنَ الحِبرِ يَسْكُن فِيه المَكَانُ حَدِيثُ فَم الرِّيح فِي أُذُنِ البَابِ،

أو غَابَةٌ نِصفُ مفْتُوحَة الظِّلِّ تَمشِي

0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/

/0/ 0//

/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0//0/ 0/ /0/ 0/// 0//0/ 0/// 0// \$\infty\$

0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/

<sup>(1)</sup> غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، ص 465.

<sup>(2)</sup> الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، ص 05.

 صَدَى كَائِنَاتٍ مِن اللَّا أَحَدْ.. حَولَ غُرفَةِ نَومٍ يُؤثِّتُها نَفسُ الطَّيرِ حَولَ يَدٍ...

0/ 0//0/ 0///.. 0//0/ 0///

خَذَلَتهَا الأَصَا. بِعُ فِي شَدِّ مَعنَى...

ينطلق الحدث بإظهار ضعف الشخصية ، واحوجاجها إلى من يسندها في زمن تتحكم فيه القوة ، إنه الواقع المعقد الذي غدا موقعا للتسلط وموضعا للصراع ، ومن ثم يتوجه الشاعر نحو شرح سبب هذه الانهزامية التي تعيشها الذات ، ودوافع هذه الوحدة التي تفوح ببخور الخصوصية الذاتية ( غرفة النوم) ملتفتا إلى زاوية من زوايا الزقاق الصامت:

مِثْلَ صَمَتٍ عَلَى هَيأَةِ البُندُقيَّةِ، (1) صَمَتٌ عَلَى أَهبَةِ النُّطقِ يَحسُو.. بَقِيَّةَ وَقعِ خُطَى فِي الزُّقَاقِ، أَرَى.. قِطْعَةُ المَعدَن المُنتَقَاةِ...

بخُبثِ..

// 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/ 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0///

/ 0//0/ 0//0/ 0//0/

0/ 0//

0 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0///
0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/

0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0///

0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/

لِتُجبِرَ مَا كَسرَ الطَيشُ، أَسمَعُ قَلبَ الحِصان لَ يَمضَعُ الوَقتَ فِي صَمتِ اصْطَبلِهِ يَبْسِ الوَردُ أَم تَعِبَ المَاءُ فِي عُودِهِ أَسْمَعُ التَّبغَ يَبْكِي عَلَى حَافَةِ المَرمَدَهُ.

إنها قصة ذات آلت إلى ما هي عليه بسبب عدم ترويها وحكمتها ، وراحت تراود الكبريت عله يعينها على إضاءة هذا الوجود المظلم ، لكنها المرارة التي تلف الذات بردائها لتعيش

<sup>07</sup> ) المصدر السابق، ص ص 07 ).

الأسى، وتخدم التفعيلة التامة (فاعلن) أكثر من المخبونة حركة الوصف والتصوير، فتبدأ بهدوء نسبي يبترج ليتبعه انقلاب عاصف بسكون الليل.

لذلك يظهر حساب فاعلية النقص والتمام في المقطعين معا النتائج الآتية:

 $\%70.83 = \frac{5100}{72}$  = النقص =  $\frac{5100}{72}$  فاعلية النمام =  $\frac{2100}{72}$  = فاعلية النقص

فنسبة فاعلية التمام أكبر من نسبة فاعلية النقص، حيث يناسب الهدوء تفخيم المشهد واطراد السرد.

وفي القصيدة الديوان " رجل من غبار " يختار الشاعر " عاشور فني" تفعيلة المتدارك بتراخيصها العروضية للوقوف على مواطن الانكسار في سنوات الأزمة:

| ثم قال:                      | 00//0/          |
|------------------------------|-----------------|
| إنَّهُم يَسجُدُونْ (1)       | 00//0/ 0//0/    |
| كُلَّمَا ارتَّفَعَ الْوَتْنُ | 0/// 0/// 0//0/ |
| يَنْهَضُونْ                  | 00//0/          |
| كُلَّمَا سَنَقطَ الوَطَنُ    | 0/// 0/// 0//0/ |
| يَصغُرَونْ                   | 00//0/          |
| كُلَّمَا كَيْرَ الزَّمَنُ    | 0/// 0/// 0//0/ |

يثير الشاعر المتلقي من خلال لغة تتبيهية قائمة على الانتقاء ، تستعين بالبنية الحوارية التي تجعل الآخر يترصد ما يبوح به طرف الحوار ، وتضطلع البنية المقطعية بوظيفة وصفية جمالية، ترصد قبح الشخصية الخائنة التي تنكر ولاءها للوطن.

إن مشهد الخيبة هذا يقبض على صورة مؤسفة تغرق في جو من الازدراء يحيط بجملة من القيم المنحطة، ويربتهي بكتابة تحقيية يشهد عليها قانون الزمن.

<sup>(1)</sup> عاشور فني: رجل من غبار، ص46.

وقد نظمت هذه المقطوعة على تفعيلة المتدارك، التي توحي بالجدية مع الاستعانة بزيحاف الخبن وعلة التذييل لرفع فاعلية النقص التي بلغت نسبتها (71,43%) مما يقلل من حدة التمام، وهذا الانزياح الإيقاعي يترتب عنه حركة سريعة تأسر الذهن تحت كمين الدهشة والمفاجأة الناتجة عن عدم التوقع.

ولعل "فيصل الأحمر" يجد في خرق التفعيلة التامة لبحر المتدارك سندا للتعبير عن تشوهات الفطرة وغياب الإنسانية:

0/// 0/// 0//0/

والمَلاهِي مُغَلَّفَةٌ بِالبُلاستِيكِ

القُلُوبُ مُعَلَّبَةٌ (1)

والنُّورُ يَصدُرُ عَن مَعدَن مِن حَشَاهِ تَجِيءُ حَياةٌ ﴿ لَكَ ٥ / ٥ / ٥ / ٥ / ٥ / ١/٠٥ // ٥٠ / ٥٠ /

/ 0//0/ 0//0/ 0/// 0/// 0//0/ 0//

/0/ 0/0/ 0/// 0//0/ 0//0/

/0/ 0/// 0/// 0//0/ 0//0/ 0//

تَشْرَبُ مَاءَ الْهَواءِ الْمُكَيَّفِ حَتَّى الْمَمَاتُ لِ اللهِ 0//0 / 0//0 / 0//0 / 00/0 تَشْرَبُ مَاءَ الْهَواءِ الْمُكَيَّفِ حَتَّى الْمَمَاتُ لِ

0/ 0/// 0/// 0/// 0/// 0//0 / 🗖

 $0/\ 0///\ 0///\ 0///\ 0//\ [$ 

00//0/ 0//0/ 0/// 0// <

0/// 0/// 0//0/ 0/// 0//0/

// 0/// 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 🗆

// 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/

0/// 0/// 0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/

والهَواءُ المُكيَّفُ يَشْرَبُنَا رَغْبَةً لا تَدُومُ

وكُلُّ الطُّعامِ المُعلَّب يَسكُنُ أَدْرَاجَ

السُّقُوفُ مُجَوَّفَةٌ بدُخُول خَبايا

مُجَوَّفَةٌ لِخُروج خَفَايَا

مُرَصَّصَةٌ لاغْتِيالِ الصَّلاة

والفَواكِهُ، مِثلَ اللُّحُوم، مُغَلَّفةً

والبَرامِيلُ فِي جَوفِهَا بَعضُ مَا غِيسَرَّبُ

مِنْ عَادِ عَلَت الْهَواءِ المُكَيَّفِ

يَأْتِي، يُكَيِّفُ مَاعَ البَرامِيل، ثُمَّ يُكَيِّفُنَا

<sup>(1)</sup> فيصل الأحمر: العالم ... تقريبا! ، ص 17.

## رَائِعِينَ بَعِيدًا عَن الفُقرَاءِ ومُحتقرينَ بَعِيدًا عَن الغَانِياتُ

00//0/ 0//0/ 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0///

يبدو أن السطر الأول يقع بمثابة البؤرة التي تشكل مركزا تحوم حوله باقي الأسطر ، فمن التعليب المعنوي وهو ذروة التشيؤ ينحدر منحى التعليب إلى المادي ، ليشكل خطوط مشهد وصفى متحرك يشهد على نهاية هذا القرن.

ويشيد الشاعر العلاقات الداخلية للسرد اعتمادا على تنامي الحث، الذي يتجاوز قشرة الواقع إلى صميم جزئياته، ليجسد أرضية صلبة تتفتت نكهة الحياة فوقها ، مسقطا رغبة الحلم مبتعدا عن أجواء الرومانسية، ليسلك طريق الدرامية من خلال ما يرخصه له بحر المتدارك من زحافات وعلل.

### 2.2.1 بحر المتقارب:

إن وحدة المتقارب الإيقاعية (فعولن) تماثل وحدة المتدارك من حيث عدد المقاطع، إذ يحوي هو الآخر على مقطع قصير وآخرين طويلين ، لكنه يختلف عن بحر المتدارك في ترتيب هذه المقاطع، إذ يتصدرها المقطع القصير.

وقد حضر بنسبة ليست ببعيدة عن بحر المتدارك ، فهو المنافس الأول في التجربة الشعرية الجزائرية، وقد يصل إلى حد التداخل مع المتدارك ، حيث يستحوذ على 246 قصيدة بنسبة 32,666 %، واللافت للنظر أن هذا البحر قد هيمن في سنوات الثمانين على الينزل دون المتدارك في التسعين على.

فالشاعر "عاشور فني" الذي استخدم هذا البحر بنسبة 56,66، يغوص في أغوار الذاكرة معتمدا على الترخيص العروضي، ليتتبع وتيرة الفعل المعبر عن أزمة اليأس:

أَحَاوِلُ أَنْ أَتَهَجَّى خُطُوطَ يَدِي (1) //0// /0// //0// //0// //0// أَنْ أَتَهَجَّى خُطُوطَ يَدِي

تُلَغِّمُ مَا حَولَهَا وتُصنوِّبُ رَشِّنَاشَهَا وتُصنوِّبُ رَشِّنَاشَهَا

تزداد حركية الإيقاع من خلال تتابع الأفعال المرتبطة بالحاضر (أحاول أتهجى /أحاول أستعيد / أتقصى أجمع أرى)، وه و ما يشي بنشاط انفعالي عيسم بالتذبذب والاضطراب، ويسنده في هذه الحركة عامل المحاولة، الذي تشترك فيه دلالة الإعاقة والتقدم معا، ولعل ما يدفع إلى هذا الاتكاء على المحفز الفعلي ، هو تعضيد سرعة الإيقاع مع ارتفاع عدد المقاطع القصيرة إذ بلغت خمسة وثمانين مقطعا (85) مقارنة بالمقاطع الطويلة ، التي بلغت خمسة وسبعين مقطعا (75)، ولعل حدة فاعلية النقص تتناقص في المقطع الأخير

331

 $<sup>^{1}</sup>$  عاشور فنى: الربيع الذى جاء قبل الأوان، ص ص $^{2}$  43-44.

الخاص بالهرؤية الحلم (من السطر الهثامن حتى النهاية)، حيث تستعد الذات للمواجهة امتثالا بشخصية دونكيشوت.

إن الشعور بالتيه والعجز أخرج الوحدة الإيقاعية من رتبة التمام ، وأحاط المقطع الأول بزفرة الذاكرة، التي تستعيد جرح هذا الوجود الكياني الباحث عن الأمن والراحة.

و يستخدم أبو القاسم خمار المتقارب بنسبة 35,48% مستعينا بتفعيلته، لرصد حالة الحزن والألم في قصيدة "حالة للصراخ..":

تَوهَّمتُ فِي البَحرِ، مُنفَرجًا للَّتنَفُّسِ مُنغَرجًا للَّتنَفُّسِ مُنعَرجًا للظُّنونْ..؟

أَرَى فِيهِ، مُتَسَعًا لِهُمومِي..

ومَأْوَى هُرُوبٍ، مِنَ الاخْتِنَاقِ..

ولَكنَّهُ البَحرُ..!

لمَّا تَمَايَهِتُ فِيهِ اسْتَحَالَ إِلَى شَرِنَقَهُ

تَضِيقُ.. تَضِيقْ.. وافْرَزنِي دَمعَةً مُحْرِقَهُ. عَلَى مُلتَقَى صَخرَتَينِ..

بقايا غريقْ..

> 00// /0// 0// 0/0// 0/0// /0// /0// 0/0// 0/0// 00// 0/0//

<sup>(1)</sup> محمد أبو القاسم خمار: الأعمال الشعرية الكاملة، حالات للتأمل والصراخ، ج2، ص 85.

يساير هذا البحر (المتقارب) تقلبات الدواخل و عقد الانفعالات الباطنية ، بحيث ينتقل من زحاف القبض الواقع في إحدى عشرة تفعيلة (11)إلى علة الحذف (1) التي مست تفعيلتين، وبذلك يتدرج انحدارا ليغيب التفعيلة التامة ، ويعيدها من جديد مجسدا خفايا ذلك الحوار الوجداني الداخلي السابح في أجواء الرومانسية ، حيث تتماهى الذات مع عناصر الوجود مما يشي بانشطار باطني ، عندها تحاول الذات البحث عن مخرج من شرنقة الهموم، بتبديدها والفرار من صخب الاختتاق للاتصال بكيانها ، بيد أن سعيها يؤول إلى الفشل؛ لأن الفضاء المفتوح يصبح حيزا مغلقا لا يتسع لحضور الذات فتغرق .

إن المكان الذي اختاره الشاعر من الطريق إلى البحر، يكثف حقلا دلاليا للضياع والإقصاء والاغتراب، حتى تمتلئ نفس المتلقي رعبا ووحدة، فيشعر بالإحساس نفسه الذي تشعر الذات به.

ويخصص "أحمد شنة " ديوان ه طواحين العبث لبحر المتقارب متتبعا صوت الذات الذي تتبعث معه مرارة التجربة:

<sup>(1)</sup> القبض حذف الخامس الساكن و الحذف هو إسقاط سبب خفيف من آخر التفعيلة. ينظر فوزي سعد عيسى: العروض العربي ومحاولات التطوير والتجديد فيه، ص 28–29.

<sup>(2)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث، ص 32.

وكُلُّ السُّطُوحِ...مَدَافِعْ 0/0//... /0// 0/0// 0/0//... مَرَايَا وكُلُّ النِّسَاءِ...مَرايَا 0/0//... /0// 0/0// وكُلُّ النِّسَاءِ...مَرايَا وكُلُّ النِّسَاءِ...مَرايَا وكُلُّ النِّسَاءِ...مَرايَا

ينبني هذا المقطع في جزئه الأول على: تتابع فعلي ينتج متوالية رأسية متجانسة ، بالإضافة إلى تكثيف دلالي يستقطب شحنة توتر متصاعد ، يلتهب على هرم السؤال المفضي إلى قلق الذات وحيرتها ، أما في جزئه الثاني: فهو يشكل تماثلا تركيبيا تتناظر فيه الدوال ملتزمة بهندسة إيقاعية متطابقة ، تتنازل تباعا لتقيم حالة اتصال ، تهدم بداية السطور لتحتفظ بختامها:

(الجراح هدایت) (السطوح مدافع) (النساء مرایب) (العطور الحراح هدایت) المحلور الدات فیها مواطن المحلواء والوحدة باتجاه الحریة والتغییر.

### 3.2.1 بحر الرمل:

هو بحر "حركي يوصف بالمرونة والخفة" (1)، ووحدته الوزنية "فاعلاتن" تتعرض لتغيرات كثيرة، مما يجعله أكثر استرسال وانسيابية ، فيكون صالحا للتعبير عن العواطف الحادة غضبا كانت أو فرحا ، يتسم بتوازن نسبي بين وحداته الإيقاعية، إذ يتكون من ثلاث مقاطع طويلة يتوسطها مقطع قصير ، فيحدث نوعا من الانسجام وقد وصف بأن به لينا وضعفا يتناسبان مع شجن الكلم ، وهامس اللفظ بيد أنه يناسب روح الشعر ، فموسيقا هالهامسة هي ما جعل شعراء المدرسة الرومانسية والحرة ينظمون عليه بكثافة (2).

<sup>(1)</sup> عبد الرضا علي: موسيقى الشعر قديمه وحديثه،دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر،دار الشروق للنشر والتوزيع،عمان، الأردن،ط1،1997، ص91.

<sup>(2)</sup> ينظر خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث، خليل حاوي نموذجا، ص ص236-237.

ولقد شكلت نسبة بحر الرمل عند محمد ناصر 59,77% (1) وجاء في المرتبة الثالثة،أما في قصيدة التفعيلة فقد عرف هذا البحر الصدارة لدى شعراء عدة من أمثال عز الدين ميهوبي بنسبة فقد عرف هذا والغماري بنسبة 33% وعيسى الحيلح بنسبة 30% وعقاب بلخير بنسبة 27,66%.

فعز الدين ميهوبي يكتب أكثر ملصقاته على وزن هذا البحر، مستندا على مرونة وحداته الإيقاعية لبث الأسلوب الحواري:

نَظَرَ السَّلُطَانُ فِي المِرآةِ يَومًا ثُمَّ قَالُ: (2) \00//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ (آهِ مَا أَصْغَرِني!)) ((آهِ مَا أَصْغَرِني!))

قَالَ لَهُ الْحَاجِبُ فِي خُبْثِ.. قَالَ لَهُ الْحَاجِبُ فِي خُبْثِ..

ولَكِنَّكَ يَا مَولَايَ فِي حَجِمِ الْجِبَالُ! وَلَكِنَّكَ يَا مَولَايَ فِي حَجِمِ الْجِبَالُ! أَنْتَ لَو تَدْرِي لَمَا أَرِهَقْتَ عَينَيكَ بِأَعْبَاءِ السُّوالُ!

آهِ مَا أَكْبَرَنِي

قَالَ لَهُ الْحَاجِبُ فِي خُبثٍ: ومَا أَصْغَرَ هَاتِكَ الْجِبَالُ قَالَتِ الْمَرِآةُ: مَا أُوسَخَ هَذَا الْقَصْرَ..

قَالَ القَصْرُ: مَا ذَنبِي إذَا كَانَتُ مَمَالِكِي وتِيجَانِي

0/ 0/0/// 0/0/// 0/ 00//0/ 0/0//0/ 0/0/// 0/0/// 0/0/// 00//0/ 0/0/// 0/0//0/ 0/0//0/ 00//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

 $00//0/\ 0/0///\ 0/0//0/\ 0/0///\ 0/0///\ 0/$ 

/0/ 0/0/// 0/0//0/ 0/0//0/

0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//

محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية ( 1925–1975)، ص $(^1)$ 

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبى : ملصقات ، ص 55.

عَتِيقَهُ \* 0/0//

قَالَتِ الْمِرْآةُ: إِنِّي أَلْمَسُ الْأَثْنِيَاءَ فِي صَمَتٍ سِوَى /0/0// /0/0/ /0/0/ /0/0/ /0/0/ /0/0 /0/0/ أَيْطِ الْمَقِيقَهُ مُنْ الْأَثْنِيَاءَ فِي صَمَتٍ سِوَى /0/0//0 /0/0/ خَيطِ الْمَقِيقَهُ مُنْ الْأَثْنِيَاءَ فِي صَمَتٍ سِوَى /0/0//0/ /0/0/ خَيطِ الْمَقِيقَهُ مُنْ الْأَثْنِيَاءَ فِي صَمَتٍ سِوَى /0/0//0/ /0/

يختار الشاعر تفعيلة الرمل ليبني ملصقته بناء حواريا متناميا ، يتجه نحو نقطة النهاية التي مفادها انفلات الحقيقة في زمن النفاق والخبث.

ويبدو أن الشاعر عزز حواره الأول القائم بين السلطان وحاجبه ، بحوار ثان قائم بين المرآة والقصر من أجل تعميق البنية الدلالية في فضح أحد أطراف الحوار.

ولعل ما يميز هذا الخطاب هو الهدوء ، الذي كان خلف هيمنة التفعيلة التامة ، إذ بلغت أربعا وعشرين تفعيلة ( (24)) في حين دخل زحاف الخبن ( حذف الثاني الساكن ) على ثلاثة عشرة تفعيلة (24) تفعيلة ، وعلة القصر ( حذف ساكن السبب الخفيف من آخر التفعيلة وإسكان ما قبله) على خمس تفعيلات ، وبهذا كان عدد المقاطع الطويلة ( (  $(2\times5)+(2\times1))=80$  مئة وتسعة مقاطع في حين عدد المقاطع القصيرة ثمان وخمسين مقطعا (  $(2\times5)+(2\times2)+(2\times2)=80$  وهو ما لا يسمح بتسارع الإيقاع تناسبا مع تضارب المواقف وانعطافها باتجاه خاتمة منطقية.

وفي قصيدة "قدر أن نعشق الشمس" ، يجد مصطفى الغماري تفعيلة الرمل أنسب التفعيلات استهابا لنقل عواطف الخيبة والانكسار:

0//0/ 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0/// 0/0///

<sup>(1)</sup> مصطفى الغماري: قراءة في آية السيف، ص 33.

 $0/0/// \ 0/0//0/ \ 0/0//0/$ 

لَا تَقُولُوا: إِنَّ للرِّيحِ جَفَافًا

0/// 0/0///

ومِنَ الرِّيحِ سَقَر!

0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

نَحنُ لولَا الرِّيح مَا كُنَّا، ومَا كَانَ المَطرْ

0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

مِنْ رَبِيعِ الصَّحوِ يخْضَرُّ المَطَرْ

/ 0/0//0/ 0/0///

قَدرٌ أَنْ نَعشَقَ الشَّمسَ

0//0/ 0/0/// 0/0//<

وأنْ نَحمِلَ آلامَ البَشَرْ

0/ 0/0//0/ 0/0//0/

أَنْ نُنَاجِي طَيفَ ذَكْرَانَا

// 0/0//

وأنْ نَحلُمَ..

0//0/ 0/0/<

والحُلمُ الظَّفرْ..

تقف البنية الاستهلالية في هذا المقطع على استحضار النص القرآن﴿ يُحُرِّجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحُرِّجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَيُحُيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ وَكَذَالِكَ تُخُرَجُورِ َ ﴿ اللَّهُ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُحُرِّ اللَّهُ مَالَة مَفَادِهَا أَن كمال قدرة الخالق الذي يخلق الأشياء المتقابلة لا تعلوها قدرة وتلك الحركة التناصية تمتص جل دوال النص ، ليصبح الفعل الثوري البادئ بحمل الحجر لهيبا يشعل فتيل التغيير ، لاسيما وأن الذات تعشق الحرية ، وتأمل بناء غد مختلف.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> الروم، الآية 19.

إن هذه الطاقة التفاؤلية التي تنظر إلى المستقبل نظرة مشرقة ، تشحن البنية الإيقاعية بمفعول التغيير ، فتسحب أربع عشرة تفعيلة من التمام إلى النقص ( تسع تفعيلات مخبونة (10) +أربع تفعيلات محذوفة (4)+ تفعيلة واحدة مسها الخبن والحذف معا)، وبالتالي يتضاءل عدد المقاطع الطويلة إلى ستة وستين مقطعا (66) بدلا من 81 واحد وثمانين مقطعا ويرتفع عدد المقاطع القصيرة إلى سبع ة وثلاثين مقطعا (37) بدلا من سبعة وعشرين مقطعا (27) ،وعليه يزداد تسارع البنية الإيقاعية رغبة في تواصل الذات مع الهدف المنشود.

و يكتب عقاب بلخير قصيدته "غربة الجالس وحده" على تفعيلة الرمل ، ليعبر عن قلق الاغتراب وأزمة الوحدة:

0/0/// 0/0/0/0 0/0/// ورَأَى فِيمَا يَرَ النَّائِمُ مَجِدَهُ $^{(1)}$  مَجِدَهُ

فُوقَ غَيمِ الصَّيفِ يَنْحَلُّ وَبِيدَا 0/0//0 /0/0// 0/0// فُوقَ غَيمِ الصَّيفِ يَنْحَلُّ وَبِيدَا

فَإِذَا الدُّنيَا عَلَى آخِرِهَا عَميَاءُ لاَ تَطلُبُ ودَّهُ مُراهَا عَميَاءُ لاَ تَطلُبُ ودَّهُ مُراهَا مُراهَا عَلَى آخِرِهَا عَميَاءُ لاَ تَطلُبُ ودَّهُ

فَبِكَى مِنْ شِدَّةِ الإِعْيَاءِ سَعدَهُ فَبِكَى مِنْ شِدَّةِ الإِعْيَاءِ سَعدَهُ

ومَضَى يَطلُبُ نَومًا أَبَدِيًّا ///0/// 0/0/// ///// ومَضَى يَطلُبُ نَومًا أَبَدِيًّا

لَمْ يَجِدْ نَومًا ولَكِنْ وَجَدَ الوِحدَةَ ذُخرَهْ مُ 0/0//0 /0/0// 0/0// // 0/0// المُ يَجِدْ نَومًا ولَكِنْ وَجَدَ الوِحدَةَ ذُخرَهْ

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة في زمن الحجارة، ص 162.

#### 0/0/// 0/0//0/

# غُربَةُ الجَالس وَحدَهُ

يعالج الشاعر العلاقة بين الذات ومحيطها ، فيراها منعزلة منفردة من خلال بناء رؤية تشاؤمية كابوسيه تنتعل الاغتراب ، لتثبت الطبيعة الانهزامية للذات الضعيفة والعاجزة ، ومن أجل تعميق الدلالة وتوسيع مجالها ، يستعين الشاعر بتفعيلة الرمل ، التي تتماثل فيها الوحدات الإيقاعية التامة والناقصة ( 11صحيحة و 12 مخبونة)؛ لأجل نسج توازن نفسي مناظر في دواخل هذه الذات الكئيبة ، ولعل ذلك التوازن يجعل السرعة تتزايد للتماس الوصول إلى الاستقرار والهدوء المأمول.

ويتكئ عيسى لحيلح على تفعيلة الرمل أيضا بترخيصاتها العروضية ، لرسم مساحة نورانية تسبح في فضاء روحي يتسم بالجمال الداخلي:

| حِينَ يَأْتِينِي الْخَرِيفُ (1)                      | 0/0//0/ | 0/0//0/ |         |         |
|------------------------------------------------------|---------|---------|---------|---------|
| تُكسرَ الدُّنيَا عَلينَا . تُدفَنُ الأوْرَاقُ فِينَا | 0/0//0/ | 0/0//0/ | 0/0//0/ | 0/0//0/ |
| يَقبِضُ المَوبُ الخَيالَا                            | 0/0//0/ | 0/0//0/ |         |         |
| يَطرَحُ الْقَلْبُ سنُوالاً:                          | 0/0//0/ | 0/0///  |         |         |
| " أَيْنَ أَنْتَ                                      | 0/0//0/ |         |         |         |

أَيُّهَا الثَّابِتُ فينَا؟!" "!أَبِتُ فينَا؟!"

"طُورُ سِينَاءٍ" فُوادِي.. الْطُورُ سِينَاءٍ فُوادِي.. الْطُورُ سِينَاءٍ فُوادِي..

0/0/// 0/0//0/ 0/0//0/ غارُ "حِيرًاءٍ" كِتَابِي ومِدَادِي .. غارُ "حِيرًاءٍ" كِتَابِي ومِدَادِي

339

<sup>1</sup> عبد الله عيسى لحيلح: وشم على زند قريشي، ص ص28-29.

| 0/0//0/ | ليْنَا! | فِضْ عَا |
|---------|---------|----------|
|         |         |          |

$$0/0//0/$$
  $0/0///$  وتَجَلَّ الآنَ فِينَا

$$0/0//0/$$
  $0/0//0/$  ماءً عَلَينًا ماءً عَلَينًا في غَمَامِ قَد هَمَا ماءً عَلَينًا

كُلُّ شَيءٍ صَاحَ فِينَا: . أَنظُرُوا.. مَاذَا تَرُونَا؟!. \0\0\0\0\0\0\0\0\0\0\0\0

قَعْ رَأَينًا .. أَبِدًا .. لَا مَا رَأَينًا!! أَبِدًا .. لَا مَا رَأَينًا!! أَبِدًا .. لَا مَا رَأَينًا!!

يا إِلَهِي، أَنْتَ تَبِقَى بَعدَمَا يَفْنَى الوُجُودُ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/

يا إلهي، أنْتَ فِينَا!..

اثُبْ عَلَيْنَا!.. ثُتْ

قَد رَأِينَاكَ يَقِينًا. قُد رَأِينَاكَ يَقِينًا.

تتوالد البنية النصية عن طريق الإثارة النفسية ، إذ تشعر الذات بعجزها وهي تدرك مآلها إلى الأفول والتلاشي ، حينها تتوسل بالبنية التساؤلية والندائية ، لتزيد من حدة التوتر والانفعال باتجاه رحلة البحث عن الثابت.

وتظهر الوحدة الإيقاعية القامة في معظم التفعيلات التي يستخدمها الشاعر خاصة في البنية الاستهلالية والختامية، إذ يعمد إلى تحريك زوايا الرؤيا التأملية، اعتمادا على تناسل المقاطع الطويلة التي بلغت ( 158) مئة وثمانية وخمسين مقطعا، هذه الحركة تأثرت بالصيغ التعجبية المتتالية لتعلن في نهاية دهشتها الاعتراف بيقينية الحقيقة الإلهية.

#### 4.2.1 بحر الكامل:

إنه أكثر بحور الشعر العربي غنائية ولينا وانسيابية و تتغيما واضحا (1)، وتلك الصفات لم تجتمع في غيره من البحور، وقد أغرى هذا الامتداد الشاعر الجزائري، ودفعه إلى الكتابة على إيقاع الكامل رغبة في تفريغ المكبوت، وربما هي جزالة وحسن اطراد هذا البحر، لكونه يملك مقياسا واحدا (متفاعلن) ويقوم مقياسه على مقطعين طويلهن وثلاث قصيرة، أي خمس حركات مقابل ساكن ، إنها ثورة الحركات ال محتضنة سرعة الإيقاع، الذي سرعان ما يوقفه السكون ويهدئ عجلته.

وبحر الكامل من البحور الصافية ذات الوحدة الإيقاعية المتكررة ، مما يوحي بالولوع بالتناسب على المستوى التفعيلي التكرار والتراكم الصوتي.

<sup>(1)</sup> عبد الرضا على: موسيقى الشعر العربي قديمه و جديده ، ص 94.

وقد اعتلى هذا البحر هرم التجربة الإيقاعية العمودية ، حسب إحصاء محمد ناصر ،إذ بلغت نسبته 70,96% وبقي يحتل الريادة عند كثير من الشعراء ، بل وقد نظم عليه عثمان لوصيف قصيدته الديوان (جرس لسماوات تحت الماء) إثر توجهه الأخير إلى هذا البجر.

ويقاسمه في هذا الاهتمام كل من (مصطفى دحية الذي بلغت نسبة استخدامه لهذا البحر 41,38%، وحسين زيدان الذي كاد أن يخصص كل ديوانه "شاهد الثلث الأخير" له، لولا استخدامه لبحر المتقارب والرمل في ثلاث قصائد ، و نور الدين درويش خاصة في ديوانه مسافات، إذ بلغت نسبته '44،44% ونلحظ ورود هذا البحر أيضا في تجربة عمر حنين الشعرية، وكذا عبد الله العشى.

وتأكيدا لما قيل آنفا نسوق قصيدة "حي يناجي نفسه" "لحسين زيدان" التي نظمت على تفعيلة الكامل، وهي تعرض تموجات القلب الداخلية بطريقة لا يسهل فيها ملامسة البنية العميقة.

يقول الشاعر:

قَلبِي يُفَتِّشُ عَنْ حَبِيبٍ (2)

لَيسَ يُشْبِهُهُ حَبِيبْ..

قَلبِي نَفَسْ..

يَسَعُ الجَزيرَةَ حُبَّهُ

لكِنَّهُ أَبَدًا غَريبْ..

إِنْ قُلتُ يا قَلبى رُويَدَكَ

0/ 0//0/// 0//0/0 00//0/// 0//0/ 0//0/0/ 0//0/// 0//0///

0//0/// 0//0///

00//0/// 0//0/0/

// 0//0/0/ 0//0/0

محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث، اتجاهاته وخصائصه الفنية ( 1925-1975)، ص $(^1)$ 

<sup>(2)</sup> حسين زيدان: شاهد الثلث الأخير، ص ص 60-61.

إنَّ منْ تَهوَى سرابًا يُختَلَسْ.. 0//0/0/ 0//0/0/ 0//0/ قَالَ انتَظِرنِي لَحظَةً 0//0/0/ 0//0/0/ لِيُوزِّعَ الحُبَّ البَرىءَ / 0//0/0/ 0//0/// ولا يُبَالِي بالعَسسُ.. 0//0/0/ 0//0// قَلبي قَفصْ.. 0//0/0/ عَلَّمتُهُ صَبِرًا وصَبِرَ الصَّبِر /0/0/ 0//0/0/ 0//0/0/ لكِنْ حُبَّهُ لَم يُنتقَصْ.. 0//0/0/ 0//0/0/ 0// أتعَبِتُهُ.. أَتْعبِتُهُ.. 0//0/0/ 0//0/0/ وظلَمْتُهُ.. فَسَرَابُهُ حُلمٌ 0/0/ 0//0/// 0//0//0//0/0/ 0// ولَيسَ الحُلمُ حِسْ.. 0/ 0//0/0/ يًا قَلبُ صَبرًا إنَّ ربَّ الكون يَجزي مَنْ صَبرْ.. 0//0/0/ 0//0/0/ 0//0/ قُدرًا.. فُمرحَى بالقَدرْ.. 0//0/0/ 0//0/// "فأصدع بما تُؤمَرْ " وقسْ..

القصيدة مناجاة داخلية أو منولوج داخلي ، يعود فيه الشاعر إلى إنسان الفطرة كبديل للإنسان المتجبر والطاغية، لذا يستخدم إيقاع الكامل المماثل للذائقة القديمة.

0//0/0/ 0//0/0/

ويدخل زحاف الإضمار (متفاعلن/مستفعلن) وعلة التذي في (متفاعلن/متفاعلان) على هذا البحر، ليزيدا من حدة النقص في النص، إذ بلغت نسبتها 77,5% (التذيل 5% + الإضمار \*72,5<sup>1</sup>%) مقابل 22,5% للتمام وهذا قد يعبر عن تقلبات القلب وتوتره

\* الإضمار (هو تسكين الثاني المتحرك) فوزي سعد عيسي: العروض ومحاولات التطور والتجديد فيه، ص 27.

واربتاكه بما يوافق الصراع بين القوة العشق ( المحفز) والمقاومة االصبر (المثبط) تتبثق نزاهة وطهارة ذات تسعى إلى الاتصال بالمحبوب والحلول في ذاته، إنها تترجم شوقها وتذللها للخالق ومن أجل ذلك تستحضر خطابه قال تعالى: ﴿فَٱصَّدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأُعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾(١)

وعابع "تور الدين درويش " في قصيدته "العصا والأفيون" بداية الخطيئة معتمدا أيضا على تفعيلة الكامل، ليسجل من خلال انسياب وحداته الإيقاعية ملحمة الاندفاع الإنساني:

مَازَالَ مُرتَدِيًا عَبَاءَتُهُ وحُزنُه (2) 0/0//0/// 0//0/// 0//0/0/ 00//0/// 0//0/0/ 0/0//0///0///0///0/0/000//0/// 0//0/ // 0//0/0\_\_ 0/0//0/0/0/0/0/0/00/0/ 0//0/// 0//0/// 0/// 00//0/0/ 0//0/// 0//

مَازَالَ يَنْ طُرُ الغُروبُ مَازَالَ يَحسنُ فِي أَصَابِعِهِ اللَّيَالِي كَمْ سَتَخْدِعُهُ اللَّعوبُ مُنذُ البدَاية، مُنذُ مِيلادِ الغَريزَهِ المُعريزَهِ المُعريزَهِ المُعريزَهِ المُعريزَهِ المُعريزَهِ المُعريزَهِ الم وهُو يَنتَظِرُ النِّهَايةَ كَى يُعرِّيهَا ويُعلِنُ فِي الجَمَاهِيرِ الحِدادُ

لعل لقجاوز فاعلية النقص - ( دخول زحاف الإضمار /// 0/0 وعلة لعل لقجاوز فاعلية النقص الترفيل  $^*//00/0 - /// 00//0$  وعلة التنييل //00/0 - /// 00//0 - /// 00//0 - فاعلية التمام فيالمقدمة النصية سبب مرده ، تلك الرحلة التي يمارسها الشاعر بحثا عن فواصل النهاية

<sup>(1)</sup> الحجر ، الآية 94.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نور الدين درويش: مسافات، ص 28.

<sup>\*</sup> الترفيل هو: زيادة سبب خفيف على ما آخره وتد مجموع بينظر فوزي سعد عيسى : العروض العربي ومحاولات التطوير والتجديد فيه مص28.

لهذا الوجود، الذي أضاعت الإنسانية فيه موضع الخلود، وتهاوت إلى دنس الفناء، لذلك فهو يرى أن سيرة الحياة قهرت الإنسان، فعاش يفتقر إلى الاستقرار حاملا وزر الخطيئة.

لقد ربط "أطميش" الزحاف بالجو النفسي وتغيراته في القصيدة ، فالزحاف يزداد في المواقف الانفعالية على حد رأيه ؛ لكونها (المواقف) حذف أو تغيير، يؤدي إلى اختصار الزمن فيتفق مع هذه الحالات التي تتطلب السرعة (1)

ومن أمثلة الاعتماد على بحر الكامل ندرج القصيدة الديوان، التي قدمها "عثمان لوصيف"، ليبوح بشوقه الصوفي، وولعه بارتياد مواطن الطهر والصفاء:

00//0/0/ 0//0/0/

/0/0/ 0//0/0/ 0//0/// [

// 0//0/// 0//0/0/ 0//0/0/ 0

00//0/// 0//0/0/ 0//0/

0/0//0/0/ 0//0/// 0//0/0/ 0//0///

0//0/// 0//0/// 0//0/

0/0//0/0/ 0//0/// 0//0///

0//0/// 0//0/0/ 0//0///

0/0//0/0/ 0//0///

0/0/ 0//0/0/ 0//0//

00//0/// 0//

0//0/// 0//0/0/

مَنْ أَنتَ فِي هَذَا الوُجُودُ (2)
انَا سَيِّدُ الآفَاقِ وَالأَعْمَاقِ
ارْبَادُ المَجَاهِيلَ.. الطَّلاسِمَ والمَلاحِمَ
ارْبَادُ المَجَاهِيلَ.. الطَّلاسِمَ والمَلاحِمَ
اصْطَفِي نَارِي وأَسنْكُنُ فِي القَصِيدُ
وعَلَى البُحَيرَاتِ اليَتِيمَةِ أَنثُرُ الرُّوْيَا مَرايَا
أَسْنَدُ الشَّجَرَ الْحَزِينَ إلَى دَمِي
وإلَى الفُصُولِ أُبِيحُ مِزمَارِي وَعُودِي
وأَدَاعِبُ الدُّنيَا أُعَلِّمُهَا الغَوَى
وأَدَاعِبُ الدُّنيَا أُعَلِّمُهَا الغَوَى
وأَبُتُهَا نَجوَى وُرُودِي

وأوُغِلُ فِي البَعِيدُ

جُرحٌ .. يَسِيلُ قَصَائِدًا

<sup>(1)</sup> ينظر محسن أطيمش: دير الملاك، دراسة نقدية للظواهر الفنية في الشعر العراقي المعاصر، ص306.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: جرس لسماوات تحت الماء، ص ص68–69.

# // 0//0/0/ 0//0/0/ 0//0/0/

# يا شُعلَة المعنى استعيذي بالشّهادة والشّهدد

من المعلوم أن الشاعر قد اتكأ على تفعيلة الكامل، بوصفها تفعيلة تمنح صاحبها الكثير من الحرية، فتحدث عن عالمه الشعري وكان سيد القصيدة ، وصاحب الرؤيا يداعب الوجود ويلقنه الإثارة.

لذا نلحظ توازنا نسبيا بين التفعيلات التامة والناقصة ، وهو ما يوحي بذلك التوازن النسبي الذي يقوم داخل هذه الذات المطمئنة ، وإن كانت تبدأ هذا المقطع بالسؤال . فهي سرعان ما ترفقه بالجواب ، حيث ترتحل باتجاه مواطن الطهر والنقاء مزعزعة رواسي الواقع المتعفن، إنها تعتلي صهوة المغامرة ، لتلازم البياض ( النص الشعري) جذوتها في ذلك الجرس الموسيقي، الذي يجعلها تتوحد مع أنغام الكون.

واللافت هو تكافؤ الفرق الحاصل بين المقاطع القصيرة والطويلة ، وكأن التفعيلة استخدمت تامة من دون زجاف.

فهو إذا افترضنا أن التفعيلة تامة في كامل المقطع = ( 108قصير -72 طويل) = 36 وهو في بناء الشاعر المستخدم = ( 93 قصير -93 طويل) = 34

وتستغرق تفعيلة الكامل المدورة قصيدة "مصطفى دحية" "مرثية الماء" لتعبر عن تلك المسافة الزمنية الملتحمة سعيا خلف قتل الظمأ :

وتَرَكِتِنِي أَجِثُو عَلَى عُمرِ السَّحَابِ<sup>(1)</sup> وكُلَّمَا ظَمِئَتْ يَدِي:

بَرِقَتْ - فُتُوحُ الغَيبِ -وانْكَسَرَ الْتَوَجُّسُ فِي مُنَاجَاةِ الغَدِ

/ 0//0/0/ 0//0/0/ 0//0/// 0//0/// 0//0/// /0/0/ 0//0/// 0//0/0/ 0//0/// 0//0/// 0//

 $<sup>^{1}.45-44</sup>$  مصطفى دحية: اصطلاح الوهم، ص

تَتَجَهَّمُ الْعَتَمَاتُ..

يَعْنَهِلُ المَدَى فِي لَيلَةٍ حَمِلتْ شُعاعًا بَاهِنا يَا هَذِهِ المُدنُ الَّتِي عَشِقَتْ ذُهولَ البَحرِ وادَّثَرَتْ بِحُلْم القَادِمِينَ مِنَ الشِّتَاعِ أَنَا هُنَا مِنْ يَومِ دَاعَبَ وَجِدَتِي العَرشُ المَجِيدُ

/0/// 0//0//

0//0/0/ 0//0/// 0//0/0/ 0//0/// 0

/0/0/ 0//0/// 0//0/// 0//0/0/

/ 0//0/// 0//0/0/ 0//0/// 0/ 🖫

/ 0//0/0/ 0//0/// 0//0/0/ 0//0//

/ 0//0/0/ 0//0// □

/ 0//0/0/ 0//

/ 0//0/0/ 0//0/0/ 0//0/ 5

/ 0//0/0/ 0//0//

0//0//

وهَزَّنِي مَتنُ الرِّيَاحِ

أَنَا هُنَا مِنْ يَومِ عَاقَرتِ النَّوارِسُ صُفْرَةَ البِلَّورِ وإنهَمَرتُ كَ مَلاءاتُ الصَّباح

وفِي مَآقِي العِشقِ كُنتُ المُستَحِمُّ بِغُصَّةِ البَينِ المُرابِط

فِي مَواعِيدِ الصَّبايَا المُدمِناتِ

عَلَى اخْتِلاسِ النَّجِمِ بَينَ

صحابَهُ...

يعتمد الشاعر على تفعيلة الكامل وعلى وحداتها المتتالية، حتى يؤهض من جديد، وكأن رحلة البعث التي تمارسها وحدات هذا البحر ، هي ذاتها التي تمارسها الذات الظامئة إلى مواطن الغيث، لذا يغلب استخدام التفعيلة تامة أكثر منها ناقصة.

وقد تغيرت ببعض القفعيلات بدخول زحاف الإضمار (هو تسكين الثاني المتحرك)<sup>(1)</sup> مما قتل رتابة التكرار في البنية الإيقاعية، وأسهم في توضيح البنية الدلالية.

وقد دعمت تفعيلة الكامل انسياب نبرة النغم الحزين، الذي ي وافق خطى تجاوز راهن الانكسار نحو معالم النور، حيث العشق الإلهي، ليقيم الشاعر معماره داخل القصيدة

<sup>(1)</sup> فوزى سعد عيسى: العروض ومحاولات التطور والتجديد فيه، ص 27.

(يداعب وحدتي العرش)، ولذلك نلحظ توطين المقاطع الطويلة بين القصيرة، مما يعمل على إبطاء الإيقاع وانعاش المد، قصد مضاعفة التوتر الدرامي في المتن الصوفي.

### 3.1 التدوير:

يعرف التدوير عل أنه «اشتراك السطرين المتتالين في كلمة واحدة بمعنى أن لا ينتهي وزن السطر الشعري بانتهاء الكلمة، بل يكمل أول السطر الثاني التفعيلة التي يسير عليها الشاعر »<sup>(1)</sup>، وهو ليس بالظاهرة الحداثية، إذ عرف مع القصيدة التقليدية، وقد رأت نازك الملائكة أنه عقع في آخر الشطر الأول ليصله بالشطر الثاني»<sup>(2)</sup> ومنه يتحول البيت إلى سطر واحد، و تقول أيضا إن للتدوير فائدة شعرية ... ذلك أنه يسبغ على الهيت غنائية وليونة لأنه يمده ويطيل نغماته.<sup>(3)</sup> فيخرجه من رتابة الإيقاع.

إن التدوير يعد وفق ما قيل المرتكز الأساس ، إذ له أهمية بالغة في استرسال النص وتلاحق أسطره وتمتين لحمتها ، حتى كأنها كتلة نصية منسجمة «أي إنه ظاهرة انبثقت عن ضرورات موضوعية فنية، توشك هذه العلاقة بين ظاهرة التدوير والأداء القصصي أن تكون حقيقة لا يمكن التغافل عنها أبدا – في حدود الزمن والنتاج الشعري الحالي – كما أن لأسلوب السرد الذي يتصف بالتتابع والاسترسال دورا آخر يسهم في خلق أداء موسيقي له صفة النتابع المستمر ، وواضح أن التدوير هو الظاهرة الموسيقية التي تتصف بمثل هذه الصفات – وتحمل بتكوينها المتكرر – متطلبات التلاحق الإيقاعي الذي ينسجم مع الأحداث المتلاحقة ».(4)

<sup>(1)</sup> عبد الكريم عبدون: الموسيقى الشافية في البحور الصافية ، ص 37. نقلا عن عبد العزيز ندوي: الإطار الموسيقي للشعر، ملامحه وقضاياه، الصدر لخدمات الطباعة، القاهرة، (دط)، 1987، ص26.

<sup>(2)</sup> نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر، ص 96.

<sup>(3)</sup> م ن ، ص 91.

<sup>(4)</sup> محسن أطيمش: دير الملاك ، دراسة نقدية للظواهر الفنية في الشعر العراقي المعاصر ، ص ص 330 -331.

وقد نسج التتابع الإيقاعي ما يسمى للقصيدة المدورة، التي استطاعت أن تترتحل من ثوابت البيت المغلق إلى فضاء النص المفتوح، لأنها منحت الشاعر حرية البناء، فكتب وفق حركية البواطن معتمدا على التدوير، الذي قدم له «طاقة إيقاعية مفتوحة تماشي حركة نفسه وتدرجاتها في القصيدة الواحدة. كما أنها تتناغم مع تفتح رؤياه وتضافرها عبر أعماله الشعرية المختلفة» أ.

ويرى "محسن أطميش" أن لظاهرة التدوير علاقة خاصة بالمضمون الشعري وأسلوب التعبير. (2) فهي ترتفع مع تقدم الحدث في القصيدة الحديثة، حيث تتفوق العناصر العناصر الغنائية في القصيدة المدورة.

نخلص إلى أن ظاهرة التدوير أسهمت في تهجين الأجناس الأدبية ، وأطفأت لهيب الحواف المحيزة للشعر فأضحى للنص الشعري امتداد سردي نابض بالإيقاع الداخلي للذات.

### 1.3.1 أنماط التدوير:

تختلف أنماط التدوير في قصيدة التفعيلة وتتنوع بين تدوير جملي، ومقطعي، واستغراقي، غير أن هذا النوع الأخير لا يوجد في عينة الدراسة المنتقاة، لذا سيقتصر الحديث عن نوعين فقط.

### 1.1.3.1 التدوير الجملى:

يربط التدوير الجملي بين مجموعة من الأسطر الشعرية ليحدث تواصلا إيقاعيا يقوم هذا النوع على « تدوير الجملة الشعرية الكاملة بحيث ينتهي التدوير بنهاية الجملة ليبدأ تدوير

<sup>(1)</sup> علي جعفر العلاق: في حداثة النص الشعري، دراسات نقدية، ص 83.

<sup>(2)</sup> محسن أطيمش: دير الملاك ، دراسة نقدية للظواهر الفنية في الشعر العراقي المعاصر ، ص330.

آخر مع بداية الجملة الشعرية اللاحقة وينتهي بنهايتها. وبهذا تصبح القصيدة مجموعة من الجمل الشعرية المدورة وقد لا تأتي جميع الجمل في القصيدة مدورة. » (1)

وهو أبسط أشكال التدوير التي عرفت مع بداية استحداث هذه الظاهرة في النص الشعري ومثاله قول الشاعر:

1. وَلَدَتْهُ رِيَاحُ الْجَنُوبِ بِلَا قَابِلَهُ! (2)

2. جَاءَ مُنْتَصبًا كالنَّخِيلِ،

تَذُوبُ الحِجَارةُ فِي كَفِّهِ،

وتضوع عَلَيهَا شَذَى وَردَةٍ ذَابِلَهُ!

لَم يَكُنْ يَعرِفُ الشَّمسَ لَكِنَّهُ كَانَ يَأْخُذُهَا فِي يَدَيهِ

إِذَا رَقَدَ النَّاسُ كَيْ يَمسنَحَ الدَّهرَ عَنهَا

ويُرجِعُهَا فِي الصَّباح،

وحِينَ تُفَاجِئُهُ أَنَّهُ الشَّجَرِ المُتَعالِي

يَخِفُ إلَيهِ يُعَدِّلُ أغصانَهُ المَائِلهُ!

0//0/ 0/// 0//0/ 0//0/ 0///

e de a display of a display

0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/// 0//

فعلن فعلن فاعلن فاعلن فاعلن

علن فعلن فاعلن فاعلن فاعلن فا

0/ 0//0/ 0/// 0//

علن فعلن فاعلن فا

0/ 0/// 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0//

علن فعلن فعلن فعلن فعلن فا

0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0//

علن فعلن فاعلن فعلن فاعلن فاعلن

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 180.

<sup>(2)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى ، ص ص 81-82.

يتكون هذا المقطع من ثلاث جمل شعرية ، تمثل الجملة الأولى بنية استهلالية تبوح بوظيفة إغرائية لكونها تتعدى المألوف.

أما الجملة الثانية يقع التدوير فيها مرة واحدة (تدوير قصير)، لتدعيم قوة الشخصية وتعليل انتصابها.

وتتربع مساحة الجملة الشعرية الثالثة على معظم المقطع ، إذ تحتفظ بسبعة وعشرين تفعيلة ينمو فيها الزحاف تدري جيا، ليصهل إلى أعلى قيم ه في السطر الرابع، وهذا لأنه يمثل ذروة الحدث ، إذ تهزنا دهشة المفاجأة و رقف على بنية تشويق تسترسل ، لقستفز الذهن وتشده إليها ، ثم تتفازل حدة الصراع لينتهي المقطع بالتوازن بين التفعيلات الناقصة والتامة ، لكن ذلك لا يلغي تفوق التفعيلات التامة ، فتبلغ سبع عشرة تفعيلة و تعد هذه الجملة أطول الجمل لكثرة التدوير فيها ، حيث تتواصل أسطرها الشعرية تدفقا ، ولعل تلك النقلة الأسلوبية التي مارسها الخطاب جعلت كثافة التدوير تجتاح الأسطر لتلاحق فعل الشخصية وتحافظ على انسيابية الإيقاع.

ويسهم التدوير في تتبع معطيات البنية الحوارية، إذ تتعاضد الأسطر الشعرية مكونة تراكما دلاليا في قصيدة "الواشمة" للشاعر "ياسين بن عبيد":

0/ 0//0/ 0//0 / 0//0 الْخُتْتَمْ مَا بَدأْنَا 0/ 0//0 / 0//0 الْخُتْتَمْ مَا بَدأْنَا 0//0/ 0//0 تَعَالُ افْتَتِحْ

0//0/ 0//0/ 0//0/ مَا تَنَامُ عَلَى خَدِّهِ الأَزْمِنَهُ

<sup>(1)</sup> ياسين بن عبيد: هناك النقينا ضبابا وشمسا، ص 27.

تتفوق في هذا النص فاعلية التمام على النقص ، إذ إن هناك ثلاث وعشرين تفعيلة صحيحة وثماني تفعيلات مخبونة ، ذلك أن الذات تشتهي رحلة مغايرة تتقصى فيها أثر الوازع الداخلي، و تبلغ حد الضياع في متاهات الغواية.

يلجأ الشاعر إلى التدوير في الأربعة أسطر الأولى من أجل كسر الرتابة الموسيقية ، ومد الأسطر الشعرية لاستغراق مساحة حوارية ، تفرض تسريع حركة الفعل الشعري المتواتر (قالت . تعال . اختتم . بدأنا . تعال . افتتح) ، وتبني هيكلا متعاليا يزف وشائج الوصال بين فواصل التجربة الكتابية التي تمارسها الذات ، من خلال الجمع بين الاختتام والافتتاح، أما التدوير الذي حصل في السطر التاسع ، فالهدف منه تتمة الجملة الشعرية (وامش بي التيه ما وسعت تيهنا الأمكنه) ، والملاحظ أن التفعيلة التامة تأتي عند الأسطر المتفقة الروي (الأزمنه . الأمكنه . المئذنه) .

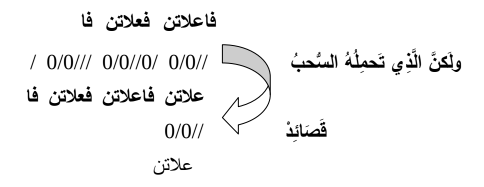
ومن خلال الاستعانة بالتدوير الجملي أيضا، يحاول "عز الدين ميهوبي" احتواء الصمت في قصيدته دوائر الصمت:

# 1. عِنْدَمَا يَكبُرُ فِي أَهدَابِنَا (1)

0//0/ 0/0// 0/0//0/ فاعلاتن فعلاتن فاعلا

<sup>(1).</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص ص 112-113

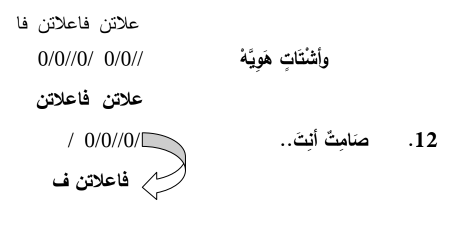
صَمَتُ القصَائِدُ 0/0//0/ 0/ تن فاعلاتن 2. يَذَبُلُ الحَرِفُ كَنَخَلَاتِ 0/0/0///0/0//0/فاعلاتن فعلاتن فا مِنَ الأَرضِ الَّتِي عَانَقَتِ النَّورَسَ // 0/0/// 0/0//0/ 0/0// کاتن فاعلاتن فعلاتن فعـــ والتَّابوتَ والطِّين  $/ 0/0//0/ 0/0/_{\Gamma}$ لاتن فاعلاتن ف 0/0//0/ 0/0// وأحْزَانَ الحَصائِدُ علاتن فاعلاتن 3. عِندَمَا تُصبحُ للصَّمتِ عَناوينٌ 0 / 0/0/// 0/0/// 0/0//0/ فاعلاتن فعلاتن فعلاتن فا 0/0/0/وأسنماعً.. علاتن فا 00/// 0/0// ووَشِم وجدار علاتن فعلان / 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//\_ 4. وَبَقَايَا الحُلْمِ أَلْوَانٌ مِنَ الْقَحْطِ الرَّمَادِيِّ فعلاتن فاعلاتن فاعلاتن ف 00//0/ 0/0/ وصنيف مستعار علاتن فاعلان 5. سنوف تأتي الغَهِمة الأؤلَى 0/0/0/0/0/0/0/0/0/0فاعلاتن فاعلاتن فا ولَكنْ أَيُّ عَائِدْ 0/0//0/ 0/0//علاتن فاعلاتن 6. لَمْ تَعُدْ تَسقُطُ أَمْطَارُ  $0/0/0///0/0/0/_{\square}$ 

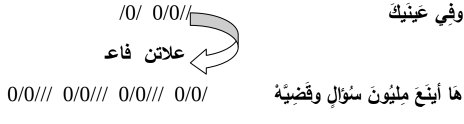


7. أنا مَازِلْتُ هُنَا أَقْرَأُ فِي صَمَتِكَ فعلاتن فعلاتن

9. أَيُّهَا الْمَنْبُوذُ فِي لَيلِ الْحُروفِ الطُّحلبِيِّةِ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ 0/0//0/ .9 فاعلاتن فاعلاتن

> 10. اَنْتَ لَم تَرْرَعْ بَقَايَا الشَّمسِ فَاعلاتن فَاعلاتن فَاعلاتن فَاعلاتن فَاعلاتن فَاعلاتن فَاع في شِرِيَانِ لَيلٍ في شِرِيَانِ لَيلٍ





لاتن فعلاتن فعلاتن فعلاتن

النص من بحر الرمل تتصارع فيه حدَّة التمام مع النقص ، صراع الانتفاضة مع الصمت المطبق على ذات أرقّها السؤال و ثقل القضية.

يستغرق التدوير كامل أسطر الجملة الشعرية ، ويحقق تواصلا إيقاعيا ودلاليا عبر تتابع أزمات الداخل العاطفية ، ليجمع بين الأسباب والنتائج (يكبر الصمت / يذبل الحرف . يصبح للصمت عناوين / تأتي الغيمة الأولى ) ، وليقيم تلاحما بين الجمل المعطوفة ، حينها يستغرق الصمت مجمل الأسطر ، ويصبح النص الدوامة التي تلتف حول الذات ، لتحاصرها داخل دوائر الصمت وتأسرها بين فكيه.

لذلك فالامتدادات تتوعت بتنوع خصوصية كل جملة ، وبسطت خيطا شعوريا متناميا مع تنامي المد الخطابي.

### 2.1.3.1 التدوير المقطعى:

يتعلق بانتشار التدوير على المقاطع «وقد يأتي أحد مقاطعها مدورا تدويرا كاملا، أو مقاطعان أو ثلاثة وهكذا، وقد يأتي كل مقاطع القصيدة مدورة على شرط أن يستقل كل مقطع من المقاطع بنظامه التدويري الخاص »(1)

ويشكل التدوير المقطعي في قصيدة "السبابة" لأحمد عبد الكريم فقرة شعرية، ينحرف فيها السطر الشعري نحو النهاية.

أَيُّهَا الْكَائِنُ الأُرْجُوانِيُّ (<sup>2)</sup> /0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ قِفْ خَلْفَ سُورِ الدِّمَاءِ / 0//0/ 0//0/ 0/ [ تَنَحَّى بَعِيداً 0/ 0//0/ 0// < ولاَ تَقْتَرِبْ مِن حُقُولِ السِّياسيةِ // 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0// 0/ 0//0/ 0/ لاَ تُلق بلاً إلَى أَفْق طَلَقَتْهُ الطُّيور / 0//0/ 0//0/ 0/// 0// 🛚 لِأنَّ المَدى حَامِضٌ 0//0/ 0//0/ 0// والرَّصناصُ كثِفٌ 0/0/// 0//0/

تتأسس جغرافيا النص انطلاقا من التتابع الحركي الموسيقي للأسطر المدورة، حيث تتدفع البنية النصية باختزالها لأدوات العطف – من جهة – معتمدة على التراسل العروضي والدلالي بين الأسطر.

ويحيل غياب علامات الوقف - من جهة أخرى - على امتداد شبكة من الدوال المنجرفة باتجاه النهاية. وهو ما ينشئ مسافة توتر تفرزها لحمة الأساليب الانشائية (النداء -

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 186.

<sup>(2)</sup> أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 47.

الأمر - النهي ) التي تحرص على بث فعل الامتناع وتحريض الذات على المقاومة والتحدي.

ويتخذ عاشور فني في قصيدته "عرش الملح" من التدوير المقطعي آلية لتصوير البحر:

0// 0/

0// /0// 0/0// 0/5

0// /0// 0/0// 0/

0// /0// 0/0// 0/

0// 0/0// /0// 0/

0// 0/0// 0/0// 0/0// 0/二

0// 0/0// 0/0/0// 0/0// 0/

0// 0/4

أَلَا أَيُّهَا الْبَحْرُ (1) / 0/0 / اللَّهُ الْبَحْرُ (1) اللَّهُ الْبَحْرُ (1) اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ

هَلْ مِنْ أَحَدْ؟

لَا أَحَدُ

لَيْسَ للبَحر وَالِدَة

لَيْسَ للبَحر مِنْ وَالدِ أو وَلَد!

لَيْسَ للبَحر جِنسِيَّةٍ أو بَلد!

لَيْسَ للبَحر فَاكِهَةً

لَيْسَ للبَحر آلِهَةً

لَا ولَا هُوَ فَردٌ صَمَدْ!

لَيْسَ للبَحرِ كَمِّيَّةٌ أَو عَدَد!لَيْسَ للبَحْ الْمُعْلِلِ الْأَهْرِلِ //٥/٥ //٥/٥ //٥ المُعْرِين

0// 0// 0/0// 0/0// 0

/ 0/0// 0/0// 0/ 🗆

0// 0/0/<

إنَّهُ المَدُّ والجَزرُ

حَتَّى الأبد!

 $<sup>\</sup>binom{1}{2}$  عاشور فني: زهرة الدنيا، ص 118–119

يمس التدوير جميع الأسطر الشعرية، بما يعزز حركة الفعل الشعري، حيث تتوافق البنية الإيقاعية مع الدلالية لتجسد سلطة المكان المرتجف، الذي تحدث ثورته حركة اندفاعية جارفة تتماثل مع حركة التدوير المقطعي.

ويثري الشاعر معجمه اللفظي بشحنة من الشدة، المتأتية من تواتر صوت "الدال" في جملة من الألفاظ المقتبسة من الخطاب القرآني.

ويمكننا الإشارة إلى كون كل التفعيلات التي تعرضت للتدوير، هي تفعيلات تامة.

## 4.1 القافية:

جمع الخطيب التبريزي بين تعريف الخليل والأخفش للقافية فقال: «والقافية قد اختلفوا فيها، فقال الخليل: هي من آخر البيت إلى أول ساكن له مع المتحرك الذي قبل الساكن، وقال الأخفش: هي آخر كلمة في البيت أجمع، وإنما سميت قافية لأنها تقفو الكلام أي تجيء في آخره، ومنهم من يسمي البيت قافية، ومنهم من يسمي القصيدة قافية، ومنهم من يجعل حرف الروي هو القافية»(1).

وفقا لما ورد يمكننا القول إن الأخفش قد ربط تعريف القافية بالجذر اللغوي، ثم جعلها تبدأ بالروي لتصبح القصيدة، وهذا لا يمثل مفارقة، إذا ما اعتبرنا أن القافية هي عنصر لإحداث الانسجام، فإذ قلنا القافية قصيدة، فكأننا قلنا القصيدة انسجام.

أما إبراهيم أنيس فيرى أن القافية هي «عدة أصوات تتكرر في آخر الأشطر أو الأبيات من القصيدة، وتكرارها هذا يكون جزءا هاما من الموسيقى الشعرية. فهي بمثابة الفواصل

<sup>(1)</sup> الخطيب التبريزي: الكافي في العروض والقوافي، تحقيق الحساني حسن عبد الله، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط 3 ،1994، ص 149.

الموسيقية يتوقع السامع ترددها، ويستمتع بمثل هذا التردد... ومن الواجب ألا تحدد القافية في أطول صورها، وإنما الواجب أن يشار إلى أقصر تلك الصور. وإلى أقل عدد من الأصوات يمكن أن تتكون منه ».(1)

تشكل القافية نسقا صوتيا تتكرر فيه الأصوات بشكل مخصوص، لذا فهي مقاطع صوتية يحدث ترديدها نغما جماليا، و تؤدي وظيفة إيقاعية و لحنية، لما تحدثه الفواصل الصوتية من أثر نغمي يطرق السمع، فيلفت انتباه المتلقي، ولقد تحول التعامل مع القافية من حيث كونها عنصرا إيقاعيا خارجيا إلى كونها مكون ا داخليا، حتى اعتبرت جزءا من البنية الصوتية التوازنية.

فهي مركز جذب إيقاعي ودلالي تمتص ما تقدم من عناصر وتعبر عن ترديد صوتي و نغمي، والذي ينشأ «شعورا بوحدة الإيقاع الموائمة لوحدة المعنى » (2)، مما يشير إلى التحام مضمون الدلالة والشكل الإيقاعي.

إن القافية ليست وسيلة تابعة لشيء آخر، بل هي عامل مستقل، صورة تضاف إلى الصور الأخرى، ووظيفتها الحقيقية لا تظهر إلا في علاقتها بالمعنى. (3)

من هنا كان للدراسة القافية أهمية بالغة تكمن في معرفة شعرية النص من خلال تحقق مبدأ التوازن الصوتي.

# 1.4.1 أنماط القافية:

<sup>(1)</sup> إبراهيم أنيس: موسيقي الشعر، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، ط21952، ص 244.

<sup>(2)</sup> صفاء خلوصي: فن التقطيع الشعري والقافية، منشورات مكتبة المثنى، بغداد، العراق، ط5، 1977، ج 1، ص 220.

<sup>(3)</sup> جان كوهين: بناء لغة الشعر، ترجمة وتقديم وتعليق أحمد درويش، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة،1990 ، ص 86.

لم تحتفظ التقفية بنظامها السابق مع القصيدة العمودية، وانتقلت بفضل ما حدث من مد حداثي في النص المعاصر لمقاييس جديدة اخترقت وحدة المسافة الزمنية المنتظمة في النص العمودي، لرفع حرج التكلف والتوجه نحو الاهتمام بالفكرة التي تنسجم والدفقة الشعورية.

وهذا التطوير في النظام التقفوي سمح بتعدد الأنماط وفقا لمستويات الأداء، وهو ما وافق تتوع المهام الوظيفية، التي يؤديها النظام التقفوي بسبب انتهاء سلطة الوصاية، التي أقيمت على الشاعر القديم، ولعل أهم أنماط التقفية التي يمكن تطبيقها على شعرنا الجزائري هي:

# 1.1.4.1 أنماط القافية في علاقتها بالوزن \*:

نمت هذه الأنواع على أرضية القصيدة العمودية، ولها ارتباط بالبحر العروضي، لذا يمكن تطبيقها على شعر التفعيلة لإظهار مدى ارتياب التوزيع التقفوي، وسحقه لنظامية المسافة المقيدة والمحسوبة قديما.

## القافية المترادفة:

هي كلّ لفظِ قافيةٍ توالى ساكناه بغير فاصلٍ  $(00)^{(1)}$ ، وهذا النمط نجده أكثر هيمنة في شعر التفعيلة الجزائري.

ويغطي نظام هذا النوع قصيدة " ذاكرة الجرح"، ليشكل حقلا تواصليا تتنامى فيه البنية النصية باتجاه الخاتمة:

# 00// 0/0// 0/0// 0/0// أَرَى دَورَةً للرِّيَاحُ (2)

<sup>\*</sup> سنتجاوز القافية المتكاوسة وهي كل لفظ قافية فصل بين ساكنيه أربع حركات متوالية لأنها نادرة الحدوث في شعر التفعيلة .

<sup>(1)</sup> عدنان حقى: المفصل في العروض والقافية وفنون الشعر، دار الرشيد، دمشق وبيروت، ط1، 1987،ص 203.

<sup>(2)</sup> عاشور فنى: الربيع الذي جاء قبل الأوان، ص 45-46.

/0/ 0//0/ 0//0/ <u>00//</u>0/ 0//0/ 0/// 0// 0// 0/0// /0// /0// / 0// 0/0// 0/0// /0// / 0/0// 0/0// 0/0// /0// <u>00//</u> 0/0// 0/0// والَّذِي أَضرَمَ النَّارَ أَضْرَمَهَا مَرَّةً واسْتَرَاحْ أَضْرَمَهَا مَرَّةً واسْتَرَاحْ أَنْ لَا أَرَى وَأُواصِلُ زَحِفِي عَلَى الجِرَاحِ وَأُواصِلُ زَحِفِي عَلَى الجِرَاحِ حَتَّى الصَّباحْ مَنَ المِلحِ فِي اللَّيلِ أَذُرُ قَلِيلاً مِنَ المِلحِ فِي اللَّيلِ أَنْعِشُ ذَاكِرَةً الجُرحِ أَنْعِشُ ذَاكِرَةً الجُرحِ كَيلًا تَضِيعُ الجراحْ فيلا تَضِيعُ الجراحْ فيلا تَضِيعُ الجراحْ

يستخدم الشاعر ثلاث جمل شعرية تلتزم بقافية موحدة، لكنها تستمد دينامكيتها من خلال تواتر الجمل الشعرية، وكذا اقتران التقفية بالصائت المتسع، لتعبر عن امتداد المخزون الذاكري، وتتابع الزمن الدموي الجارح، ومواصلة الذات مسيرتها المرهقة، باقتفاء درب المقاومة.

ولعل ترديد صوت الحاء يفصح عن عمق الألم و حرارة الانتفاضة الثورية، التي تهشم جل المعوقات.

وفي قصيدة "هذا الصباح" يعلن الشاعر عن امتداد زمني يتواتر بتواتر التقفية بين السطر والجملة:

وأغَانِي؛ المراه

مِن خَوابِي الزَّمَانْ. \0\/0 \0\/0<u>00</u>

إنَّمَا المَجِدُ، والوَجِدُ المَجِدُ، والوَجِدُ

(1) أحمد حمدي: الأعمال الشعرية غير الكاملة، أشهد أني رأيت، ص 183.

00/// 0/ يَلْتَقِيانْ ؛ /0/ 0//0/ 0/// بعروس على البحر أقْدامُهَا، 0//0/ 0/< 0/// 0/// وضَفائرُهَا ؛ نَخلَةُ العُنفُوانْ. 00//0/ 0//0/

تتكون هذه القصيدة من جملتين شعريتين، تتألف الأولى من ثلاثة أسطر، والثانية من أربعة أسطر، تتتهي بصوت النون المسبوق بالمد المتسع، و يربط الشاعر بين المكان المؤنث (عروس على البحر/ الوطن) والزمن ( المجد) راسما تواتر التضحية المنتهية بالشموخ والتعالى.

واذا كان صوت النون يدل على النفاذ إلى الصميم، فإن الشاعر يختاره ليعبر عن صميم ما يعتريه من اعتزاز وفخر بأرض الكفاح والنضال المستمر.

## القافية المتداركة:

هي كلّ لفظ قافيةٍ فصلَ بين ساكنيه حركتان متواليتان $^{(1)}(\ \ \ \ \ \ )$  ويكثر استخدامها أيضا في عدة نماذج.

ومن أمثلتها نورد قصيدة "قدر" للشاعر "يوسف وغليسي":

قدَرٌ . . قَدَرْ <sup>(2)</sup> 0//0/// مَهمَا أُسَافِرْ فِي امْتِدَادَاتِ الْمَعَارِجِ،، \ 0//0//0 //// 0//0 /// // أو تضاريس القَمَرْ،، 0//0/0/ 0//0/< "لا بُدَّ مِنْ وَطَنِي.. 0/// 0//0/0/

<sup>(1)</sup> عدنان حقى: المفصل في العروض والقافية وفنون الشعر، ص 202.

<sup>(2)</sup> يوسف وغليسي: تغريبة جعفر الطيار ،دار بهاء الدين للنشر والتوزيع، قسنطينة، الجزائر ، ط2، 2003، ص 73.

# 0//0/0/ 0//

وإنْ طَالَ السَّفَرْ"!..

أسهم تباعد التقفيات، في استخدام التدوير والتقليل من حدة الرتابة ليجعل البناء الإيقاعي أكثر إثارة وجمالية.

وليعوض الشاعر هذه الرتابة، التجأ إلى استخدام الشرط مختزلا رحلة الإنسانية الأبدية إلى مكون قار وهو المكان(الوطن)، ليتصل بمواضع الانتماء التي تغنيه عن الاستقرار

المفتقد وتشير إلى تلك الحتمية التي تلاحق الذات، إنها حتمية العودة إلى مواطن التكوين (الأصل/الأرض).

ويؤسس على ملاحى نظامه التقفوي في قصيدة " قلت الحقيقة كلها" على التماثل:

> ...بَلَى والشَّوقُ يسكبُ فِي الخَواطِر كَيفَ لا<sup>(1)</sup> وأنْتِ سَنفِينَةُ الغَرقَى، ونَافِذَةُ العُلا.

> > عِنَادًا أيقَظُوكِ علَى صَباح.. مُثْقَلِ..

وعِندًا فِيهم.. أَيْقَظتُ نَابًا مُذْهِلا.

صَنعْتُ.. لَهم.. مِنَ الأجرَاسِ شَايًا..

ثُمَّ أسْئِلَة...

وطِرتُ بهم. إلَى مَا يَشْتَهُونَ..

وآخِرَ الأمر اخْتَرقتُ المِغزَلا..

0// 0///0// 0///0// 0/0/0// 0// 0///0// 0/0/0// 0///0//

0// 0/0/0// 0///0// 0/0/0//

0//\_0/0/0// 0/0/0// 0/0/0//

0/0// 0/0/0// 0///0//

0///0// 0/

/0// 0/0/0// 0///0//

0// 0/0/0// 0/0/0// 0//

<sup>(1)</sup> على ملاحى: العزف الغريب، منشورات الجاحضية، الجزائر، (دط)، 2011، ص 72.

يقوم هذا المقطع على قافية موحدة (متداركة)، تتواتر في الظهور ، معتمدة على تفعيلة الوافر وتقفية اللام الممدودة التي تحدث ترددا إيقاعيا عاليا ينحو بالقصيدة منحى تحريضيا، ف"لا" تدل على الرفض من جهة، و الاتصال والتعلق بالوطن من جهة أخرى.

ويعتمد النص على مفعول التناوب الإيقاعي – ( انتقال التوازي بين التفعيلات إلى التوزيع الحر) – المنتقل نحو الدلالة إذ يبدأ السطر الأول بأدوات الجواب المرتدة من ضفة القبول والاستسلام إلى شاطئ الرفض والثورة، وهو يعبر عن ذات منشطرة داخليا. ويقوم التكرار في البنية النصية على الجمع بين الفعل ورده مختزلا الأسطر الشعرية إلى العدم، ومسفرا على نتيجة مفادها أن الشعر لغة مساءلة، وأن الذات الكاتبة ذات تتقن الاستدراج والخرق والمراوغة.

# القافية المتواترة:

هي كل لفظِ قافيةٍ فصل بين ساكنيها حركة واحدة (0/0).

والظاهر أن تسمية التواتر نتجت عن توسط الحركة بين الساكنين، و مثال هذا النوع قول الشاعر "ناصر لوحيشي" في قصيدته رؤي:

رُوَّى دَمْعَه... (2) رُوَّى دَمْعَه... (2) وأَصحُو أَسْتَمِيحُ الْعَقْوَ مِنْ فَجْرِي، وأَسْتَجرِي خُطَى السَّنواتِ، أَسْتَقْتِي لَيَالِيهَا،، //0/0/0 تَظَلُّ الشَّمْسُ رَاجِفَةً فَيحِثُو ظِلِّيَ البَاكِي، //0/0/0

يُسارِيهَا...

0/0/0// 0/0/0// 0/0/0// <u>0/0/</u>0// 0/0/0// 0///0// 0/0/0// 0/0/0// 0/0/0// 0///0// 0/0/0// 0/0/0//

<sup>(1)</sup> عدنان حقي: المفصل في العروض والقافية وفنون الشعر، ص 202.

<sup>(2)</sup> ناصر لوحيشى: فجر الندى، ص 55.

0/0/0// 0///0// 0/0/0//
/ 0/0/0// 0/0/0//
0/0/0// 0/0/0// 0/0/0//
0/0/0//

ألا يَا نَجمَةَ الأَبَدِيِّ يَا رَبِعَهُ! لأَنتِ الخُبءُ،، أَنْتِ البَدءُ، والأَنْسَامُ فِي أَبْهَى مَعانِيهَا... رُؤى دَمعهُ!

تتعانق القافية المتواترة في هذا النص ، لتصنع خطا حركيا يؤكد توجه الذات نحو استبطان واقعها ، في رؤى حالمة تكشف عن نزوع الباطن إلى مطاردة الحقيقة ، حيث تسافر الذات باتجاه نورها القدسي الذي يسمو بها عن عالم الأسى.

وتتقاطع الأسطر فيما بينها من خلال تواتر صوت العين، وهو من الأصوات المجهورة، ومن معانيه الوضوح والعيانية (1) لتؤكد مسعى الذات وتطلعها إلى الصفاء.

# القافية المتراكبة:

هي كل لفظ قافية فصل بين ساكنيه ثلاث حركات متوالية (0)/(0)) ، وتعد أقل الأنماط السابقة ورودا في شعر التفعيلة، ونجدها في قصيدة مسافرة "لياسين بن عبيد"

 0/// 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0//0/ 0//0/ 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0//0/ 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0/// 0//

<sup>(1)</sup> حسن عباس : خصائص الحروف العربية ومعانيها، منشورات إتحاد الكتاب العرب، (دط) ، 1998، ص 269.

<sup>(2)</sup> عدنان حقي: المفصل في العروض والقافية وفنون الشعر، ص 202.

<sup>(3)</sup> ياسين بن عبيد: هناك التقينا ضبابا وشمسا، ص 34.

تتوحد القافية في هذا المقطع ويتواتر صوت الباء المرتبط بالظهور ، متصلا بالحاء المعبر عن الحرارة والعاطفة ، ليشير ذلك الانسجام الصوتي إلى ذات تتخلص من ذاتها لتتلاشى في الآخر ، معلنة عن ميلادها المتجدد وحضورها المختلف.

## التقفية المختلطة:

تميزت بعض قصائد الشعر الجزائري بهذا النوع من التقفية والاختلاط يمس تواتر التقفية بأنواع عدة ، إذ لا تخضع لقانون موحد، بل يتم توزيعها توزيعا عفويا. ويمكننا اختيار مقطعين من المقاطع السبعة، التي أوردها الشاعر في قصيدته "سبع شمعات" لنمثل لهذا النظام:

# 1) طفلان:

0//0/ 0/0/// 0/0//0/ 0/0//0/
0/0//0/ 0/0/// 0/0//0/ 0/0/// 0/0//0/
0/0/// 0/0//0/ 0/0//0/
0//0/

0/// 0/0//0/ 0//0/ 0/0//0/

شَدَّنِي شَهَرًا إلَى دِفَعِ يَدَيْهِ. و انْطَفا قُلتُ: يَا سَيِّدَنَا أُعطِيكَ أَشْجَارَ شَرَايِينِي وُقُودَا لَمْ يُجبْنِي – بَعدَ أَنْ طَارَ بَعِيدَا – لَمْ يُجبْنِي – بَعدَ أَنْ طَارَ بَعِيدَا – واكْتَفَى

أَنْ رَمَى الأَشْعَارَ فِي النِّيرَانِ عُربُونَ وَفَا

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى، ص ص 44-46.

يتسلسل النظام التقفوي في هذين المقطعين تسلسلا يخالف فيه المقطع الأول الثاني، إذ نجد تقفية المقطع الأول تترتب وفق التوزيع (متراكب/ متواتر/ متدارك/ متواتر) معتمدة الصامت المكرر المشير إلى الترجيع، لتعبر عن احتراق إنساني تتلقفه بالوعة الموت، فعلاقة الغواية الآدمية تنتهي بالفناء.

وتعتمد تقفية المقطع الثاني على التوزيع (متدارك/ متواتر / متواتر / متراكب)، ليعبر صائتها المتسع المردد على آهات الاحتراق الاغترابي المرتبط بوحشة الفراق، وبالتالي فللهنوان الرئيس "سبع شمعات" يدخر سبع لوحات شعرية، ويكشف عن تموجات تركيبية تذرف عدة دلالات تعبيرية متشابكة ، حيث تشير الشموع إلى دلالة نفسية، ترسم حالة الانشطار بين الأضداد الضعف والعجز والأفول من جهة، والإرادة والتحدي من جهة أخرى .

# 2.1.4.1 أنماط القافية في علاقتها ببعضها:

تسللت هذه الأنواع من القوافي إلى القصيدة العربية إثر تأثرها بالنتاج الشعري الغربي، ولها أنواع عدة لا يمكن تطبيقها جلها على النص الجزائري.

# القوافي المزدوجة:

وهي التي تتحدد في كل بنيتين متتاليتين ( aa / bb/ cc ) وميزة هذا النمط التكرار والتجدد مما يشكل تماثل صوتى لا يكلف الشاعر مشقة.

فقصيدة " عمران " تعتمد نظاما تتوازى فيه القوافى ثم تختلف :

والشَّمسُ كَانَتْ مَرَّةً .. فِي العُمرِ تَبِحَثُ عَنْ دَلالْ.. (2) \00//0// 0//0// 0//0// \00//0// 0//0// \down كَانَتْ مَرَّةً .. فِي العُمرِ تَبِحَثُ عَنْ مَجَالْ.. \00//0// 0//0//

<sup>(1)</sup> محمد عوني عبد الرؤوف: القافية والأصوات اللغوية، مكتبة الخانجي ، مصر، (د ط)، 1977، ص10.

<sup>(2)</sup> حسين زيدان: اعتصام، ص 19.

00//0/0/ 0//0/0/

الشَّمسُ قَوْسٌ كَالهلالْ..

00//0/// 0//0/0/

والآنَ حُزْنُكَ قَد يُبَاعْ..

لِمَ لَمْ تَعُدْ؟!.. لِمَ لَمْ تَعُدْ ؟!!... لِمَ لَمْ تَعُدْ ؟؟؟! //0//0 ///0/// لِمَ لَمْ تَعُدْ

يعلن التجدد التقفوي على بنية إيقاعية، تلتحم فيها الأصوات الانحرافية بالاحتكاكية

والمجهورة، لتسهم في تتامى النسيج التصويري وتعميق مشهد الحرص على التحرر.

وتشير البنية التساؤلية المكررة إلى قلق يترجم ذلك التوتر النفسى والإحساس بالضياع.

القوافى المتقاطعة المتعامدة:

وهي التي تتحد فيها قافية البيت الأول مع الثالث والثاني مع الرابع ( ab ab )<sup>(1)</sup>

فقصيدة " الطائر العاشق " تعتمد نظاما تقفويا ينسج امتزاجا للمختلف ( السطر

الأول مع الثاني) وتقاطعا للمتفق (السطر الأول مع الثالث):

00// 0//0/ 0//0/

0/0//0/ 0/// 0/// 0//0/

00//0/ 0//0/ /0/

0/0//0/ 0/// 0//0/

00//0/ 0/// 0//0/ 0//0/

0/0/// 0//0/ 0//0/ 0////

00// 0//0/ 0//0/

فِي السَّماوَاتِ .. فِي السّهَادُ (2)

رَاحَ يُفرغُ شَهَوَتَهُ الْكَوكَبِيَّهُ

عَابِرًا تُخُومَ الرَّمادُ

قَارِعًا جَرِسَ الأَبْجَدِيَّهُ

كَانَتِ الشَّمسُ تَجنَحُ نَحقَ السَّوادُ

وهُوَ يَتلُو تَسابِيحُهُ النَّبَويَّهُ

حَاضِنًا زَهِرَةَ المدادُ

<sup>(1)</sup> محمد عونى عبد الرؤوف: القافية والأصوات اللغوية، ص 10.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: الؤلؤة، ص 68.

#### 0/0//0/ 0//0/ 0//0/

شَاهِرًا نَارَهُ القُرمُزيَّهُ

ثمة إلحاح على متا بعة التمثيلات الصوتية ، التي تبيح ال وقفة التنبيهة المثيرة لانتباه المتلقي من جهة ، وتعلن عن امتزاج صوتي الشدة والتثبيت ( الدال/ الياء) من جهة أخرى، لترسم مسار التحدي العاصف بالملذات.

حينها تعتلى الذات معارج الأبجدية باحثة عن الخلاص.

# القوافي المتعانقة:

و رَاوَدَتهُ نَفْسُهُ (2)

وحَرَّكَتْ أَشْبِاعَهَا

وهي التي تأتي في الرباعية وتكون قافية الشطر الأول مثل الرابع والثاني مثل الثالث (abba)

ويشكل حسين زيدان قصيدة "سجدة" بنسق تقفوي متميز له هندسة خاصة تسمح بتوضيح الدلالة:

0//0// 0//0//

وَحَامَ فِي جَوفِ الظَّلَامِ طَيفُهَا. يَدعُوهُ وَحَامَ فِي جَوفِ الظَّلَامِ طَيفُهَا. يَدعُوهُ مُا //٥/٥ / ٥//٥/ ٥//٥/ ٥//٥/ ٥//٥/٥ مُلتَوِ.. فِي صَوتِهَا مُعْرِيهِ انفِعَالٌ مُلتَوِ.. فِي صَوتِهَا

0//0/0/ 0//0//

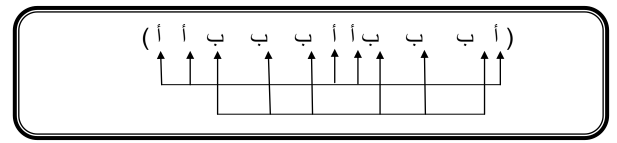
ودَاعَبِتْ فُستَانَهَا ١/٥/٥ / 0//٥/

أَنَامِلٌ رَقِيقَةٌ.. تَحَسَّسَتْ مُرجَاتَها \\0\\0\\0\\0\\0\\0\

واسنتسئلَمتْ عَينَاهُ تُخفِي 0/0/0/ 0//0/ 0//0 مَا يُدارِي حَدسنُهُ 0//0/ 0//0/ 0//0/ 0//0/ ورَاوَدَتهُ نَفْسنُهُ 0//0/ 0//0/

(1) محمد عوني عبد الرؤوف: القافية والأصوات اللغوية، ص 10.

<sup>(2)</sup> حسين زيدان: فضاء لموسم الإصرار ، ص 22.



## مخطط(11) توضيحي لهندسة التقفية في قصيدة "سجدة"

إن هذا التسلسل يمثل تعاقبا لضميري الغياب المتصلين (ها / ه) والمشيرين إلى ثنائية (ذكر / أنثى)، ويحدث التلاحق بانتصار سلطة الغواية وتعالي وتيرة المراودة، التي تفسر الوصول إلى الخطيئة، إذ تعبر التقفية على صراخ انفعالي يوازي طوله امتداد مرارة الألم الذي يترسب كحطام داخلي، فصوت الهاء الحلقي يخرج مع زفرات النفس دون مشقة صوتية، ويحقق تواصلا نغميا يستعذبه المستمع، إذ يحصل التكامل بين الأسطر والجمل الشعرية .

أظهرت دراسة القافية في أنماطها المتعلقة بالوزن، هيمنة الصورة المترادفة والمتداركة على النظام التقفوي، ثم المتواترة ،وتعد الصورة المتكاوسة نادرة الاستعمال. وكلما ظهرت القافية فإنها تعمل على تغييب التدوير، وبذلك تقال من حدة التدفق الإيقاعي.

ما يمكن ملاحظته على أنماط القافية في علاقتها ببعضها، أنها لا تمس غير مقاطع من النص، بينما لا نجدها على طول النص إلا نادرا.

اعتمد الشعراء على إيقاعات رديفة لتحفيز النشاط الشعوري والعاطفي في البنية النصية، فتشكلت التكرارات الصوتية التي تخلق تماوجا إيقاعيا يضفي الجمالية، ويثري البنية الدلالية من خلال تماثل الألفاظ و توزيعها بشكل توافقي توالدي، لذا وجب الوقوف على التكرار لإظهار مدى فاعليته في بث تلك القرابة الدلالية وفهم طريقة تداعي الألفاظ واتصالها.

# 5.1 التكرار:

استخدم الشعراء صيغا مختلفة كالتوكيد والإغراء والتحذير، لكن الدرس النقدي القديم تعامل مع التكرار بصورة محدودة، ليصبح الآن مدار اهتمام المدرسة الحداثية عونا في الانتصار على الوزن. والتكرار ببساطة « أن يأتي المتكلم بلفظ ثم يعيده بعينه سواء أكان اللفظ متفق المعنى أو مختلفا أو يأتي بمعنى ثم يعيده، وهذا من شرط اتفاق المعنى الأول والثاني، فإن كان متحد الألفاظ والمعاني فالفائدة في إثباته تأكيد ذلك الأمر وتقريره في النفس وكذلك إذا كان المعنى متحدا وإن كان اللفظان متفقين والمعنى مختلفا، فالفائدة في الإتيان به الدلالة على المعنيين المختلفين». (1)

وعليه يقف هذا الترديد التعبيري على ثنائية (التشابه والاختلاف)، فإذا اتحدت الثنائية أصبح الهدف إثباتا وتأكيدا، وإذا تباعدت (تشابه اللفظ، واختلف المعنى أو العكس) فالفائدة به الدلالة، ولا تخرج هذه الثنائية عن حياة الذات، وممارستها التي تتشابه وتختلف، لذلك كان الجانب الملح الذي تجلى في النص؛ ليكون النسق الأكثر أسرا للمتلقى.

إنه الصورة الثابتة التي ترسخ في الذهن وتحفز الذاكرة على الإدراك، باسترجاعها جوانب من النص تكون بمثابة الشحنة الدلالية المكثفة. وتسهم تلك الشحنات الدلالية في تلاحم النص واتساقه، و تتوب الوزن لتضفي حركية واسعة، إذ «إن التكرار في القصيدة هو الممثل للبنية العميقة التي تحكم المعنى، ... اتخذ كوسيلة للوصول إلى الدلالة في صورتها الكلية »(2).

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 200.

<sup>(2)</sup> محمد عبد المطلب: بناء الأسلوب في شعر الحداثة، الهيئة المصرية العامة، 1988، ص ص100-110.

وهذه العلاقة بين الشعر والتكرار تجعل بعضهم يذهب إلى اعتبار الوزن تكرارا، وتزيد تلك التجمعات المتشاكلة في تأسيس مناطق مرئية مضاءة تأسر البصر.

وربما تكون البنية التكرارية عتبة مفتاحية، إذ هي في حقيقتها « إلحاح على جهة هامة في العبارة يعنى بها الشاعر أكثر من عنايته بسواها» $^{(1)}$ .

لكن إذا بالغ النص في تواتر البنية التكرارية، فإن ذلك يسحبه عن المركز، ويبعده إلى جهات هامشية للموسيقي.

# 1.5.1 أنماط التكرار:

تتوعت أنماط التكرار واختلفت هندساتها في القصيدة، حتى أضحت عنصرا بنائيا أساسيا في النص، وظاهرة حتمية للحفاظ على تنامي النسيج الدلالي، تسهم في خلق التوازن والانسجام.

# 1.1.5.1 التكرار الاستهلالي:

يعد التكرار الاستهلالي بنية صوتية تحتل المقدمة النصية « ويتم بالضغط على حالة لغوية واحدة، وتوكيدها عدة مرات بصيغ متشابهة ومختلفة من أجل الوصول إلى وضع شعري معين قائم على مستوبين رئيسين: إيقاعي ودلالي» (2).

و هكذا فالتكرار يعمل على بث الطاقة الإيقاعية، حيث يحدث رنينا موسيقيا نغميا نتيجة تماثل البنى الصوتية، كما يمكن من كشف العناصر الفنية للبنى الداخلية في النص.

<sup>(1)</sup> نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر، ص 242.

<sup>(2)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 204.

وللوقوف على علاقة التكرار بالدلالة نستحضر قصيدة "الصخرة " للشاعر عثمان لوصيف التي يتكرر فيها الخبر ثلاث مرات:

صَخرَةٌ تَتدَحرَجُ (1)

بَينِي. وبَينَ الطَّبِيعَهُ

صُعق الرَّملُ

والنَّملُ

أيَّتُهَا الجَمرَةُ المُستَبدَّةِ

يًا شَبِقَ اللهِ فِي الكَائنَاتِ

ويَا زَهرَةَ النَّارِ

كُونِي سَلامًا عَلَى العَاشِقِينْ

صَخرَةٌ للفَجِيعَهُ

يَا زَمانَ اليُبوسَةِ. واليَابِسِينْ

صَخرَةً..

آه! مَنْ قَالَ إِنَّ احتِجَاجَ الطُّفُولَةِ لَغَوِّ وَمَنْ قَالَ إِنَّ دُمُوعَ الصَّبَابَةِ لَهُوِّ وَمَنْ قَالَ إِنَّ دُمُوعَ الصَّبَابَةِ لَهُوِّ وَمَنْ قَالَ إِنَّ عَرُوسَ السَّمَاءِ المَنيعَةُ لا تُبَارِكُ شَبَّابَةَ اليَاسمِينْ؟!

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: نمش وهديل ، ص ص 37-38.

كأن دال الصخرة يتدحج فعلا بعودته إلى الظهور، وقد التصقت به الفجيعة أثناء هذه العودة، لتجعل حضوره مؤكدا الدلالة الأولى، إذ تكون نتيجة الحياة السزيفية العابثة فجيعة، لكنه ينزلق من جديد ليتطهر بيد الطفولة حينما يصبح آداة انتفاضة، ومنه يسهم التكرار في إبراز البنية الدلالية.

ونلحظ أن الاسم المكرر انحدر من الحركة (اتصال الاسم بالفعل - صخرة تتدحرج) إلى السكون (التجاور الاسمي - صخرة للفجيعة) على المستوى اللغوي، بينما على الصعيد الدلالي أسهم في تغيير زمن اليبس والفجيعة إلى زمن الخصب و الجمال، وهذا ما أحدث نوعا من التتاغم الإيقاعي المتمثل في الصعود والنزول.

ويتكرر الفعل المضارع عشر مرات، ليمتد إلى آخر القصيدة عند "نور الدين درويش":

قَدْ يَحسِدُنِي التَّاريخ، (1)

ويَحسِدُنِي الزَّمنُ المُمتَدُّ وأَحفَادِي

قد تحسيدني الأنهار

و تَحسِدُنِي الوَردَةُ والأَطْيارُ..

قَدْ تَحسِدُنِي أُمِّي

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش: البذرة واللهب، ص 06.

قَدْ تَحسِدُنِي إِنْ بُحتُ الزَّوجَةُ..

تَحسِدُنِي كُلُّ امرَأةٍ فِي الأَرضِ،

ويَحسِدُنِي إِنْ قُلتُ أُحبُكِ أَوْلادِي

قَدْ تَحسِدُنِي المُدُنُ الأُخرَى

قَدْ تَمنَحُنِي فُرصًا أُخرَى،

وتُبالغُ فِي الإغْرَاءِ لإبعَادِي

قَدْ تَخطِفُنِي مِنْ بَينِ يَديْكِ..

ومِنْ نَفسِي امرَأَةٌ مِنْ نُور

فَتُغَيِّرُ عُنوانِي

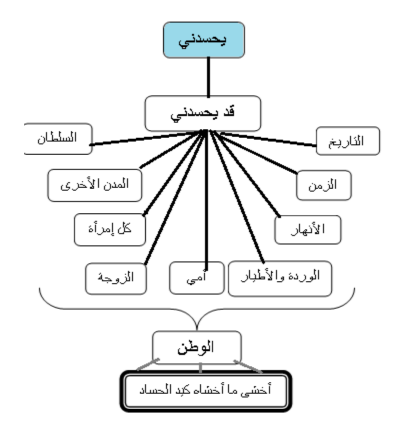
وتُغَيِّرُ إيقاعَ الأنوارِ وإنشادِ

قَدْ يَحسِدُنِي السُّلطَانُ، فَيبعِدنِي

•••••

فَحذَارِ حَذَارِ فَأَحْشَى مَا أَحْشَاهُ عَلَيْنَا

كَيدَ الحُسنادُ



مخطط (12) يبين هيكلة التكرار الاستهلالي في نص "يحسدني"

إن البنية التكرارية تتوالد من بنية مركزية (العنوان / يحسدني) وتتشر على مساحة النص بمثابة الأثر، مشكلة تجمعا دلاليا مبرهنا عن رفعة مكانة الوطن و سموه.

كما يسمح ذلك المناخ ببعث أجواء العشق والهيام التي تتمتع بها المعشوقة، ويجسد الكثرة ( كثرة حسادها)، إضافة إلى توكيد تعادل صوتي ( نغمي يتمثل في (حسد) يميل إلى الهمس ويبتعد عن الجهر والبوح.

وقد دعم هذا التكرار تشكيل البنية الإيقاعية والدلالية في القصيدة، حيث تتوالد بقية العناصر اللغوية من تواتر الفعل فيتنامى الإحساس بعمق الغيرة الوطنية.

# 2.1.5.1 التكرار الختامى:

هو تكثيف ختامي يتقارب في دوره مع التكرار السابق (الاستهلالي) من حيث الوظيفة التأثيرية، «غير أنه ينحو منحى نتاجيا في تكثيف دلالي وإيقاعي يتمركز في خاتمة القصيدة». (1)

ومثله يتجسد في قصيدة "حفنة من تراب" التي يكرس فيها التكرار الختامي فاعلية العنونة، إذ تتصل فاتحة النص بنهايته، في محاولة لتمثيل ذلك الاتصال القائم بين الإنسان ومادة تكوينه التي يعود إليها بعد انقضاء حياته.

وأنا حَفنَةً مِن تُراب، (2)

لَقَنِى النُّورُ فَانبَهِرَ الطَّيرُ، خَرَّ السَّمك

وانْحَنَى جَبلٌ

وانحنت نجمة

سَجَدَ العُشبُ.

كُلُّ آتَى واسْتَجابْ

غَيرَ أَنَّ الَّذِي اسْتَعجَلَ النَّارَ كَشَّرَ عَنْ نَابِهِ

يتتابع الانحناء ليصل نهاية إلى قوة الاستجابة عند المخلوقات باستثناء الشيطان، فسبيكة التكرار تمتصها العبارة " كل أتى واستجاب"، و تتدرج البنية النصية معتمدة على تفعيلة

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 208.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش مسافات، ص 84.

المتدارك لرصد قصة تكريم الإنسانية، فتوحي بمدى جاهلية الإنسان وعدم فطنته إلى أصله الأول (حفنة من تراب).

ومن الملاحظ أن التكرار أسهم في الحفاظ على الوحدة الإيقاعية، نتيجة معاودة وحدة التفعيلة تامة في أغلبها.

# 3.1.5.1 التكرار المتدرج:

إن لهذا النوع من التكرار أهمية بالغة، إذ يكشف عن جمالية معمارية متراصة تبرز قدرة شعرية تقف على بناء إيقاعي متميز.

«ويخضع هذا التكرار ضرورة إلى هندسة تتبع أساسا من طبيعة تجربة القصيدة وما تقرضه من صيغة تكرارية تتلاءم مع واقعها وخصوصيتها». (1)

ففي قصيدة "شلل" من ديوان عثمان لوصيف المتغابي يمس السكون الدلالة:

الشكل (13): بناء التكرار في قصيدة الشلل

+ - + قال أضرب في الأرض قال أغني عالم الشغل الم يستطع الم يستطع قال أنشط في عالم قال أقرأ قال ... قال أكتب قال أكتب قال أكتب قال أعتزل الشعر قال ... قال ...

قَالَ .. قَالَ : أُغَنِّي (2) فَلَمْ يَستَطِعْ! قَالَ: أَبْكِي فَلَمْ يَستَطِعْ! فَلَمْ يَستَطِعْ! قَالَ : أَقْرَأُ.. لَمْ يَستَطِعْ!

قَالَ:أَكتُبُ.. لَمْ يَستَطِعْ!

(1) محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 214.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص ص 16-17.

قَالَ:أَعتزلُ الشِّعرَ

لَمْ يَستَطِعْ!

قَالَ:أضْربُ فِي الأَرضِ

لَمْ يَستَطِعْ!

قَالَ: أنشط في عَالَمِ الشُّغلِ

كَالْآخَرِينَ.. فَلَمْ يَستَطِعْ!

قَالَ:...

قَالَ: ...

و قَالَ: .. فَلَمْ يَستَطِعْ!

تشئ البنية التكرارية حركة مد وجزر على طول النص، تتصادم إثرها ثنائية الحركة و السكون، فالحركة القولية لا تتعدى إلى الفعل وعليه تؤول النتيجة إلى الشلل، إذ يعمل السكون على امتصاص كل الآليات القولية، وتصبح المعادلة خارج مجال القول مساوية للصفر، وعليه فإن تجمع الأقطاب الموجبة والسالبة يولد حقلا تنافريا يكرس فضاء الموت والزوال.

وتمتد الحركة الشعرية إلى وهج الفعل الصوفي، لتخطط هندسة تكرارية متميزة في قصيدة "تجاوب":

وأَمُدُّ عَنْ بُعدٍ يَدِي (1)

فَتَمُدُّ عَنْ بُعدٍ ضِياهَا

وأَمُدّ صَوتِي

فْتَمُدُّ لِي مِنْ جَنَّةِ الفِردَوسِ فَاهَا...

هَذَا هُوَ الْفِردَوسُ

" يَطْوِي الْبَيدَ طَيْ"

يًا خَالِقِي...

يًا خَالِقِي...

صَرَخَتْ،،

صَرَخْتُ،

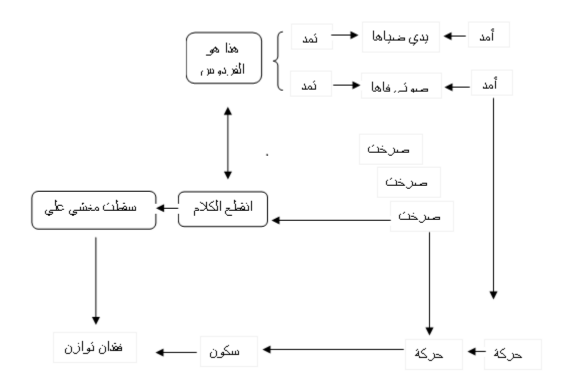
صرخت

وانْقطعَ الكالم...

وسنقطنتُ...

مَغْشِيًّا عَلَيٍّ...

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي : مقام البوح، ص ص 14–15.



مخطط (14) هندسة التكرار في قصيدة "تجاوب"

فالقصيدة التي تنطلق من عتبة التجاوب لا تستطيع ملاحقة صدى الصوت، إذ ينقطع الكلام ليفقد الشاعر توازنه، وبالتالي تنقطع حركة تواتر الكلام، ويغمر الصمت المشهد ليبقى النص مفتوحا على وظيفة تحريضية لاستكمال المعنى.

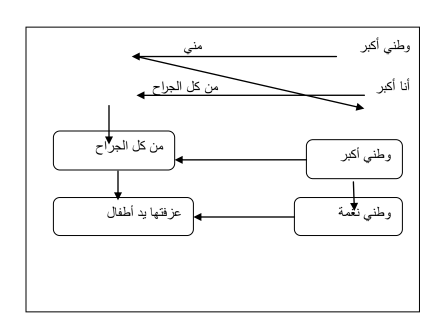
إن (الصراخ يؤدي إلى تعب الحبال انقطاع غشيان) وهي النتيجة المنطقية التي تتحدر إليها الدلالة، والتي توازي الفردوس المشير إلى الحياة البرزخية، التي تصل إليها الذات وهي ترتقي إلى مصاف العالم النوراني، عالم التجلي والفناء في الذات الإلهية.

ويقدم "عز الدين ميهوبي" حصيلته التكرارية ضمن معادلة رياضية ليقرأ ذاكرة الوطن:

وَطَنِي أَكْبَرُ مِنِّي (1)

وأنا أَكبَرُ مِنْ كُلِّ الجِرَاحْ

وطَنِي نَعْمَةُ نَايْ عَزَفَتهَا يَدُ أَطفَالِ بـ ( مَايْ)



مخطط ( 15) بناء التكرار في قصيدة "وطني"

هناك تصدير لإنتماء شجري يبرز رفعة الوطن، ويحاول الحفاظ على استمرارية هذا الانتماء، فهندسة البنية التكرارية لها نظامها الخاص المتدرج على أساس الدال القاعدي الوحيد الوطن.

فالسطر الثاني يحتفظ بنهاية السطر الأول، ليتدرج منها نحو الوصول إلى صرح نغمي وتساوق صوتي، وترابط إيقاعي لا تمحوه يد المآسي، ولا تهدم ترسانته الهموم والفجائع، وفي ضوء هذا ندرك أن للتكرار وظيفة جمالية اختصاريه تعتمد على علاقة التعدي:

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، ص 20.

# 4.1.5.1 التكرار الدائري:

ينهض على تكرار جملة شعرية واحدة أو أكثر في المقدمة والخاتمة، إذ يعود الشاعر إلي ذكرها في كل مرة وقد لا تكون بمثابة الخلية المتناسخة، حيث يمكنها أن تكتسب صفة جديدة مع كل ظهور.

ونجد هذا التكرار في قصيدة "ساكن في الحفيف" للشاعر عثمان لوصيف التي يقول فيها:

سَاكِنٌ فِي الْحَفِيفُ(1)

فِي رَذَاذ البَنفْسَج، فِي الرَّعشَةِ الكَوكبِيَّهُ

أبتني للغصون فضاغ

مُثْقَلاً بِالغَمامِ الشَّفِيفْ

مُغْرَقًا بِالهَوَى.. والرُورَى النَّبويَّهُ

سَاكِنٌ فِي النَّزِيفْ

فِي حَنين العناصِر، فِي وَجع الأَبجَدِيَّهُ

أتَخطَّى الفُصُولَ - الفَنَاعُ

والأصول - الخريف

فِي جَناح الأُلُوهَةِ، فِي سندرةِ الأَبدِيَّهُ

سَاكِنٌ فِي الرَّغِيفْ

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: براءة ، ص ص 39-40.

# فِي عَبِيرِ الطُّفُولَة، فِي الفِطرَةِ البَدَويَّة أَحْتَمِي بِعُيونِ الضِّياعْ والنَّذِيل الوَريفْ

فِي سَرِيرِ الأُمُومَةِ فِي الخَيمَة الأَبويَّهُ

|          |          |        | <u> </u> | پي پي    |         |    |
|----------|----------|--------|----------|----------|---------|----|
| مقدمة    | الحفيف   |        | في       |          | ساكن    |    |
|          | الرغيف   |        | في       |          | ساكن    |    |
| الخاتمة  |          |        |          |          |         |    |
| مقدمة    | الكوكبية | الرعشة | في       | البنفسجي | رذاذ    | في |
| m m . 31 | البدوية  | الفطرة | في       | الطفولة  | عبير    | في |
| الخاتمة  |          |        |          |          |         |    |
|          | فضاء     |        | للغصون   |          | ::Í     |    |
|          | الضياء   |        |          |          | أبتني أ |    |
| مقدمة    | الصياء   |        | بعيون    |          | أحتمي   |    |
| الخاتمة  |          |        |          |          |         |    |
|          | الشفيف   |        | بالغمام  |          | مثقلا   |    |
| مقدمة    | الوريف   |        | النخيل   |          |         |    |
| الخاتمة  |          |        |          |          |         |    |

مخطط (16) هندسة تتابع المقدمة والخاتمة في قصيدة "ساكن في الحفيف"

يقدم المخطط أعلاه تماثل التكرار بين المقدمة والخاتمة، فيحدث التجاوب بين البداية والنهاية المنسجمتين في صورة دائرية تكرارية، إذ يصبح المتلقي أمام مقدمة نصية مضاعفة تبعث على استفزاز المخزون الفكري.

أما الملمح الأخير الذي نجتليه في هذا المقطع، فهو عنصر المفاجأة الذي يتميز به الخطاب في ظل الحفاظ على بعض الدوال وتغير أخرى، للانحراف بالدلالة إلى مسار مختلف أو سحق بعض الدوال، لتسمح بوجود إشارات سابحة دالة تتجه نحو التنوع.

و التراكم الكمي لا بد أن يكون له مبرره الفني، أي لا بد أن يكون نهاية طبيعية للدورة التي دارها الشاعر في القصيدة، وأن يكون امتدادا للرؤية الشعورية والخط الشعوري الممتد في القصيدة .

# 5.1.5.1 تكرار اللازمة:

يتم من خلال ترديد حالة لغوية والتركيز عليها في كل مقطع، إنه المحور الذي تطوف حوله دوال النص، إذ يتكرر التشاكل الصرفي والدلالي، ليصبح اللازمة التي عيتكز عليها النص.

تَمُرِّينَ بِي عِندَ سَفحِي الوَدِيع (1)

بِحُمُولَةِ نَملٍ

بِخَصبِ الرَّبِيع

تَمُرِّينَ ...

تَنزِفُ مِنِّي جَمِيعُ العُروقِ

وأَفقِدُ كُلَّ الضُّلُوعِ

وأَبكِي كَأَيِّ صَبِيٍ رَضِيعِ

\*\*\*\*

<sup>(1)</sup> عاشور فني : زهرة الدنيا، ص ص 90-10-11.

تَمُرِّينَ بِي

وأنا تتَقَاسنمني كُتُبِي

ويَدِي فَوقَ طَاوِلَةِ اللَّعِبِ

فتَمُرِّينَ تَبتسِمِين

ولُولُوَةٌ تَترَبَّعُ فَوقَ الجَبِينْ كَأُمِّ لِكُلِّ البَنِينْ كَأُمِّ لِكُلِّ البَنِينْ

فَأَجْرِي إلَيكِ، أَنَادِيكِ..

\*\*\*\*

تَمُرِّينَ بِي

بِحُمُولَةِ كُلِّ العُصورِ الَّتِي سَبقَتْ و حُمُولَةِ كُلِّ العُصورِ الَّتِي لَحِقَتْ

وأرَى فِي جَبِينِكِ لُولُوَةً

•••••

تَمُرِّينَ...

أسْقُطُ أَرْضًا مِنَ التَّعبِ

\*\*\*\*

تَمُرِّينَ بِي وأنا أتسَكَّعُ عَبرَ الشَّوارِعْ بِغَيرِ كَسلْ وقَدْ لَفِظَتنِي جَمِيعُ المَقَاهِي

كَخيطِ دُخَانِ تُعرِّجُهُ مِدخَنَاتُ المَصانعُ

•••••

فتَمُرِّينَ بِي

ودُخَانُكِ يَعلُو زَوابِع ، وَ زَوابِعْ

فَتُمسِي جَمِيعُ المَصانِع بِغيرِ عَملْ

\*\*\*\*

تَمُرِّينَ بِي

مَوكِبًا مِنْ سُرُور

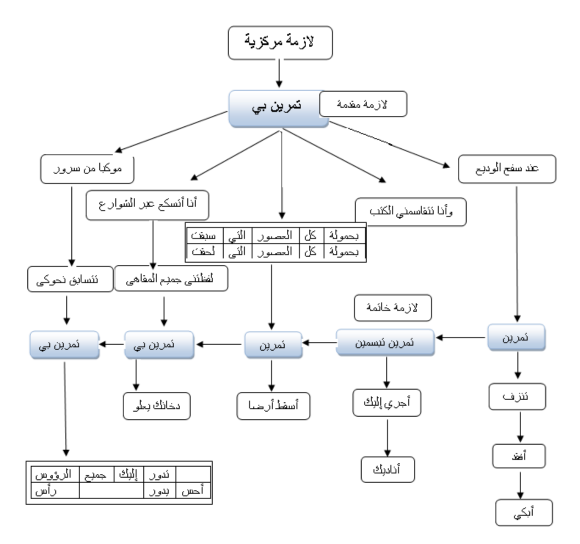
تَتَسابَقُ نَحوَكِ مَزرَعَةٌ مِنْ هَدايَا الزُّهُور

تَمُرِّينَ بِي...

وتَدُورُ إلَيكِ جَمِيعُ الرُّؤُوسِ

وكَأَيِّ عَجُونٍ غَبِي

أَحُسُ بِرأسِي يَدُورْ



مخطط (17) بناء تكرار اللازمة في قصيدة "تمرين بي"

القصيدة تتكون من خمسة مقاطع تتوحد فيها اللازمة التي تلقي بضلالها على النص، وترتبط بالعتبة النصية (العنوان والاستهلال)، وتنطلق من كونها لازمة بدء إلى لازمة ختام، إذ تشكل مدارا يعود به الشاعر إلى البدء، وكأن حركة المرور حركة مدارية متواترة تواتر التكرار، متدفقة بحركة استمرارية لانهائية.

إن هذه اللازمة وبالرغم من كونها الثابت، الذي يتم الارتكاز عليه في كل مرة للاندفاع من جديد، إلا أنها تحمل الحركة في طبيعتها (الفعل حركة ودلالته الاجتياز تمثل حركة وهو فعل لازم يتعدى بحرف الجر "الباء")، وتصبح بمثابة المضاد الحيوي الذي ينشط

الدورة الإيقاعية، وينظم فاعلية أثرها مما يجعل المد الفعلي يتوالد، إذ تكون الحافز التأثيري القائم على التناسب والتجانس والتناظر، والذي يتغلغل في النفس لطول النغم الذي يفرضه.

ويشكل المد المروري بعدا عميقا في الذاكرة يجعل الذات تتجاوب، بل وتلاحق ذلك المد إلى غاية السقوط.

# 6.1.5.1 التكرار التراكمي:

يتحدد التكرار التراكمي في القصيدة الحديثة، بفكرة خضوع لغة القصيدة بواقعها الملفوظ إلى تكرار مجموعة من المفردات، سواء على مستوى الحروف أم الأفعال أم الأسماء تكرارا غير منتظم (1)

ولعلنا نجد في قصيدة زهرة بالعالية "حضارة" ما يحقق هذا النوع من التكرار:

فِي بَلدِي (2)

مَا أسْهَلَ أَنْ أَتَحضَّرْ

يكفي أنْ أصْبغ وَجهي كَجِدَارْ

وأُلطِّخَ طُهرَ شِفَاهِي

بالأحمَرْ

يكفي

أَنْ أَلْوِي فِي الْحَكْيِّ لِسِنَانِي

<sup>(1)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 230.

<sup>(2)</sup> زهرة بلعالية : ما لم أقله لك، ص ص 113–114.

أَنْ أَبْلُغَ حَرفًا أَو أَكْثَرُ

فِي بَلدِي مَا أسْهَلَ أَنْ أَتَحضَّرْ

يكفِي أَنْ أُمسِكَ شُوكَتِي

سِكِّينِي

وأُطَارِدَ حَبَّ الزَّيتُونِ عَلَى طَبقِ

مُقفَرُ

يكفِي أَنْ آكُلَ مَا لا يُشْبَعْ

أشْرُبَ مَا لا يَروِي

ألْبَسَ مَا لا يَستُرْ

فِي بَلدِي

مَا أُسْهَلَ أَنْ أَتَحضَّرْ

لَكِنْ أَنْ أُصبِحَ طِفلَةَ رِيفٍ حُلوَة

تَسرَحُ فِي طُهرٍ

أخْضَرُ

أَنْ أُصبِحَ عَادِلَةً كالشَّمسِ

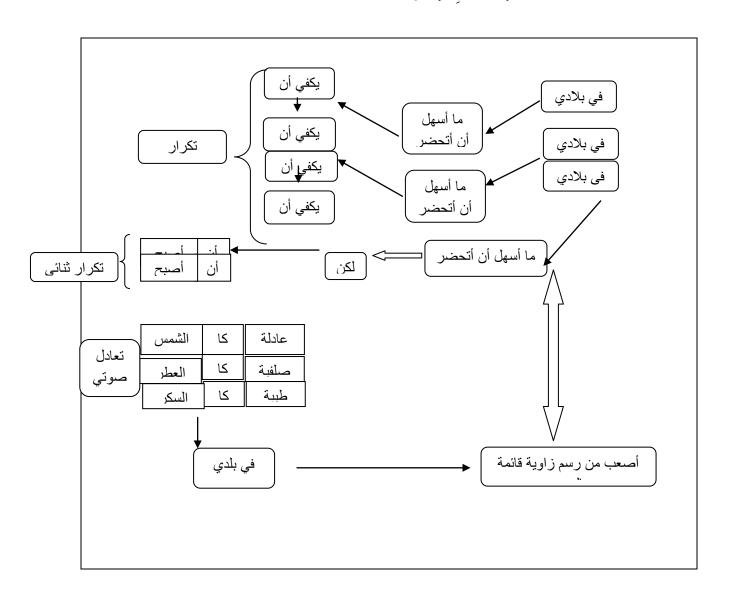
وصنافية كالعطر

وطَيِّبَةً كَالسُّكَرْ

فِي بَلدِي

أصْعَبُ مِنْ رَسِمِ زُوايا

قَائِمَةً... بِالمِدوَرْ.



مخطط(18) بناء التكرار التراكمي في قصيدة "حضارة"

تتلاحق الجمل الاسمية والفعلية تلاحقا يؤدي إلى تدافع وتيرة التسارع النصبي، ويحدث تتابعا زمنيا للأحداث، يعزز البنية التهكمية الساخرة.

ولعل في تقديم شبه الجملة (في بلدي) على الجملة التامة (ما أسهل أن أتحضر) اهتمام بالمكانية، التي تشير إلى التحضر والأمامية التي تحتلها التوابع، في حين يتنازل الأسلوب التعجبي الوارد، من خلال حضور الجملة الاسمية المتصدرة بما التعجبية الواقعة مبتدأ إلى ما دون الصدارة، وهنا تفرض هذه التكرارت تشابكا دلاليا مكثفا تتوحد من خلاله الوحدات الإيقاعية وتتناوب للمساهمة في بعث التحول الحركي.

ما نلمسه أيضا من خلال البنية الدلالية، هو افتقاد الشاعرة لكل من البراءة والطهارة الحقيقيتين في هذا الواقع المتلبس بأقنعة النفاق، وشعورها بالاغتراب داخل مجتمع تتقصه الفاعلية.

وتتراكم في قصيدة "توحد" جملة من التكرارات التي لها كامل الأهمية في نسج البناء النصى:

فَدُنيَايَ سئوقٌ .. (1)

وفِيهَا أُلُوفُ أُلُوفُ الرَّقِيقْ

فَعَبْدٌ لِمَالِهُ..

وَعَبْدٌ لِدَارِهْ..

وَعَبْدٌ لِجَاهِهُ..

وَعَبْدٌ لنَهِ وِتَغر . . يُحاكِي الشُّرُوقَ

<sup>(1)</sup> عيسى لحيلح: غفا الحرفان ،ص ص 57-58.

وَعَبْدٌ يُبحِرُ الخَطَايَا غَريقْ..

يُنَادِى : تَعَالُوا.. تَعَالُوا.. هَلُمُّوا!!

يَظُنُّ بَرِيقَ الذُّنوبِ عَتِيقْ..

إلَيهِ .. إلَيهِ يُقاسِى ضِلالاً وضِيقْ..

أَفِيقُوا فَكُلُّ الْأَغَانِي نَحِيبٌ

وكَلُّ اخْضِرَارِ حَرِيقْ

وَكُلُّ شُرُوقٍ غُرُوبُ

وَكُلُّ غُرُوبٍ شُرُوقُ

أفِيقُوا..

# أَفِيقُوا ، فَمَا كُلُّ حُلُو رَحِيقٌ!

تفسح نماذج الصيغ التكرارية على تتامي نصي، يتكئ على تكرار الاسم الدال على الكثرة، والفعل المضارع المسند إلى الجماعة الدال على النهوض، إضافة إلى فعل الأمر المسند إلى المخاطبين، بما يصنع سوقا لمجامع لغوية مختلفة، تكرس نبرة تتبيهية تحريضية تدعو إلى الحركة ، بيد أن خاصية الانسجام الإيقاعي الحاصل نتيجة التماثل اللفظي، تتحول مع نهاية النص إلى جلبة صراع لتقابل لفظي، وتجاذب أقطاب الثنائيات الضدية على مساحة متناظرة ( الاخضرار / الحريق) ( الأغاني / النحيب) ( الشروق / الغروب ) لتهدم البناء السابق، وتعيد بناء معماريا يستقر بنا عند دلالة مغايرة، لما يطفو على السطح، إذ تصبح كل الدوال ( المال . الجاه . المتع) مساحيق تمحوها حقيقة الفناء.

ونجد في قصيدة " القدس لنا ورقصات أخرى" تناسلا تكراريا ينهض من سطر ليتصل بالآخر حتى يشمل عموم المساحة اللغوية للقصيدة:

ولَدَينَا يَا أَبتِي فِي الجُعْبَةِ أَسْرَارُ (1)

ولَدَينا يَا أَبتِي فِي الجُعْبَةِ أَخْبَارُ

ولَدَينَا ولَدَينَا الأشْعَارُ

أشْعَارُ الثَّورَةِ يَا أَبتِي

أشْعَارُ الثَّورَةِ والثُّوارُ

إن الكتل التكرارية للجموع تحقق تشاكلا صوتيا وشبكة من العلاقات، التي تسهم في تتاسخ البنية الإيقاعية، وربما يعزز مبدأ التلاعب بمواضع الدوال فاعلية المفاجأة والدهشة لدى المتلقي فيستثير الذهن لمتابعة نهاية الثرثرة والهرولة التي لا تجدي نفعا. وباختصار تمثل هذه البنية التكرارية صفة تهكمية تشير إلى الكثرة التي لا يرجى منها الفائدة.

إننا باختزال الدول المتشابهة نحصل على ثلاث كلمات مفتاحية هي: (أسرار - أخبار - الثوار)، تلخص لنا صفة الحركة السرية للثورة ومهمة الثائر الذي ينقل الخبر بسرية وهي الرسالة التي يبتغي الشاعر بثها بديلا للشعارات المفرغة.

سليمان جوادي: قصائد للحزن وأخرى للحزن أيضا، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_1$ ، 1985، ص  $_5$ .

#### 7.1.5.1 تكرار التقابل:

يعد التقابل ظاهرة تعبيرية أساسية في اللغة، يستثمرها الشاعر ليشكل صورا درامية تعكس إدراكه للواقع، وقد تمكنه من تجسيد ذلك الصراع النفسي الباطني. ويرى عبد القادر فيدوح أن «التقابل في النصوص هو انعكاس لنقائض الذات، وخلاصة جدلها بالواقع والزمن في تحديد علاقاتها بتشخيص الحياة، ولذلك فقد جاءت هذه الإبداعات صورة لتقابل التضاد لهذا الوجود المعبر عن نزعة الإنسان، التي توسع دائرة مفهوم الحياة إلى أقصى الحدود، بقصد التحرر والرغبة في الانطلاق والتحليق بعيدا عن ضوابط الكون ونواميس الطبيعة. »1

وبذلك يتحرك التقابل على سلم ارتدادي يترجم ازدواجية الرؤية، ويعبر عن تمزق وجداني ناتج عن احتدام الصراع بين مرارة الواقع وصدامه مع الرغبة، ومن ثمة يسهم في تحريك العواطف وإثارة المتلقي.

ونستحضر لتدليل على هذا النوع من التكرار قول "عبد الله العشى":

انْتهى الغرسُ (2)

دَارَتْ عَلَى نَفسِهَا الأرْضُ

واكْتمَلَ القُربُ بِالبُعدِ

وامتزج البحر باليابسك

<sup>(1)</sup> عبد القادر فيدوح: دلائلية النص، دراسة سيميائية للشعر الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (دت)، ص 54.

<sup>(2)</sup> عبد الله العشى: يطوف بالأسماء، ص 68.

يحدث التقابل من خلال التضاد توالدا دلاليا يوسع رقعة النص، إذ تتضارب الدوال لتحرض المتلقي على إدراك العلاقة بين الأقطاب، ورباما يؤثر ذلك على استقرار الدلالة، فتعدد مناحي المدلولات وتستعصي على الفهم، حين ذاك تعمل تلك القطبية على تسريع الإيقاع، كما تصف نغمة الاكتمال الحادثة في الوجود، وعليه ننطلق من تقابل ضدي لنصل إلى توافق دلالي.

والتوافق الدلالي يسهم في تتاسب المعاني، و تداعيها في ذاكرة المتلقي، مما يثري الوظيفة الإفهامية للنص ويدعم عرى التواصل بين القارئ وبين الذات الكاتبة.

و نتدرج بعد هذا النوع من التكرار نحو التكرار المتنوع، بوصفه جمالية تباين تتأسس على ثنائية الانبساط والانقباض في الحركة اللفظية.

## 8.1.5.1 التكرار المتنوع:

يجمع هذا النوع من التكرار جملة منوعة من التكرارات تضم تكرار الحرف والكلمة والعبارة ،مما يسمح بتشكل تجمعات صوتية متماثلة تحدث بنية إيقاعية مثيرة.

قَالَ لِي: (1)

أدرك الآنَ أكثرَ مِن أَيِّ وَقَتِ مَضَى كَيفَ أُكِي وَقَتِ مَضَى كَيفَ أُصبِحُ أَكْبرَ مِن أَيِّ وَقَتٍ مَضَى سَأُودً عُكُم وَاحِدًا ...وَاحِدًا

وأُودِّعُ نَفسِي

<sup>(1)</sup> عاشور فنى رجل من غبار، ص 15.

وأدْفُنكُم فِي قَرارَةِ كَأْسِي

فَتَفِيضُ المَدِينَةُ بالمِلح والغُربَاءُ

والمَدِينَةُ فِي اللَّيلِ

واللَّيلُ مِطفَأَةٌ لؤجوه الأحِبَّة

# والأصدِقَاءُ

إن النص يحفل بشبكة من البنى التكرارية، يمتزج فيها تكرار العبارة بتكرار التجاور والتصدير، مما يحدث تجانسا صوتيا وآخر دلاليا، يفرز طاقة إيقاعية تؤدي وظيفة إقناعية تواصلية تعوض شحوب الملمح الوزني، وتتلخص ضمنها البؤرة النصية، إذ تتأسس دعائم هذه البنى كافة على أعصاب الزمن، لتبرز إعاقة الإنسانية وعجزها على المواجهة.

بهذا يمكننا القول إن التكرار يحول النص إلى بنية دلالية تنفتح على تعدد التأويل، إذ يكسر رتابة نمطية الاعتياد ويقوض ذائقة التوقع إلى دهشة المفاجأة . و كلما امتد التكرار ازدادت درامية النص، وتشابكه الدلالي خصوصا، إذا كان النص مطولا من حيث البنية.

إن التكرار المركب يؤدي إلى تنامي النص، وفتح الدلالة مع كل حالة التفات يحدث انتهاكا على المستويين التعبير التركيبي والدلالي، لكسر رتابة السكونية في النص، وذلك من خلال دعم التناغم الصوتى، الذي يسهم في تماسك البنية الإيقاعية.

# 2 الإيقاع بنية سمعية:

للكثافة الصوتية دورها في تكريس سلطة الإيقاع الداخلي، لأن قدرتها على التفاعل أفقيا وعموديا، وتراكمها مشكّلة مجموعات صوتية يعد حافزا سمعيا، ويرتبط ارتباطا وطيدا بالمد الدلالي، عندها ينصرف الذهن إلى صوتية القصيدة.

وصوتية القصيدة لا تتحقق إلا ب « تجميع الكلمات ووضعها جنبا إلى جنب لجعلها توصل للمستمع صوتا يؤثر فيه» 1

وباعتبار الصوت عنصرا هاما من بنية أكبر هي الكلمة، يعلن توافقا داخليا بين الوحدات اللغوية ويشكل تلاحم البنية النصية، « فكل نظام من الأصوات هو نظام من الإشارات، إذن فهو نظام إشاري ... أي إن له دلالة... لخدمة المضمون»(2)

وبالتالي ينتج النسيج الصوتي المنتظم مؤثرا دلاليا يهيئنا لقبول المعنى، بل ويرسخ في أذهننا معان يلح على بثها إلى أسماعنا.

# 1.2 التراكم الصوتي:

تؤلف الحزم الصوتية مساحة نغمية تعزز البنية الإيقاعية، لذا أصبح من المهم دراسة التراكمات الصوتية، اعتمادا على التقسيم الذي حدده علماء اللغة للأصوات العربية. وقد قسمت الأصوات العربية إلى قسمين: الصوامت والصوائت ، بالاعتماد على مخارج الأصوات وطبيعتها وخواصها.

أصوات اللين: وهي قصيرة (الفتحة الكسرة الضمة) وطويلة ( الألف والياء والواو) ، وما عدا هذا فأصوات ساكنة. وتعرف بالصوائت وأطلق عليها الخليل اسم الحروف الهوائية، « لأن الصفة التي تختص بها أصوات اللين هي كيفية مرور الهواء في الحلق و الفم وخلو مجراه من حوائل وموانع» (1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frost, R.& Armstrong, L., Ropert Frost poetry is the Kind of thing poets withe Poetic devices, 1989. p01. W ords or portions of words can be clustered or juxtaposed to achieve specific kinds of effects when we hear them.

<sup>(2)</sup> محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش، ص 30. نقلا عن سيد بحراوي نحو علم العروض المقارن،مجلة أدب ونقد، ع 25، ص 118.

الأصوات الساكنة: وهي الحروف وتعرف بالصوامت «و ينحبس معها الهواء انحباسا محكما فلا يسمح له بالمرور لحظة من الزمن»<sup>(2)</sup>

ووفقا لما قيل سابقا يفرق "محمود السعران" بين الصامت و الصائت على أن هذا الأخير هو «الصوت المجهور، الذي يحدث في تكوينه أن يندفع الهواء في مجرى مستمر خلال الحلق والفم، وخلال الأنف معهما أحيانا، دون أن يكون ثمة عائق (يعترض مجرى الهواء اعتراضا تاما) أو تضييق لمجرى الهواء من شأنه أن يحدث احتكاكا مسموعا/، في حين يكون الصامت الصوت المجهور أو المهموس، الذي يحدث في نطقه أن يعترض مجرى الهواء اعتراضا تاما أو جزئيا من شأنه أن يمنع الهواء من أن ينطلق من الفم دون احتكاك مسموع »(3).

من هنا فالصوائت تكون مجهورة، أما الصوامت فمنها المهموس ومنها المجهور، وكل الأصوات التي لا يحدث أثناء نطقها اعتراض كامل في مجرى الهواء هي صوائت. ووفقا لهذا التقسيم، يكون من المفيد أن نقف عند دلالة الصوامت والصوائت، لنميز نظام البناء الصوتي في قصيدة التفعيلة.

#### 1.1.2 دلالة الصوامت:

ظهرت الصوامت في القصيدة الجزائرية بشكل بارز ومتميز، إذ عمد الشاعر إلى تكثيف التراكمات الصوتية، التي تسهم في إثراء الدلالة، وتفصح عن هواجس النفس ونوازعها:

وعَلَى سَعَفَاتِ النَّذِيلِ نُتَارُ (4)

<sup>. 27 - (2)</sup> إبراهيم أنيس: الأصوات اللغوية، ص 27

<sup>(3)</sup> محمود السعران: علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، (دت)، ص. 149- 148.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عثمان لوصيف: زنجبيل، ص 15.

مِنْ بَقَايَا النَّهَارُ وَالغُروبُ تَمَجِّدُهُ النَّارُ وَالغُروبُ.. الغُروبُ تُمَجِّدُهُ النَّارُ وَالْجِلِّنَارُ وَالْجِلِّنَارُ وَتَهُبُ الْجَدَاجِدِ وَتَهُبُ الْجَدَاجِدِ تَصَحُو الْصَرَاصِيرُ مَرْهُوَّةً وَالْيَرَاعَاتُ تُومِضُ مِثْلَ الشَّرَارُ عَالَمٌ هُو يَنْتَصِرُ الآنَ عَالَمٌ هُو يَنْتَصِرُ الآنَ عَطِرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ عَظِرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ عَظِرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ عَظِرُ الرَّيَاحِينِ يَهمِسُ وَالنَّجُمُ يُسَبِّحُ فِي المَاءِ وَالنَّجُمُ يُسَبِّحُ فِي المَاءِ مَدَارُ مَدَارُ المَدَارُ ..

ينتشر صوت الراء (حرف روي) في إطار مقطع فاعل وهو المقطع الطويل المفتوح «والراء صوت مكرر، لأنها تتكرر على اللسان عند النطق بها، كأن طرف اللسان يرتعد بها  $^1$  ولعل تكرارها يرسم دورة الكون من الموت إلى الانبعاث ، ويرفد تلك الاستمرارية والتوالد التي توسع نطاق الحياة، وتمارس سلطة النظام (البقاء المأمول من طرف الإنسانية).

وإذا كانت الأصوات الغناء \_ «وهي الأصوات الأنفية، لأنها تحدث عن انسداد كامل في مكان الفم أو تجويفه» (2) \_ تعبر عن انحصار الضوء وأفول الحركة، وحجب الوضوح والحقيقة فإن الاتكاء على معاني هذه الأصوات: النفاذ والالتصاق والانضمام يمكننا من إدراك مدى تعلق الذات بوجودها، والتصاقها بالاستمرارية ونبذها للوحدة، نفاذا إلى ما تمليه النفس من توق إلى شرعية الصمود المنحدر من معاجم إثبات الكيان.

<sup>.</sup> 276: عبد القادر عبد الجليح: الأصوات اللغوية، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط $_1$ ، 1998، ص $_2$ 

<sup>(2)</sup> عبد القادر عبد الجليل: هندسة المقاطع الصوتية وموسيقي الشعر العربي، دار صفاء للنشر والتوزيع، ط1، 1998، ص:113

وجوارية الأصوات المكررة مع الغناء تمثل تلاحم اصوتي يفعل حركة المقطع الطويل المفتوح، الذي تتشر فيه هذه الأصوات محققة أصداء نغم، غيواصل مع الهواء إلى التجويف الأنفي ليتضاعف المد الإيقاعي.

وتشكل الأصوات المجهورة في قصيدة "قصائد من البحر" وحدة إيقاعية متكاملة تستعرض المعنى العميق للبنية النصية:

وأَبْقَى عَلَى دَمعَةٍ حَائرَهُ ؟؟ (1)
تَطُلِّينَ ثَانِيَةً مِنْ رُكَامِ ظُنُونِي
لَعَينَيكِ رَائِحَةُ الأُغنِيَاتِ الحَزِينَة،
رَائِحَةُ الأَرْضِ بَعدَ الرَّذَاذِ \_

والصُّورُ الحَائِطِيَّةُ فِي غَمرَةِ الانْبهَار..

تُواجهُنِي مُقلَتَاكِ

(تَطِيرُ إِلَى نَفسِهَا القَبرَاتُ، وتَلتَصِقُ النَّارُ بالحَبلِ، والحَبلُ حَولَ يَدِي يُشِيرُ إِلَى حُفرَةٍ مِن دُمُوع ..) وعِندَ الضِّفَافِ البَعِيدَةِ عَاشِقَةٌ تَرغَبُ الغُربَاءَ مَسَلَءً!

تُواجِهُنِي مُقلَتاكِ..

تَصِيرُ النُّجومُ بِحَجمِ الشُّموعِ الصَّغِيرَةِ:

"..يَا (نِيلُ) قَرِّبْ كُووسنكَ.."

يَبِتَلِعُ النِّيلُ غَصَّتَهُ ثُمَّ يَمضِي..

وأَبْقَى وَحِيدًا تُمزِّقُنِي لَفْتَةٌ سَاحِرَها!

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى، ص 78.

# فيَا امْرَأَةً حَضَرتْ فِي الغِيابِ أَرَاهَا بِكُلِّ الوُجُوهِ الَّتِي تَتسَلَّلُ هَارِيةً فِي الظَّلامِ أَلَا تَسمَعِينَ حَنِينَ البَلابِلِ فِي "القَاهِرَهِ"،،؟؟

يقوم البناء الصوتي لهذه الأبيات على أساس ت كلى الأصوات المجهورة، «والجهر ارتعاش الأوتاد الصوتية عند النطق بالصوت» (1)، وفي الارتعاش توتر واضطراب يكمل حواشي النبرة الانهزامية، التي تتراقص على رقعة المآسي والأحزان الناجمة عن الحس الاغترابي.

ويمكن أن تتشكل تجليات ذاك التوتر من خلال الصوامت المهيمنة ، إذ يمثل الراء بعكراره «ما يشبه وخزات الرمح المتكررة في الجسد الآدمي (2) «فكأنك نطقت بأكثر من حرف واحد»(3). ليفسر كثرة الجراح وتعددها.

وتخضع الأصوات المنحرفة لكونها تنطق نطقا جانبيا بمعنى أن عقبة ما توجد في وسط مجرى الهواء، فيخرج الصوت من أحد الجانبين ولذا يوصف جانبي» (4) لحالة اليأس والتمزق الناتجة عن توالي العقبات، وكثرة المعوقات أمام محاولة التخطي (تواجهني مقلتاك).

وتشترك الصوامت الغناء في بث الدلالة السابقة الذكر ، لأن في نطق النون مثلا تحدث العقبة بالتقاء طرف اللسان مع أصول ثنايا العليا»<sup>(5)</sup>.

بينما تفسر الباء \_ وهي الصوت الشديد الذي « ينحبس الهواء معها عند مخرج كل منها انحباسا لا يسمح بمروره، حتى ينفصل العضوان فجأة ،ويحدث النفس صوتا انفجاريا » \_ أزمات الضيق الملازمة للوحدة والانشطار الذاتي.

403

محمد خان: اللهجات العربية والقرآنية، دراسة في البحر المحيط، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر،  $^{(1)}$  محمد خان: 71:002، مصر،

<sup>(2)</sup> ممدوح عبد الرحمن :المؤثرات الإيقاعية في لغة الشعر، دار المعرفة الجامعية، ( د ت ) ص 40.

<sup>(3)</sup> عبد القادر عبد الجليح: الأصوات اللغوية، ص: 276

<sup>(4)</sup> محمد فهمي حجازي: مدخل إلى علم اللغة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1998، ص: 52.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> م ن ، ص : 56، 57

إن تداخل الأصوات وتتوعها يمنح النص صدا نغميا، ويسهم في تعميق الإحساس لدى المتلقي، وإثراء فاعلية التأثير، وكذا تحفيز الذهن على الانتباء والإدراك: وبين مُقْلتيهِ كَانَ يَرقُصُ الوَطَنُ،، وبينَ مُقْلتيهِ كَانَ يَرقُصُ الوَطَنُ،، وفِي الفَضَاءِ كَانَتِ الطُيور،، وفِي الفَضَاءِ كَانَتِ الطُيور،، جَدلَى تُطارِدُ السَّحابُ،، مثلَّيَتُ حَلِيبَ فُوادِهَا لَعَلَيْ كَوكَباً يَلُوحْ،، سَكَبَتُ حَلِيبَ فُوادِهَا فَوَقَ التُرابُ،، وتَهَلَّتِ القَصَائِدُ فَأَدْتِها القَصَائِدُ وَرَبَدَى التَّلُ السَّلِيبُ القَصَائِدُ وَرَبَدَى التَّلُ السَّلِيبُ وَبَيعِيًا بَدِيع،، وتَبَهَلَّتِ القَصَائِدُ فَي وتَبرعَمتُ أَهْرُوجَةً الإِنْسَانِ فِي وتَبرعَمتُ أَهْرُوجَةً الإِنْسَانِ فِي

ين شر صوت الباء في إط ار المقطع الطويل المغلق ، والباء صوت شفوي شديد مجهور ، فكأن هذه الصفات توافق حالة الانتظار ومطاردة التحرر ، والبحث عن الحياة بتوديع مساحات الموت والزوال.

ويضيف الصوت المهموس في قصيدة " دخان " إلى الرصيد الوزني شحنة نشاط طاقوي تحرك البناء النصى باتجاه الانسياب والتدفق.

مُتَعثّر الخُطوَات، (2)

الأُفُق الرَّحِيبْ،،

<sup>(1)</sup> على ملاحى: أشواق مزمنة، ص 19.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: اللؤلؤة ، ص35.

مُرتَجِفًا، فِي مَهْمَهِ الشَّوكِ الَّذِي أَطَأُ

شَفْتَايَ يَابِسنَتانِ،

**حُنجُرَتِي بُحَّتْ**،

وقَلبِي مَسنَّهُ الصَّدَأُ..

هِيَ لَوثَةٌ عَمياءُ .. وانْقشَعَتْ

فالمُنْتَهَى يَغشَاهُ مُبتَدَأُ

ۅؾؘڡؘرَّدَ

الطِّفلُ

النَّبِيُّ

عَلَى مَوتِي، وفَارَ الشُّنغُ ..واللَّبأُ

وامْتَدَّتِ الآفَاقُ

ساطِعَة

وتَمَوَّجَ الرَّيحَانُ .. والكَلأُ فَإِذَا الطَّبِيعَةُ كُلّهَا أَلَقُ والأَرْضُ قِيثَارٌ .. ومُتكأُ وإذَا أَنَا نَغَمٌ يُبرْعِمُ أَوْ فَرَخٌ يَهِزُ الرِّيشَ أُورَشاأً..

يتحقق تآلف الصوت والمعنى ، من خلال تواتر صوت التاء المهموس الشديد أو الانفجاري الأنفي للدلالة على حالة الشد والاضطراب، في معالجة تعثر الذات وارتجافها تحت طوق الواقع المادي المتصلب. ولعل التصاق التاء بالميم وبالمد كان للدلالة على رحلة التمرد الدائري، التي تمارسها هذه الذات التواقة إلى رفض الانكماش الصوتي

مجتازة عقبات الوجود، لتتصل بعالمها النوراني، وتلتحم بالذات الإلهية مرتبطة برفعة الطهر والنقاء.

ويرسم تكتل الأصوات الانحرافية مسارا مغايرا للبنية الإيقاعية في نص "رجل من غبار":

أنَا لَن أَدْخُلَ الحَربَ (1)
فالحَربُ قَد دَخَلَتْ فِي الخَيالِ
ولا فَرْقَ بَينَ انتِصَارٍ وهَزِيمَ هُ
ولَنْ أَدْخُلَ السَّلْمَ...
إِنْ كَانَتِ الحَربُ كَارِثَةٌ
فالسَّلامُ جَرِيمَ هُ
أَنَا لَن أَدْخُلَ السَّلْمَ
أَنَا لَن أَدْخُلَ الحَربَ
لَن أَدْخُلَ السَّلْمَ
لَن أَدْخُلَ السَّلْمَ
لَن أَدْخُلَ السَّلْمَ
وأُخَرَر مَا حَبسُوا مِن دَمِي فِي البُنوكِ
وأُفسِدُ مَا زيّنُوا فَوقَ
وأُفسِدُ مَا زيّنُوا فَوقَ
جُمجُمتِي مِن وَلِيمَ هُ

إن في حضور صوت اللام دلالة على تماسك الذات وارتباطها بانتفاضة الداخل، وارتداده للتعلق بالكيان الباطني متجاوزة واقع الزيف، ومتعالية عن زمن الصراع والتحول، تنتعل الحيادية وتبحث عن مواطن الهدوء والطمأنينة.

<sup>(1)</sup> عاشور فنى: رجل من غبار ، ص 66.

فالاتكاء على الصوت الانحرافي والجانبي ملائم للدلالات السابقة، لاسيما وأن لهذا الصوت أثرا في سلاسة الإيقاع كونه من حروف الذلاقة، التي تعد من أخف الأصوات وأيسرها في النطق.

#### 2.1.2 دلالة الصوائت:

إن للصوائت خواصا تميزها وتجعلها تختلف عن الصوامت، لذا فهي تتسم بدلالتها الخاصة، لاسيما وهي تتصف بقوة الوضوح السمعي، وتسهم غالبا في اتساع الدلالة وتجسيد المد الشعوري، والفيض العاطفي وتزداد كثافتها مع تزايد نبرات الانفعالات الداخلية.

ويرى شكري عياد «أن أصوات المد عنصر هام في جماليات التشكيل الصوتي وفي توضيح ما يسمى التآلف اللحني للشعر وإدراك قيمته الموسيقية ونشاطه الإيقاعي. وهذه الفاعلية الجمالية تتحدد بأشياء كثيرة منها النغمة المميزة لكل صوت من هذه الأصوات، وغنى الصوت بالنغمات الثانوية، والإحساس الحركي المصاحب للنطق بالصوت»<sup>(1)</sup>. وقد لجأ الشاعر الجزائري إلى تكثيف المواد الصائتة التي تلائم واقعه الباطني وتفعل بنية نصه الإيقاعية:

#### الصوائت الضيقة:

يختار بعض الشعراء الصوائت الضيقة لبعث النشاط الإيقاعي، وتأسيس معاني الشعور الداخلي:

1- حِينَ يَأْتِنِي الخَريف .. (2)

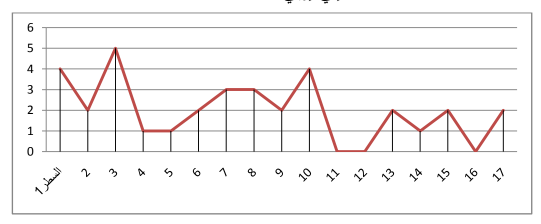
2- ربَّة الشِّعرِ ادركِينِي!

3- وأحِبِّينِي قَلِيلاً.. رَبَّةَ الشِّعر ارضِعِينِي!

تامر سلوم: نظرية اللغة والجمال في النقد العربي، سورية، ط $_11983$ ، ص $_211$ . نقلا عن شكري عياد: موسيقى الشعر ،دار المعرفة، ط $_111$ ، 1968، ص $_211$ .

<sup>(2)</sup> عبد الله عيسي لحيلج: وشم على زند قريشي، ص ص 26-27.

- 4- كُلُّ مَن أَحْبَبِتُ وَلُوّا..
- 5- أصَحِيحٌ خَالِصُ العِشق يُمَّلُ؟!
- 6- أصَحيحٌ رَبَّةَ الشِّعرِ المُبِينِ؟!
- 7- ذَاكَ دَمعِي ..فاسْكُبيهِ خَالِصاً للشَّاربينْ
  - 8 ذَاكَ حُبّى فانشُريهِ آيةً للعَاشِقينْ
    - 9- ربّة الشّعر انشُرينِي!
    - 10- أنقِذِينِي ربَّة الشّعر انْقذِينِي!
      - 11- ربَّةُ الشِّعر تَوارَتْ
      - 12- سَقَطَ الدَّمعُ عَليَّ
    - 13- سَمَعَتْ أَذْنِي نَشِيجاً أَنْثُويّاً..
      - 14- هزَّ قَلبى:
      - 15"- كُلُّنَا نَمضِي لِربِّي.."
    - 16- فَوَدَاعًا ربَّة الشِّعر ودَاعاً..
      - 17- كلنّا نَمضِي لِرَبِّي



مخطط (19) تواتر الصائت الضيق في القصيدة الخريفية

يشكل الصائت الضيق ملام \_ح الذبول والأ فول، التي تتخلل فص ل الاضطراب والتوتر (الخريف)، لذا فجفاف الإحساس والحب يسبغ اللوحة بقتامة اليأس والخوف، ففصل الدواخل النفسية يفرز آهات مطاردة لهكبوتات الانكسار، ومتشبثة بحبال الصراخ والاستنجاد الباحث عن مرفأ النجاة.

من الظاهر أن المقاطع الطويلة بأصواتها الممدودة المتوترة، تحتمل بإصرار مواجهة الشعور بالعزلة، وتؤيد بطريقة لاشعورية فكرة المعاناة والقلق (1)، ناهيك عن ما يحققه انتشار المقطع المتناهي الطول والمقطع الطويل ، من بطء إيقاعي يقلم الساكن ويحفز المتحرك .

ويعد تعاقب الصوائت الضيقة وتتابعها في السياق الصوتي وقفة جرسية تنفيسية:

أيُّهَا الكَرَوانُ السَّعِيدُ (2)

تَسَمَلَّلُ مُبتَعِدًا عَنْ عُيونِ الرُّعَاةِ

وتقفِزُ فَوقَ الصُّخُورِ وفَوقَ السِّنِينِ

وتُوقِظُنِي مِنْ سُباتِي

وتُوقِظُ فِيَّ جُدُورَ الحَنِينِ

وتَبعَثْنِي وَلِدًا مِنْ جَدِيدْ

وبَبعَثْنِي وَلِدًا مِنْ جَدِيدْ

يَضحَكُ فِي يَومِ عِيدْ

يتنفس هذا المقطع ضمن الأجواء الرومانسية، التي تؤمن بالبعث والولادة المتجددة، لذا فهو يستعين بالصائت الضيق، ليحوي ذاته وشعورها المختلف داخل بناء قوقعي معزول، إذ يشكل الانفصال عن العالم الواقعي المفر الذي تلوذ الذات إلى حماه، حيث تتمكن من إنشاء ممالكها الطوباوية الخاصة، و تنفرد بطهرها فارة من مستقع الوحل والجريمة.

<sup>(1)</sup> تامر سلوم: نظرية اللغة والجمال في النقد العربي، ص 40.

<sup>(2)</sup> عاشور فني: الربيع الذي جاء قبل الأوان، ص 71.

# الصوائت (المتسعة):

وهي أخف الصوائت وأعذبها جرسا وأمدها نفسا، لأنها أوسع في مخرجها من مخرج الصائت الضيق <sup>1</sup> فهي تتمتع بدرجة عالية من طول النفس يسهم في تتشيط المد الإيقاعي، ولعلها «أوضح كل الحركات في السمع»<sup>(2)</sup>.

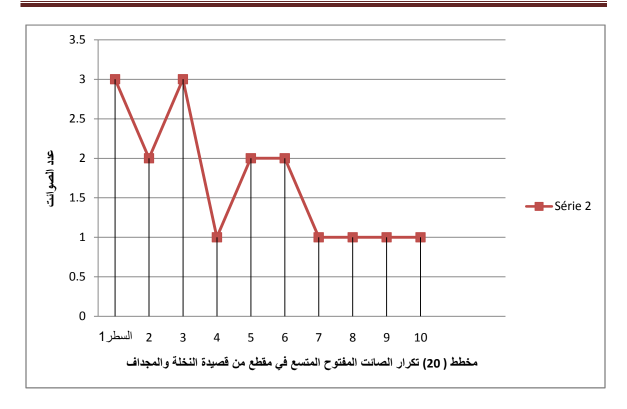
ويحيل تكرار فواصل المد في نص " النخلة و المجداف" على قوة جرسية لافتة:

- $^{(3)}$  . يَا هَذَا الشَّاهِدُ .  $^{(3)}$ 
  - 2- حَاصَرنِي الإغْيَاءُ
- 3 وكُلُّ مَدَائِن هَذَا الكون تُطَارِدُنِي..
  - 4- وتُكَافِئُ مَنْ يَقطَعُ كَفِّي
- 5- بوسام ..يَحمِلُ شَارَةَ قُوسِ النَّصر
- 6- تَتَقَاطَعُ فِي حَلقِي الكَلِماتُ المَرسُومَةُ
  - 7- فِي سَفَر أَزَلِيِّ يُتلَى
    - 8- عند صلاة الفجر
  - 9- وعند مجيء الأموات
    - -10 بلا أَلْغُلَنْ!

<sup>(1)</sup> تامر سلوم: نظرية اللغة والجمال في النقد العريبي، ص 22.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس موسيقي الشعر ،ص 215.

<sup>(3)</sup> عز الدين ميهوبي: النخلة والمجداف، ص ص 19-20.



تتأسس البنية النصية على كثافة مثقلة من صوامت المد المتسعة ، لتجهر بمخاض الصراع النفسي المستبطن لذات تطاردها هموم الواقع ، وترتطم بسجنه المحاصر ، لذلك تعبو الصواعة الممدودة عن تقاطع الكلمات في الحلق ، ومد الصوت ليمارس حرية الانطلاق لما هو مكبوت.

ولعلنا نلحظ إبطاء التسارع الإيقاعي بفعل المد، وهو ما يناسب السرد الحكائي المتابع لزفرة الشاعر، الذي ينشد الانعتاق، و يحاول تفريغ المختزن من الانفعالات رغبة في إشباع طاقة الذات وتخصيب فضاء الراحة.

ويستثمر الأخضر فلوس في قصيدته " أحبك.. ليس اعترافا أخيرا" الصائت الممدود بما يصنع تجويفا نغميا صارخا:

# جَمِيعُ الجِهَاتِ مُحَاصَرَةٌ بِالجَرادُ! (1)

<sup>. 10 –09</sup> الأخضر فلوس : أحبك..ليس اعترافا أخيرا، ص  $^{(1)}$ 

ومَ اعَرِفُوا أَنَّ جُرِحَكِ يَنزِفُ مِنْ رِئِتَيَ.. وَأَنَّكِ يَا هُنَا! وَأَنَّكِ يَا هُنَا! وَتَحْيِينَ أُمْنِيَةً هَا هُنَا! وَتَحْيِينَ أَمْنِيَةً هَا هُنَا! وَتَحْيِينَ نَارًا بِقلْبِ الرَّمَادُ! أُحِبُكِ.. لَيسَ اعتِرافًا أَخِيرًا فَهَلْ تَقْبَلِينَ سَكُونَ البِحَارِ عَلَى رَاحتَيكِ.. فَهِلْ تَقْبَلِينَ سَكُونَ البِحَارِ عَلَى رَاحتَيكِ.. لَيبَذَا رِحلَتَهُ السِنْدبَادُ!!

تتهمر نوازع الشوق والحنين على البنية النصية، فتتمو الصوائت المتسعة ناسجة خيوط العشق الواصل بين المحب والمحبوب.

فالمرأة الوطن تقبع في جوف الحصار والأزمة، و تسعى الذات للتضحية في سبيلها، لذلك لم يكن على الشاعر إلا ترديد الصائت المتسع ستة عشرة مرة في سبعة أسطر شعرية ممثلا ذلك الصراع الداخلي الذي يترجم تعالى لهيب الاندفاع وعمق الشعور. عبر الامتداد الصوتى.

# 2. 2 التجانس الصوتى:

« يرى "جان كوهين" أن هذا النوع من التجانس الصوتي، هو نتيجة مبدأ التمفصل المزدوج، حيث تؤدي مدلولات مختلفة بدوال متشابهة كليا أو جزئيا، وقد يوحي هذا التجانس بقرابة معنوية » (1. ولأجل ذلك يستعمل الكلام قاعدة التعويض لتحاشي الجمع بين الألفاظ المتجانسة في جملة واحدة.

إن التجانس الصوتي يسمح ببث مساحة نغمية لافتة تزداد اتساعا، كلما ارتفعت درجة الاشتراك الصوتي، وتتحدر باتجاه الانخفاض إذا ما تنازل مستوى ذلك الاشتراك.

ولعل مراوغة العامل الدلالي الواردة في الألفاظ المتجانسة، تؤدي هي الأخرى وظيفة تأثيرية جمالية بضمها بين الاختلاف والائتلاف:

<sup>(1)</sup> حسن غرفي: حركية الإيقاع في الشعر العربي المعاصر، أفريقيا الشرق،المغرب، 2001، ص 150. نقلا عن جون كوهين: بنية اللغة الشعرية ، ترجمة محمد الوالي ومحمد العمري، دار توبقال، المغرب، ط، 1986، صص 75-76.

من ليالي الصَّحو والمحو عَبِيرُ الخَالدينُ (1) في رواها في رواها يورقُ القَلبُ وتَخضَرُ دُمُوع العَاشِقِينُ يا ليَالِي الصَّحْو والمَحو اشْربِبِي

إن التوافق بين كلمتي (الصحو / المحو) بتشابه أغلب الأصوات المكونة لبنيتهما ، يجعل القارئ يتوهم أن الكلمة مرددة ، غير أنه سرعان ما يدرك أن هناك اختلافا صوتيا بين الصامتين (ص م) ، ولنا أن نلمح واو العطف الرابطة والجامعة بين هاتين الكلمتين الواردتين في السطر الشعري نفسه ، على الرغم من التضاد الدلالي بين الصحو والمحو ولعل الشاعر يشير إلى محورية هذه الليالي، ودورها في تبديل الواقع المأساوي أثناء الثورة،

إنها الليالي التي أيقظت المغلوب من سباته، وبدلت راهن الاستعباد بزمن الحرية ويحافظ التجانس الصوتي على نسق عددي من الفواصل الصوتية، التي تشكل تناسق الوتيرة النغمية:

لا شَيَءَ تَأَكَّدَ - حَتَّى الآنَ - (2)
صَوتُكَ... فِي صَمَتِهَا
لا أَدْرِي مَتَى
ينفَجِرْ
مَا بَينَ تَوَدُّدِكَ
مَا بَينَ تَوَدُّدِكَ
و تَرَدُّدكَ
أَحْتَارُ كَثِيراً
و أَقُسُ عَلِيَّ حَكَايَا
و أَقُسُ عَلِيَّ حَكَايَا
مَنْ عَشِقُوا طَيفا قَبْلِي

<sup>(1)</sup> مصطفى الغماري: قراءة في آية السيف، ص 65.

<sup>(2)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 60.

ولَا أَعْتَبِرْ و تَطُولُ حِكَايَتَنَا و نضيعُ جَمِعًيا فِي تَارِيخٍ لا يَعرِفُ أَنَّا نَنتَظرْ

يتشكل النص من نظام توازني بين الدوال: (ينفجر/ننتظر) و (توددك و ترددك) ، و قد مثلا محور ارتكاز يستقطب باقي الدوال، إذ (لا شيء تأكد حتى الآن – لا أدري متى أحتار كثيرا لا أعتبر – نضيع جميعنا – لا يعرف أنا ) كلها تتعلق بدال واحد (التردد) ، في حين تتعلق (أقص على حكايا من عشقوا – تطول الحكايا –ننتظر ) به (التودد) ويتعلق هذا الاستقطاب بحقل دلالي واحد يختزل نبرة الضياع و التمزق ، الذي تعانيه الذات، ومن ثم تتكرر "لا" الرفض لمحاولة الهتمطي.

و تنهض مسافة التوتر الواردة بين دالي (التودد و التردد) و (الانفجار و الانتظار) بهوة زمنية سحيقة، تفسر عبثية الزمن الغافل عن جراح الذات و معاناتها.

## <u>2. 3 التجانس الحرفي:</u>

هو نظام توسيعي للقافية، إذ يوفر إمكانات تشبه القافية على المستوى الداخلي للسطر أو البيت الشعريين، بعدما تكون القافية توفر إمكاناتها على المستوى الخارجي فحسب فالمماثلة الصوتية على مستوى الحرف المتجددة مع تجدد السطر الشعري تقوم بدور إثارة الذهن، ولفت الانتباه ودغدغة الأسماع، بفضل عامل الانسجام والاتصال الوشائجي بين الألفاظ المرتبطة من خلال التقاطعات الصوتية.

<sup>(1)</sup> ينظر جان كوهين: بناء لغة الشعر، ترجمة وتقديم وتعليق أحمد درويش، ص 92.

وكأن الشاعر يعمل على تلغيم أسطره الشعرية بأنوية صوتية تتناسل بنظام تعاقبي لتبث فاعلية إيقاعية:

حِينَمَا تَحبلُ أَحْجارُ البَوادِي .. بِالخَناجِرْ (1) وَعُيونُ الطِّفلَةِ السَّمراءِ فِي الحُلمِ تُسافِرْ لا تَقلْ كُنْ طَيِّبًا .. فالعِشقُ صَعبٌ ومِياهُ السَّيلِ تَأْبَى أَنْ تُحَاصَرُ!.

يعمل التجانس الحرفي على تعويض إيقاعي يبرز من خلال تجاور الصوامت المتماثلة في السطر الواحد.

وبالنظر إلى المقطع الشعري مجملا نجد تفاوتا ضئيلا لصوتي ( الباء واللام) ، وبين الحاء والنون والراء، إذ يتكرر صوت اللام في كلمات ست هي ( تحبل الطفلة الحلم لا تقل السيل) و يتكرر صوت الباء في عدد الكلمات ذاته ( تحبل، البوادي، بالخناجر، طيب، صعب، تأبى)، ثم نتقدد أصوات النون والحاء والراء في خمس كلمات لكل صوت، ويمثل هذا العناق الصوتي تقاطع الأصوات الانحراف في مع الانفجارية الغناء مع المتكررة والمهموسة ، ويمكن القول أن ثنائية التشابه والاختلاف تتحكم في البنية الصوتية ، لتختزل انتفاضة تناقض ( لا المطاردة لنعم )، وتترجم غضب وتجاورا يناقض نزعة الاستسلام السكونية السائدة . ويحدث التجانس الصوتي لمجموعة من الفواصل الصوتية ترنيما إيقاعيا يفعل البنية الإيقاعية:

أَنْ يَكُ لَحنٌ حَزِينِ (2)
يُغَنِّيهِ نَايُ الدَّمارِ
وأنْت مُمزَّقةٌ بَينَ هَذَا المُحِيطِ

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك..ليس اعترافا أخيرا، ص 37

<sup>(2)</sup> محمد شايطة: احتجاجات عاشق ثائر، رابطة ابداع، الجزائر، (دط)، (دت)، ص 40.

# وبَينَ الخَلِيجِ مُشْرَدةٌ أَنْتِ بَينَ اليَمِينِ وبَينَ اليَسنارُ

يرتبط التجانس الحرفي في هذا المقطع بمتتالية صوتية متشابهة ، تبرز في تردد صوت النون أربع مرات في السطر الأول ، ومرتين في السطر الثانث ، والثالث ، وثلاث في السطر الخامس. وتكرر صوت الميم ثلاث مرات في السطر الثالث ، وعليه ينبني المقطع في مجمله على متوالية نونية غناء تتلاءم مع عقبة الأنين الحزين الناتج عن التمزق. ويمكن القول أن التجانس الحرفي في المثالين السابقين أوقع القارئ في وهم المماثلة ليقوض هذه الدلالة ويجانب صورة الملا ءمة مبلغا بآية مغايرة ، تستثمر مدخرات الكبت بصراخ غاضب وباحث عن التغيير.

إن تداعي الصوت وتجانسه في البنية النصية داخل حركة لولبية ، يكثف فعالية البنية الإيقاعية، ويثري المنحى الدلالي بالتأكيد على المعنى المقصود.

وقد يعمد الشاعر أحيانا إلى رفع المردود الطاقوي للصائت ، بحثا عن فضاء متسع للفظ المكنونات.

كما يرسم التجمع الصوتي بصيغته التكرارية تماوجا، لتشكيلة إيقاعية ترتكز على إحداثيتي المشاكلة والاختلاف. وهو الأمر الذي يثير فاعلية الالتفات البصري.

#### 3. إيقاع البنية المرئية:

أصبح السطر الشعري غير خاضع لقانون الإيقاع العمودي بهجرة النصوص من النمط العمودي الثابت إلى نمط قصيدة التفعيلة، ، بل واكب ضغط الرغبة الانفعالية التي تمليها التجربة الشعرية، وعليه ارتفعت مردودية البياض والسواد؛ لتكون سمة عضوية في النص الشعري.

أفرز ذلك التفات المتلقي إلى الفضاء المرئي؛ ليرصد تشكيلاته الإيقاعية بمعاينة تموجات الوحدات اللسانية على جسد الصفحة، وبذلك أصبح جهده مضاعفا لأنه لا يقع تحت تأثير الدلالة اللغوية، وإنما يقع أيضا تحت دلالة التشكيل البصري للنص<sup>(1)</sup>.

وبما أن «الإيقاع هو ترديد ظاهرة صوتية - بما في ذلك الصمت - على مسافات زمنية متساوية أو متقابلة» (2)، فإن تماوج الوحدة اللسانية مع الفراغ في التشكيل المرئي ينتج ثنائية حوارية (صمت / صوت)، و تتكفل تلك الثنائية برسم حركية متباينة بتباين مساحات البياض والسواد.

#### 1.3 لعبة السواد والبياض:

إذا كان الشكل العمودي لا يعترف بمساحة البياض إلا بكونه بناء تتاظري ا متوارباً، فإن النص الحداثي يستغل الصفحة (المكان) لبناء هندسي مختلف باختلاف خصوصية الكتابة ، و«للبياض أهمية لافتة للنظر فالنظم يقتضيه باعتباره صمتا يحيط بالقصيدة» (3)، والصمت يقف على مساحة فراغ تولد انتقال ة إيقاعية بين الصوتين ، كما ينعش عصب التأمل لدى المتلقي، ويعزف ترانيم توافق استرداد الأنفاس، في حين يحدث الصوت المفاجأة، التي تقود القارئ نحو متاهة الامتداد المقلق نتيجة الصراع القائم بين الفراغ والامتداد الخطي.

<sup>(1)</sup> موسى ربابعة: جماليات الأسلوب والتلقي، دراسات تطبيقية، دار جرير للنشر والتوزيع، الأردن، ط1 ،2008، ص 204.

<sup>(2)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، ص 47-48. . نقلا عن أحمد محمد فتوح: ظاهرة الإيقاع في الخطاب الشعري، مجلة البيان، الكويت، ع 288، 1990 .

<sup>(3)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات ، ص 48. نقلا عن: جان كوهين: بنية اللغة الشعرية ، ترجمة محمد الوالي ومحمد العمري ، ص 98.

وتمتثل الصفحة ببياضها المحيط بالامتداد لتلك التموجات الشعورية التي تمليها نفسية الذات، وتكون بمثابة اللوحة المجسدة لقانون الاختلاف والتمايز، وتقود فاعلية التمرد من قانون الثابت إلى المراوحة بين الإحجام والاقتحام، ونسج معمارية خاصة « فبنية المكان يشوبها قلق دائم، تحدوه رغبة في تحطيم التقاليد البصرية التي اعتادها القارئ، فجعلت عينيه مرتكزتين على بنية مكانية تمنحهما الاطمئنان، وتدعم توازنه الداخلي الواهي ،أما الشاعر المعاصر فإنه يمتد بهذا التركيب اللامتناهي إلى دواخل القارئ؛ ليحدث خلخلة ويدفع بهذا الاطمئنان نحو الشك والدخول في متاهة القلق »(1)

وقد يكون ذلك الاختلاف بين الشاعرين راجعا إلى بساطة الحياة التي كان يمارسها الشاعر التقليدي، واعتماده على المشافهة ، في حين أدرك الشاعر المعاصر كل الإدراك فعالية التأثير البصري للصورة، نظرا لقطور تقنيات الطباعة.

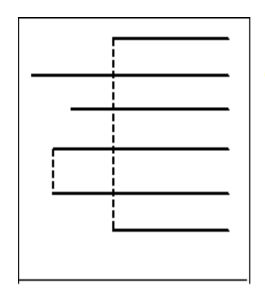
يمكن القول إذن إن التشكيل الكتابي أصبح له دور فاعل وأهمي ة بالغة في تجسيد التجربة الشعرية، لأن النص الآتي هو نص متماوج ومعقد ، تتشابك فيه الخطوط ويلفه التوتر ، إنه بؤرة بلازمية سابحة و مراوغة، تستفز القارئ بآلياتها الجمالية وانفتاحها على التعدد القرائي ، وإنه – كما يسميه رولان بارت – نص اللذة الذي يستدرج أكثر الفرسان امتلاكا للأسلحة الإدراكية المتطورة من أجل ترويضه، ذلك لأن القارئ الفعلي يواجه أكثر من قراءة.

ولعل القراءة البصرية إحرى القراءات التي وج ب الاستناد عليها ، لمعرفة التشكيلات الكتابية التي يطرحها النص ، لأن الصفحة هي مرآة الحقيقة، تبوح بأسرار الذات ، ويهاجر الشاعر إلى منازلها محتميا من سوءة العري.

لقد أفاد النص الجزائري من ظاهرة التجديد على مستوى المتن، ومارس لعبته البصرية القائمة على الامتداد والتقلص.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ، ص 48.

ولعل النص في قصيدة " السفر في الكلمات" يمثل صفحة الاحتماء التي يختارها الشاعر عقاب بلخير:



ذَعُونِي أَسَافِرُ فِي الكَلِماتُ (1)
ولُو جُمْلَةً لأَعُودَ بها قَد يَئِسنا مِن اللَّهجَاتُ
وأَبِحَثُ فِي كُلُّ فَجُّ عَن الحَرفِ يَخرِقُ
حَدَّ الصَّخُورِ عَن الرُّمحِ يَرشُق كُلُّ الطُّغاة
عَنِ الحَرفِ فِي شُكْلِه الدَّمَوي عَن الجِسرِ
يَعِبُره الحَرفُ فِي شُكْلِه الدَّمَوي عَن الجِسرِ
يَعِبُره الحَرفُ فِي قُوةً وثَبَاتُ

فالكلمة هي مطية الشاعر التي تبسط بلينها جسورا معلقة أفقية على بياض الصفحة ، وفي ذلك سفر مريح من قتامة وزيف الواقع.

إن عدم اتساع مساحة الصمت التي يحتلها الفراغ ، «تجعل إيقاع البياض يظهر أكثر ، لأن انحصاره وضيق مساحته يؤديان إلى إظهاره ، وإبرازه وإشغال العين المتلقية به من خلال إشراكه في مجال الرؤية البصرية» (2) ، ولعل تلك الفعالية تتجلى في البنية الدلالية ، إذ تعد رحلة الشاعر رحلة أصوات صارخة، تتجاوز الراهن وتحتمى بنقاء البياض.

وتتعاون الأسطر الشعرية بتماوج مد جزر، يبوح بتوتر داخلي يمارس توازيا أفقل عمودي، ويشكل مربع جامع لدالي (الطغاة الجسر)، وعليه فإن الكتابة هي جسر الذات التي تتتشلها من مستقعات الفساد.

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: السفر في الكلمات، ص 13.

<sup>(2)</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة، ص 51.

ويتجه عثمان لوصيف في قصيدته"آه..أواه!" إلى بث أفق جمالي ينفلت من شحنة البياض في العنونة، إلى تشكيل معمارية خاصة تعمق المد الكتابي في المتن:

يمكننا ملاحظة الزحف الذي مارسه السواد على مساحات البياض ، نظرا لفعل التدوير مما يعيق الدور الإيقاعي للبياض وينهي فعاليته ، إنه بحاجة إلى نفس لا ينقطع وذات تتدفع وتخوض في العتمة ، حيث تمثل الأبجدية البياض المفتقد والنقاء المرغوب (الكلمات النجوم). وتبعث مساحات البياض من جديد ، بفعل انتهاء المقطع الوارد وبداية المقطع الموالي لتجلي حيز الأمل غير المنقطع.

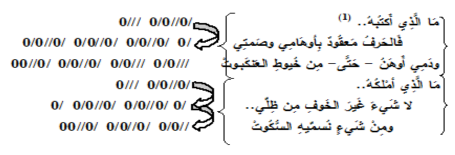
ويستند أحمد شنة في قصيدته "طواحين العبث" على التشاكل الصوتي، لتوجيه فعل التلقي نحو الإسهام في إنتاج الدلالة.

<sup>:(1)</sup> عثمان لوصيف: أبجديات، ص 36.

<sup>(2)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث، ص46.

فَعَصرُ الْكِتَابِةِ لا يَنْحَنِي //0/0 //0 //0 //0 //0 //0 وحِبدُ الْكِتَابِةِ ... لا يَعتَدِرْ //0/0 //0 //0 //0

فمسيرة المد الكتابي تتحصر في محراب البياض ، وتتهشم بنية السواد على مستوى الرؤية البصرية آذنة ببداية كتابة جديدة ، هذا طبعا يسهم في تلاحق الأسطر لسرعة حركتها ، وإثر ذلك يتآكل فضاء البياض، ويتحقق تواتر عصر الكتابة المستمر بطول المسافة الزمنية للسطر الشعري. وفي قصيدة " بكائية بختي " يستثمر عز الدين ميهوبي المعطيات اللغوية ليعزز البعد الدلالي لنص الغياب :



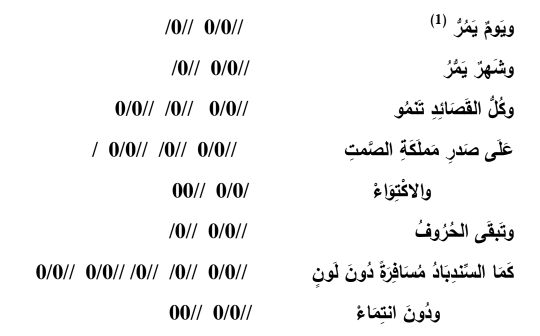
يتكئ البياض على مساحة عمودية متدرجة داخل النص ، ويلف السطر الشعري من كل الحدود فينشأ تبعا لإحاطة البياض بالسواد إطار ان الأول يضم الأسطر الشعرية الثلاث الأولى، والثاني يضم الأسطر الشعرية الثلاث الأخيرة، وعليه يشكل وحدتان قرائيتان تتساوى في إيقاعهما النغمي بتساوي طولهما.

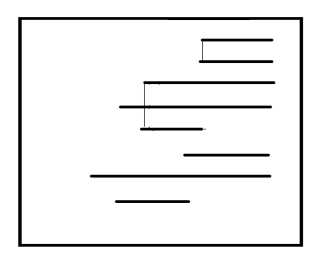
وفي ذلك الكفن الملفوف تربص للصمت ، ربما كان مقترنا بالخوف من السكو ن الذي عجيط بالذات، و يكشف عن توتر وصراع نفسي خاضع لتموجات الداخل.

ولعل هذا الشاعر وجد بناء معماريا خاصا يساير النماء النصبي على مملكة الصمت في قصيدته "صمت الدوائر"

421

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، ص 70.





يعانق السواد البياض فيتجاوران ويتفاعلان على الهستوى الأفقي، ويؤكد ذلك المستوى الدلالي من خلال تتابع الزمن واستمرارية الفراغ، وتلاحق مساحات البياض ثم اصطدامها بالسواد من جديد، حيث حدث تنامي النص الذي يؤكده أيضا تنامي البياض ، غير أن الصمت يكون أحيانا وهم يا لأنه يسهم في تمديد صدى الصوت ، إذ تتلاحق المعطوفات

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص 120.

(الصمت والاكتواء دون لون ودون انتماء) ولا نستطيع تمزيق العبارات في الحالقين. لذلك يمكننا القول إن تتابع الدلالة يعجل بالتهام البياض.

# 1.1.3 غواية التفريع النصى وصراع الهامش والمتن:

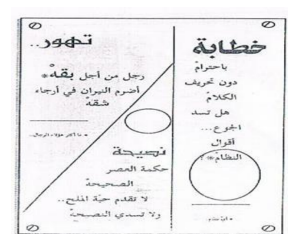
أصبحت الصفحة بمثابة ساحة المعركة التي يتجاذب بساطها الهامش والمتن، من أجل توقيف فاعلية السلطة المستديمة (سلطة المتن) ورعاية الأقلية (الهامش). كما شكل خطاب التتاوب ذلك تعددا نصيا حكم على القارئ بقانون الإقامة الجبرية، حيث سمحت فتنة التنوع بتشتيت الفعل البصري وانقسامه على جبهات مختلفة، من أجل إلمام الشتات وإعادة كتابة النص بشكل أكثر تكتلا و لحمة، وهو ما يحقق نشوء اتفاقية جوارية تستثمر النشاط الحواري بين الأطراف والمراكز لتفعيل شرط الوجود والبقاء.

فعز الدين ميهويي يستثمر فاعلية تشويش الإدراك البصري ليهشم المتوقع ناسجا بنية نصية تربك القارئ (1)



<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: ملصقات، ص60

إن الجسد المرئي يحقق غوايته على العين ، وبينما يكون الصوت أحاديا يمارس حضورا مفردا للذات بعيدا عن الاصطدام بمتون أخرى ، فإن الجزء الهاتني يشكل امتزاجا صوتيا، و تغيب الخصوصية الذاتية التي تفسر من خلال كون الصفحة معلقة إعلانية . وبدل أن يواجه القارئ نص ا واحدا ، فإنه يواجه مجموعة من النصوص لابد أن بينها رابطا، كونها تشكل مجتمعة ملصقة واحدة ، يحتل فيها النص الأول أكبر مساحة مكانية . وفي تشتيت المد البصري أيضا يمازج الشاعر بين المعطيات اللغوية وغير اللغوية ( الهندسية) ليربك الفعل القرائي ويؤسس النص المختلف الذي يفجر جملة من التساؤلات: (1)



يواجه المتلقي مزالق بصرية نتيجة كسر خط الأ فقيق المعتادة، وحينها تخرج القراءة من كهوف الثابت الزمني، وتصبح خاضعة لفوضى قائمة في المتن النصي تحاول لم الشتات، وتجميع المتشظي الناتج عن حالة الانكسار وسط الجزء الثاني مرة، وعن الدوائر المفرغة مرة أخرى.

وبدل أن يواجه القارئ نصل واحدا، فإنه يواجه مجموعة من النصوص لابد أن بينها رابطا، كونها تشكل مجتمع ملصقة واحدة، يحتل فيها النص الأول أكبر مساحة مكانية، وبالتالي تتحدد القراءة التامة للملصقة التي قد تلوح بالحيادية وعدم حشر الذات في أمور لا قدرة لها على تحمل وزرها لتجنب التهور

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: ملصقات، ص68

وفي توجه القصيدة نحو التحول من المتن إلى الهامش يقول الشاعر:(1)



إنه عالم لا يستقيم للرؤية الأحادية، إنما تتجسد ملامحه في رؤية قلقة م تشعبة جدلية وتظهر حرية القراءة وتفجير البحث عن الحقيقة.

تشكل الصفحة من قسمين: الأول يمارس فيه البياض سلطته، بينما نلحظ انهيار تلك السلطة في القسم الثاني.

ولعل للقسم الثاني هيمنته على المساحة البصرية، إذ هو أول فضاء يتوقف لديه البصرو، ثم ينصرف إلى الثاني فيحاول الجمع بين القسمين ، وربما اجتازت الهموم القسم الأول لتجعل القسم الثاني مظلما ، وقد تكون قتامة الواقع سببا في كون الذات الههمومة تواجه نكبة فقد الهوية (من الصعب أن يصبح في يوم رجل).

و في فقد الهوية يحدث التمزق، وعندها تنشطر الصفحة إلى الجزء المظلم الذي يعكس صورة الجزء الأول أو هو المسبب له ، إذ إن الهم الداخلي يطعمه ذلك الاصطدام بمعوقات الحياة، وبالتالى تغيب الاسمية على الجزء المظلل تاركة فضاء العلامة

مز الدين ميهوبى: المصدر السابق ، ص72.

(الاستفهام) للدالة على القلق والتوتر ، واجتماع الجزأين يقدم تعدد ا قرائي يتحكم فيه التشكيل البصري.

إن الخروج عن وصاية السلطة الأبوية، و خلخلة الاطمئنان الذي اعتاده القارئ ، هو نوع من الحافز التأثيري الذي يجسد لغة اللغة المتجاوزة للغة الكتابة، وعلى رأي صلاح فضل «ربما كان قول الصمت أشد مضاعفة وكثافة لأنه في تحليقه فيما وراء اللغة يطمح إلى أن يلتقط حركة الروح. وعندئذ نرى أن توزيع الكلمات على السطور في القصيدة ليس مجرد أداة للتوافق الإيقاعي في الأوزان بقدر ما هي طريقة في تشعير اللغة، إذ تكف عن نثريتها وهي تسعى إلى اقتناص فائض دلالتها»(1)

إن مساحة البياض المجتاحة لغياهب القتامة تشير إلى تفتت الوجود وانفصامه من جهة، وتترجم ذلك التمزق الداخلي الذي تشعر به الذات من جهة أخرى، وهو الفجوة التي تلقي بنورها على مدن الظلام، وتسعى إلى تشكيل عالم جمالي يقوض الجمود الأصم لينشر لغة السلام.

# 2.1.3 سمك الخط:

سمح هدم صرامة البيت فتح مسار الكتابة على معمارية متميزة، تنهض بمثير بصري يتوجه نحو استغلال طاقات الطباعة من خلال النبر البصري، إذ أصبح المزج بين السواد الكثيف والأقل كثافة صياغة بصرية لها دلالتها، التي تدخل ضمن الانقلاب على النظام وقتل رتابة الانسجام و بعث سياسة التجاوز والانفلات المعلن على معيارية الضبط.

«ويمكن اعتبار النبر البصري منبها أسلوبيا أو نبرا خطيا بصريا يتم عبره التأكد على مقطع أو سطر أو وحدة معجمية أو خطية. ومن هذا المنظور فإن دوره الإيحائي يقارب الدور الذي يلعبه النبر في الانجاز الصوتي للنص»(2)

 $<sup>(^{1})</sup>$  صلاح فضل: أساليب الشعرية المعاصرة ، ص $(^{2})$ 

 $<sup>\</sup>binom{2}{1}$  محمد الماكري: الشكل والخطاب ،مدخل لتحليل ظاهراتي،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط $\binom{2}{1}$  محمد 1991، ص $\binom{2}{1}$ 

ويستغل عز الدين ميهوبي سمك الخط كمثير بصري ليرسم ذلك الاجتياح النصبي المكثف<sup>1</sup>:

| 0                                  | 0                                             |
|------------------------------------|-----------------------------------------------|
| تثاءب وجه المدينة ذات              | أكتوبر*                                       |
| صباح وأوجس خيفة                    | أكتوبر                                        |
| غراب على كتف الدار ينعق            | أكتوبر                                        |
| طفل على شرفة ضاحكا<br>أسقطته قديفة | أكتوبر                                        |
| اسقطته قديقه                       | أكتوبر                                        |
| قمطته الشوارع بالدّم ر             | أكتوبر                                        |
| صوت لبومة                          | أكتوبر                                        |
| بيانُ الحكومة ومقبرة تتعاظمُ.      | أكتوبر                                        |
| لا تقنطوا إنها ثورة!               | أكتوبر                                        |
| هكذا علقت دات فجر                  | ه ۱۵ آغربر ۱۹۹۹ فاروج<br>با معاشد عامية عاشيا |
| صحيفة!                             | 0                                             |

إن استخدام سمك الخط في إطار الدال المكرر – إذ وردت كلمة "أكتوبر" أكثر سوادا – يه يه القارئ لاستقبال الدال الذي يهلأ فراغ الصفحة على جهة اليسار ، ثم ينتقل النص إلى دوال أقل سوادا في الجهة اليمنى، حيث تمارس سلطة الهامش أثرها على المركز في الصفحة وكأنها تمنح المجمل و تترك للمتلقي فضل التفصيل.

و يحدث انسجام تواصلي بين الهامش والمركز ، عينم عن حركة نصية تتجاوب مع تواصل الزمن و الحدث ، و تؤكد قهرية الزمن و خضوع الذات له ، و لعل تكرار نقاط التوتر في الم بن يفسر حالة الاضطراب و الانفعال الذاتي الذي وقعه الزمن و مارسه الحدث، في حين تشكل بقعة السواد المرفقة بالنص الرسالة الدموية التي أحدثت انكسار ا و تشظل في نقاء البياض و صلبت الصفحة إلى نصفين.

و يستعمل فيصل الأحمر النبر البصري للضغط على الدال وخرق مصفوفة السطر الشعري المألوفة (1)

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: ملصقات، ص 145.

ر ( و و ت له المدون الذي تبدأ الحكي الاهشة نانتشى ناسيا ما مضى هو ؤال يتمرو مستنفعا كي تفي، إلى جنباته مأساة أرض الندى هو ؤال يتعالى سماء تبيب الرعاء الذي طال من وونه المرتجى كامن كالحكايا القريمة...منتظر صامت كعيون الشيدخ وكالروح إن جاءها نبأ المنتأى

> راووته الروائع حين أطلت طيوف الصحاب لقر كان بالأمس ينتظر الغر... ينظر صوب الزي سوف يأتي ولكنه ليس يأتي يعلق أحلامه كلها في غر تر غرا

عمد الشاعر إلى كتابة فعل المراودة بخط سميك (راودته)، مما يؤدي إلى النبر البصري، وكأن الشاعر يريد أن يلفت نظرنا إلى الكلمة المبدأ التي تصبح المفتاح الذي يمكن من خلالها دخول عالمه النصى.

فالتفاعل الذي يحدث بين النص والمتلقي يعتمد على الإدراك البصري، إذ يعد التركيز على فعل المراودة – المتصل بتاء التأنيث والواقع على الغائب والمحتل الصدارة – الطعم الملقى الذي يعيد صورة الخطيئة الأولى إلى الذهن، كما يكتب من جديد الخطاب القرآني ( وَرَ وَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي يُتِهَا عَن نَّفْسِهِ وَعَلَّقَتِ ٱلْأَبُوابَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ رَبِيّ أَحْسَنَ مَثْوَاى اللَّهُ لا يُفلِحُ ٱلظَّلِمُونَ هَا اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

<sup>(1)</sup> فيصل الأحمر: الخروج إلى المتاهة، دار الأمير خالد، الجزائر، ط $_1$ ، 2008، ص 95.

<sup>(23 ).</sup> الآية ( 23 ). سورة يوسف : الآية (

ويعزز الشاعر صدمته هذه بصدمة ثانية، وهي اختيار الفاعل غير المتوقع (الحروف) معبرا عن علاقة الذات بالكتابة. إن الكتابة فعل تجاوزي يتسامى بالذات عن الواقع. ويولد فعل المراودة مرة ثانية في النص من دون نبر بصري ليتداخل مع باقي الدوال متصلا بالروائح، وهنا يصبح فعل الذات سزيفيا عبثيا يتتبع أثرا سرابيا وينتهي إلى الصفر.

المثير الأخير في هذا النص هو نوع الخط المستخدم في كتابته، ليغدو شكلا نابضا بالحياة ويصبح تفصيلا مرئيا يراود المتلقي، و «لعل الخط هو الفن الأوحد الذي نستطيع دون مغالاة أن نقول إن له روحا فهو كصوت الإنسان يعبر عما في النفس من أفكار »(1).

إن الرحلة التي مارسها النص هي رحلة فعل اللذة، الذي ينطلق من الصفر ليعود اليه، وبالتالي هي رحلة الكتابة التي تنتهي مع خلق السلام، وأخيرا هي رحلة الإنسانية وهي دورة الوجود.

#### 3.1.3 ارتعاش الكلمة:

هو تقطيع الكلمة وتفتيتها إلى أصوات، وكأنه ارتجاف يخلخل تلك اللحمة التي اعتدناها، ويبعثر كيان البنية وقد يشير إلى انفلات الكلمة (الدال) عن المدلول أو إلى حركة الداخل.

و يتم «الدوران بالكلمة في حدود توزيع جغرافي على بياض الصفحة سعيا لإظهار معنى معين أو لإظهار وقفة موسيقية إيقاعية، أو لتكرار حرفي لهدف معنوي ...وكلها محاولات على مستوى الكلمة والحرف بشكل أقرب إلى التجريد أو الرمز الموازي لقدرات رمز شكل الحرف لصوته وصوته لمعناه داخل الكلمة»(2)

محمد الصفراني: التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث، ( 2004-1950) النادي الأدبي والمركز الثقافي العربي ، الرياض المغرب ، $_1$ ،  $_2$ 008، ص  $_3$ 1.

<sup>(2)</sup> نجيب التلاوي: القصيدة التشكيلية،الهيئة المصرية العامة للكتاب، دراسات أدبية، مصر، (د ط)، 1998، ص 338–338.

ولعلنا نلمح تقنية التقطيع في قصيدة "مراثي خرساء لطفلة الياسمين" مرتبطا بالدلالة ليحقق أكثر من وظيفة (إفهامية إغرائية و إيقاعية):

هِيَ الفَجِيعَةُ. (1) حَجَرٌ فِي غَدِيرِ الارتِدَادِ ومِهْمَازُ المَوعِظَةِ النُّحَاسِيَّةِ الرَّاكِدَهُ.

سين

عِیْن

دَال

تاء

ذُهِلَ الشِّعرُ....

فَطُوبَى لأَخْرَسْ

يلجأ الشاعر إلى تفكيك وحدة الكلمة " سعدة" ليجعلها ترتجف، فتتدحرج تنازليا على البياض، وتبدو كل جزئية منها ذات كيان مستقل رغم اتصاله السياقي. وحينها «تتحول الحركة من السرعة إلى البطء نتيجة لتفتيت عملية النطق في شكل تنازلي وكأننا أصبحنا أمام دال مزدوج المعنى – تقابليا – تصطدم فيه السرعة بالبطء »(2)، إذ يشكل رسم الكلمة من أعلى إلى أسفل انهيار الذات وارتماءها بين أحضان البياض، حيث يلفها من كل الجهات، وهو ما يكتب مرثية الفتاة سعدة التي اختطفها الموت من أحضان عالمها اختطاف الكلمة من جملتها. شكل موت أخت الشاعر صدمة، لذلك عبر عنه مرة بالتساقط الصوتي، ومرة باختيار الصمت (أخرس) خلف التنقيط المتصل الذي يقود نحو النهاية (النقطة).

و قد استعان عبد العشى في قصيدته "افتتان" بهذه الظاهرة في خاتمته النصية:

<sup>83</sup> ص عبد الكريم: معراج السنونو، ص  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> محمد عبد المطلب: هكذا تكلم النص استنطاق الخطاب الشعري لرفعت سلام، ص 36.

ثُمَّ غَابَتْ. (1) كَأَنَّ قَمْرُ مَدَّ مِنْ سَابِعِ السَّمَواتِ اليَدَينِ، ومَسَتَحَ عَنْ جَبْهَتِي ... وَاسْـــ.. تَتَرْ..

.....

يستعين الشاعر بانفصام الفعل وانقسامه إلى جزأين، ليجسد راحة الذات بعد اتصالها بالعالم الروحاني الذي يتميز بالستر والاحتجاب.

فالفعل المنشطر يشير إلى تشظ حركي، إذ ترتقي الذات مرة في إغمائها إلى مصاف الاتصال بالذات الإلهية، وتستفيق مرة أخرى لتدنو من واقعها الترابي، وبذلك يمثل ارتعاش الكلمة شطحا صوفيا ينتهي إلى الصمت، كما يسمح ذلك الانحدار بتعدد الرؤية، و يمكن القارئ من دخول عالم الرؤى والتخيلات ليمارس صوفية مختلفة من أجل القبض على حقيقة العبارة النصية، وهو ما يؤكد قول الكندي «يصعب التعامل مع النصوص الصوفية وبخاصة الشعرية منها برؤية أحادية وبفهم سطحي اعتمادا على مظاهرها» (2)

إن علامات الترقيم هي «علامات اصطلاحية معينة بين أجزاء الكلام أو الجمل أو الكلمات لإيضاح مواقف الوقف ، وتيسير عملية الفهم والإفهام »(3) وقد توجه الاهتمام إلى اعتبارها عنصرا مرئيا مهما في البناء الإيقاعي حديثا.

<sup>(1)</sup> عبد الله العشي مقام البوح، ص 25.

علي الكندي: في لغة القصيدة الصوفية،دار الكتب الوطنية المتحدة، بنغازي ، ليبيا، ط $_1$  ، 2010. ص $_2$  .

<sup>(3)</sup> أوكان عمر: دلائل الإملاء وأسرار الترقيم، إفريقيا الشرق، ط، 2002، ص103.

«وتشير إلى الحدود بين أطراف جملة مركبة، أو بين جمل مؤلفة لنص ما ،وتدل أيضا على علامات العطف أو الجر بين الجمل المختلفة. هذا من الناحية البنائية التركيبية، أما من الناحية الصوتية، فإن علامات الترقيم تمثل تقليدا اصطلاحيا للتدليل على الخط البياني للصوت »(1) لذا فهي حواجز رمزية بصرية تغازل المتلقي وتحرضه ليتم ألغاز البنية النصية إنها فضاء آخر للصمت أو للرمز ينتظر القراءة والتأويل.

و باعتبارها مؤشرا كلاميا فلا شك «أن غياب أو تغيير الترقيم، غالبا ما يكون سببا في اتساع الدلالة، أو إنتاج معنى نقيض»<sup>(2)</sup> كونها العنصر المكمل للصياغة.

وقد حفل نص التفعيلة في الجزائر بتنوع علامات الترقيم، إذ تكتسب هذه العلامات مواضع جديدة لتبوح بدلالات مغايرة.

فعبد الله العشي يكثف حضور النقاط، ويوظف المد النقطي ليقدم متتالية سطرية قائمة على التساوي تعكس دلالة الصمت:

هَاهِيَ تُقبِلُ مِنْ وَرَاءِ الأَفْقِ، (3) أَنْصَعَ مِنْ بَياضِ الغَيمِ أَنْصَعَ مِنْ بَياضِ الغَيمِ أَجْمَلَ مِنْ صِبَاهَا. وَأَنَا أُقَاوِمُ خُطْوتِي، مُستَعْجِلاً أَمْحُو المَسافَة بَينَنَا، حَتَّى تَحُلَّ بِدَايَتِي حَتَّى تَحُلَّ بِدَايَتِي فِي مُنتَهَاها

<sup>(1)</sup> شريل داغر: الشعرية العربية الحديثة، دار طوبقال للنشر، المغرب، (دط)، 1988، ص 28.

<sup>(2)</sup> محمد الماكري: الشكل والخطاب، ص 109.

<sup>(3)</sup> عبد الله العشي: مقام البوح، ص 12-13.

كُمْ مَرَّةً وَقَعَتْ خُطَايَ عَلَى خُطَاهَا، وَقَعَتُ مُحترِقًا عَلَى بَقايَا مِنْ صَداهَا.

تكشف البنية النصية عن بنيتين للبياض الأول: وهو المحدد بالأسطر المبتورة (نقاط حذف تحتل أسطر كاملة وتشكل علامات اختصار) التي تمارس لعبة الغياب وتحمل حالة الأسى والتمزق والحلول الذاتي في النص وتتبع الأثر الكتابي. إنه الاحتراق على بقايا صدى الصوت الذي تفرزه القصيدة.

أما البنية الثانية: فتتمثل في البياض الانتشار الذي يهيمن على الصفحة ، حيث تختبئ الذات تحت فقاعات البياض الناصح المرغوب، ويصبح الصمت أبلغ من الملفوظ. إنه المد الحواري الذي تمارسه القصيدة مع متلقيها في لحظة لقاء تطرزها آفاق التأمل والتأويل.

«إن التتقيط ضرورة بيولوجية إذ ليس ضروريا أن نتنفس نحن فقط بل من الضروري أيضا أن نسمع الآخر يتنفس فالغياب الكلي للتنقيط لا يمكن أن يتحقق إلا بواسطة البتر بالمقص. وهو أمر غير محتمل لأنه يكرس اصطناعيا طلاقا بين كائنين مرتبطين بحاجة إلى الهواء: القارئ والمستمع أو الكاتب والقارئ الصامت» (1).

و ضمن امتداد فضاء البياض تقوم الشاعرة زهرة بلعالية ، بتمزيق كل علامات الترقيم وتسقطها لتجعل نصها يتجرد تماما من كل المؤشرات الوقفية:

وكُلَّمَا حَاوَلْتُ أَنْ (2) أَفِرَّ مِنْ رَقَابَتِي الشَّدِيدَة

<sup>(1)</sup> خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث ، ج 2، ص "311 نقلا عن:

Drillon (Jacques), traité de ponctuation française, Gallimard, 1991, P.98

<sup>(2)</sup> زهرة بلعالية: ما لم أقله لك، ص 33.

إلَى القَصِيدِ الرَّحبِ
أَنْ أَنْ فِي الْكُونِ
مِنْ أَوصَافِكِ
عَسَاهُ يَهتَدِي
بِوَجهِكِ المُحِبِ
أَحُسُنِي سَخِيفَةً
والشِّعرُ بِعَضُ مَا
يُوسوسُ بِهِ إلَيّ
كَذِبِي
طِوَالَ عُمرِي أَبْحَثُ
فِي الحُبِّ عَنْ قَصِيدَةٍ
أَسكُنها

تحاول الشاعرة كسر أفق التوقع باستغنائها عن علامات الترقيم أو الوسائط الطباعية ، التي تفرض توقفا. فالنص ينهال دفعة واحدة يصاحبه تدفق نفسي متلاحق ، تشعر فيه الذات بفقدان الملاذ ويعجز النص على استيعاب المكبوت ، وتستيقظ فجأة الذات من شعرها مغتربة تحترق تحت أبواق الرقابة والوحدة وحصار الداخل.

ولمفاجأة المتلقي أيضا يجعلنا الأخضر فلوس، قبل بدأ نص قصيدته "إشارات صيفية من برج التداعي" نصطدم بفجوة حذف تترك الواو معزولة عما سبقها.

...والهَقَينَا (1)

فِي صَبَاحٍ لَمْ أَعُدْ أَذَكُرُ إِلاَّ رَاحَتَيْهِ كَانَ فِي عَينَيكِ وَاحاتٌ وأَموَاجٌ وصَمتْ..

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: حقول البنفسج، ص ص 81-82.

رِيشَهُ قَدْ بَرِعَمتْ فِيهَا الأَمَانِي قُلتُ لا تَخشَيْ سُكُونَ المَوجِ، فالمَوجُ صَدِيقِي لَيتَنِي مَا كُنتُ قُلتْ! مِثلَ طَيرِ البَحرِ مُشتَاقًا إلَى البِرِّ رَجَعتْ ضَاعَتِ الرِّيشَةُ فِي البَحرِ ولَكنْ ضَاعَتِ الرِّيشَةُ فِي البَحرِ ولَكنْ لَمْ يَزَلْ فِي حَنِينٌ.. وعَلَى أَجْنِحَةِ النَّوْرَسِ قَد أَورَق صَفصَافٌ وبَبتْ

يعقد الشاعر على خلخلة آليات التلقي ، بانفتاح النص على مساحة حذف تعدم حركة الامتداد الدلالي، إذ تمارس الدوال انفلاتا وبضع القارئ في حيز المفاجأة (....والتقينا)، فيحاول إعادة الطيور المهاجرة، لكنه يجد الشاعر طيرا مشتاقا إلى البر هزم ه الموج ولم يزل يحيى على نمنمات الحنين ، حينها يدرك أن الشاعر يحاول اختزال مساحة التوتر والقلق، محاولا اقتناص فرصة التشبث بالأمل.

ويلتزم عقاب بلخير باستخدام الفاصلة، حيث يتمسك بحضورها في بنيته النصية بشكل يلفت الانتباه، دون اللجوء لأي علامة من علامات الوقف الأخرى:

لِمَنْ هَذِهِ الكَلِمَاتُ لِمَنْ، يَهِبُ الجُرِحُ قِبلَتَهُ لِلوَطَنْ لَمِنْ هَذِهِ التَّغَراتُ لِمَنْ، يَهِبُ الجُرحُ قِبلَتَهُ لِلوَطَنْ لَمِنْ هَذِهِ التَّغَراتُ لِمَنْ، يَستَطِيعُ المُغَطَّى بِسِترِ الكَفَنْ يُجَرِجِرُ سُترَبَّهُ ويَسِيرُ، لِمَنْ يَقِفُ العُمرُ فِي لَحظَةٍ، يَنتَشِي المَوتَ فِي لَحظَةٍ، يَقِفُ العُمرُ فِي لَحظَةٍ، يَنتَشِي المَوتَ فِي لَحظَةٍ، ويَصِيرُ بِأَعينُنِا صُورَةً وَاقِفَهُ وَيَصِيرُ بِأَعينُنا صُورَةً وَاقِفَهُ مُترَبِهِ التَالِفَهُ نَينًا ويَنتُرْبَا فَوقَ سُترَبِهِ التَالِفَهُ نَينًا ويَنتُرْبَا فَوقَ سُترَبِهِ التَالِفَهُ

يتوازى النص مع توتر الذات ، إذ تختفي جل علامات الترقيم ، وتظهر الفاصلة لتصنع مناخا للتحدي، والمقاومة، والتجاوز خروجا من نفق القلق والضياع (لمن؟)

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: بكائية الأوجاع وصهد الحيرة في زمن الحجارة، ص 84.

وحينها يصبح الوقوف كفيلا بمد جدار المواجهة ، ونسج أحقية الوجود أمام تصاعد وتيرة الزمن.

وعلى عكس عقاب بلخير، يكثف يوسف وغليسي في قصيدته " تجليات نبي سقط من الموت سهوا.. "حضور علامات الوقف بشكل لافت يثير الكثير من الدلالات:

بَربَرِيِّ، ولَكِنَّنِي كُنتُ دَومًا أَحِنُّ إِلَى زَمَنِ (1) الفَتْحِ ..أَهْوَى صَهِيلَ الخُيُولِ .. يُراوِدُنِي طَيفُ "عُقْبةً"؛ كَانَ يُلَوِّحُ لِي بِالمَزامِيرِ،،

يَعْمُرُنِي بِالمُنْي،،

هَلْ أُعَدِّلُ خَارِطَةَ الأَزْمِنَهِ؟

أَمْ أُغَنِّي عَلَى نَعْمَةِ "الأُوفِ" والمَيْجَنهُ" ؟!

أَمْ سَأَنْزَحُ نَحَوَ الْعُرُوقِ الَّتِي اسْتَوطَنَتنِي

غَدَاةَ تَنَاسُخِ أَرْوَاحنا؟!

أَمْ أُغيِّرُ لَونَ دَمِي ، كَيْ يُقَالَ:

تَنَكِّ للكَاهِنِهُ ؟!

إِنَّنِي "العَربَرِيُّ" الشَّهِيدُ الَّذِي لَم يَمُتْ

فِي رَبِيعِ الغَضَبْ،،!..

أنكرَتنِي القَبِيلَةُ حِينَ تَلَوَّنتُ بِالاخْضِرَارِ..

كَفَرِثُ بِلُونِ اللَّهَبْ!..

يدخر النص طاقة متنوعة من علامات الوقف ، تبدأ بالفاصلة تحديا للنزعة العصبية، ثم نقاط التوتر التي تفضي بفاعلية الذات في مواجهة البواطن، وعليه تعمق الفواصل المتواترة الإصرار على تحقيق الفعل وشدة العزم القاتلة لكل إحجام، وتأتي علامات الاستفهام استطالة لمد العنق بحثا عن مخرج ينتشل الذات من زوايا الانهزامية إلى

<sup>(1)</sup> يوسف وغليسى: تغريبة جعفر الطيار، ص ص 32-33.

ضفاف الصمود، بعودة الفواصل وظهور علامات التعجب التي تنسل خلسة إلى الذاكرة، لتضيء مواطن التمرد والإقدام.

انطلاقا مما سبق يمكننا القول، إن علامات الترقيم أسهمت في توضيح الدلالة وتعميقها، ورسمت حدود الخريطة الإيقاعية.

#### 3.3 إيقاع الصورة:

اللوحة التي يستضيفها النص ليجعلها هامشه المصاحب للمتن، يتفاعل بحضورها الرسم الكتابي والأيقوني لبث مساحة ذات أهمية في إثراء الدلالة واكتمالها وعادة ما يحدث هذا الامتزاج والتنوع تعددا قرائيا بمعنى مرجأ يستحوذ على الاهتمام، ويقود شحنة التأويل من خلال توسيع فضاءات التأمل (1)



تطرح اللوحة تشكيل حلزوني يحيل على توالد ذاكري، وبالمقابل لهذا التشكيل هناك المثلثات والأقواس المرتبطة بمعمارية محايدة، تقبع أسفل التشكيل الحلزوني،أعيد معها كتابة البداية النصية.

<sup>(1)</sup> عاشور فني: رجل من غبار، ص 18.

إن التشكيل النصبي يشبه القصيدة العمودية، التي كتب شطرها الأول وغاب شطرها الثاني، ليشير إلى مساحة استغراق في التأمل ينتهي بعناق السواد والبياض، إذ ينقطع التواصل الكتابي ليعمل على تواصل حواري، فتتسع حول الذات دوائر الصمت.

وقد يلحظ المتأمل للوحة قصيدة "تساؤل وحنين" (1) كيف يستخدم الرسم الكتابي كريشة تبعث لغة الحوار بين الصورة والصوت:



يقدم الشاعر لوحة تمتزج فيها الكلمة بالصورة ( النَّصَورة ذات الإطار اللغوي) حيث يستعير كلمة (غدا)، ليشكل موجا متعرجا تصارعه الذات، ثم تصل إلى شاطئ النجاة حين نلمح تنامي الساق للإثمار.

وهنا يتحول صمت اللوحة إلى صراخ متنام، يرفع من صدى صوت المستقبل، ليصبح الزمن المرغوب. وبالتوجه البصري من اليمين إلى اليسار، نرسم مسار الكتابة من جهة،

<sup>(1)</sup> يوسف وغليسي، أوجاع صفصافة في موسم الإعصار، ص34.

وننتقل في اللوحة من حقيقة الجراح والانكسار (المرآة المتصلة بالقيد) المرتبطة بالهوية (النخيل)، للوصول إلى زمن مختلف هو زمن النهوض والتسامي.

ولعل في البنية النصية ما يسند حقيقة اعتراف اللوحة التشكيلية. إن كتابة النص بخط اليد يعكس تلك الرعشة الإبداعية بكل معطياتها وأحاسيسها، وفي الارتعاش يحدث التموج والصراع، الذي يعتمد على تقابل ثنائية (صمت/ صوت) فبعد فعل التوجع (آه) نلمح البياض، ثم نواصل قراءة السطر لنلتقي ببياض آخر يؤخر سطر الدموع والأحزان، مما يجعل الشاعر يستعين بالفاصلة المكررة، لمقاومة المد المأساوي والتنازل نحو البنية التساؤلية، التي تقود الذات باتجاه المخرج، حيث يتهشم السطر الشعري تدريجا للوصول إلى فجوات التنقيط، وربما تكون الصيغة الإنشائية (نداء أمر نداء استفهام) مرتكزا تتكئ عليه الذات، لمواصلة مسارها الكتابي، مسار التوجع والآهات للوصول إلى بياض السلام والاستقرار والراحة.

ولعل ختام النص بالثنائية القائمة على السلب والإيجاب، تنهي النص عند نقطة الإيجاب وهو ما يحقق الانتماء (الرغبة المأمولة) رحيل

#### 4 الإيقاع بنية دلالية:

قد لا يعني حديثنا عن الإيقاع، باعتباره بنية دلالية عزل الدلالة على البنية الصوتي ة أو المرئية، بل هو تخصيص للرباط الوشائجي بين النص وإيقاعه الدلالي الذي لا يمكن إغفاله، و بما أن الإيقاع كما ترى خالدة سعيد «لغة ثانية»<sup>(1)</sup> فهو يلتحم مع المستوى الدلالي، من حيث كون الإيقاع مرتبطا بالمعنى، فالنظام الإيقاعي لا يقوم إلا بتداخله مع العناصر الأخرى، وينمو بتنامي المد الشعوري الذي يشكل النص الشعري.

#### 1.4 إيقاع العقدة والحل:

إذا كان تنامي الفكرة وتصاعد الصراع في النص يقود نحو العقدة، كما يتنازل الحدث نحو النهاية للوصول إلى الحل، فإن ذلك يؤدي إلى تواتر إيقاعي، يرتفع

 $<sup>(^{1})</sup>$  خالدة سعيد : حركية الإبداع، ص  $(^{1})$ 

وينخفض مع تزايد الصراع أو انخفاضه، وهنا تتشكل لدينا وتيرتين الأولى متسارعة تحتدم مع تعالى المد الانفعالي، والوصول إلى قمة التأزم (العقدة)، والثانية تقل تسارعا إلى غاية الارتباط بالهدوء مع الحل.

ويعتمد الأخضر فلوس نظاما يتأسس على بنية السياق المتدرج نحو النمو ليرسم للقصيدة خاتمتها:

مَضَى الزَّورَقُ المُتَكَاسِلُ (1)
يكسِرُ لَونَ المِيَاهِ،
و يَثْأَى بَعِيدَا..
اطَلَّتْ تَبَاشِيرُ يَومٍ
اطَلَّتْ تَبَاشِيرُ يَومٍ
مضَى نِصفُ يَومٍ
ولَمْ يَزَلِ البَحرَ كَفَّاهُ مَغْلُولَتَانِ
ولَمْ يَزَلِ البَحرَ كَفَّاهُ مَغْلُولَتَانِ
ابَى أَنْ يَجُودَا..
ومَا زَالَ يَأْمَلُ فِي البَحرِ يَومًا طَوِيلاً
ومَا زَالَ يَأْمَلُ فِي البَحرِ يَومًا طَويلاً
ومَا زَالَ يَأْمَلُ فِي الرِّزْقِ عَلَّهُ يَأْتِي مَسَاءُ
وطَلَّ يَطُوفُ..
وجَاءَ الظَّلامُ بِرَهبَتِهِ والسَّكُونُ
فَلا شَيءَ يُسمَعُ غَيرَ لِهَاثِ المَجَادِيفِ

يَجرَحُ هَمسَ الظُّنُونُ

\_ أيا رَبُّ رزقاً..

وتَمتَمَةً مِثلَ رَجع البُكَاءْ..

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: حقول البنفسج، ص ص 78-80.

ثَمَانيةً فِي انْتِظَارِ العَطَاعُ

\* \* \*

رِدَاءٌ يَلُفُّ النُّجُومَ.. ورَعْدٌ يَنُوح وعَرْبَدَ مَوجٌ

ومَرَّتْ عَلَى عَصَبِ الأَفْقِ المُتَشَنِّجِ رِيح وَحِينَ أَطَلَّ الضِّياء لِيَمسنَحَ وَجه السَّمَاء لِيمسنَحَ وَجه السَّمَاء ويمشِطَ شَعرَ الجِبَال ويمشِطَ شَعرَ الجِبَال ويلثُمَ أيْدِي السُّفُوح تَمَدَّدَ شَيخٌ

وفي مُقلَتيهِ رَجاءُ جَريح.

عَلَى وَجههِ المُتَغَضِّن مَرَّبَ خُيُول

تبدأ وتيرة الإيقاع وفق حركة هادئة بفعل السرد، ثم تتسارع مع دعاء الرجل، وبداية الأحداث التي تروي تأهب الصياد للصيد، وتعود إلى البطء من جديد بعودة الوصف. وتتعقد الأحداث ليحتدم الصراع بين الصياد و البحر الذي أبى أن يجود، ثم تتتهي القصيدة إلى حل مأساوي موح بعالم الفقد، وهنا تأخذ الحركة الإيقاعية بالتتازل بسبب الهدوء، الذي خيم على أجواء النهاية.

#### 2.4 إيقاع السرد والحوار:

إن نمط شعر التفعيلة قد يسر توجه النص الشعري نحو الاعتماد على تقنيات الفنون الأخرى، وحقق الانسجام الذي تمظهر في تداخل الأجناس، وفرض تعالق الأنواع الأدبية وكشف عن تبادل تأثيري ناتج عن امتزاج الخصائص الفنية.

فقد عمدت القصيدة إلى استخدام السرد والحوار، مما أوجد إيقاعا متناوبا بين السرعة و البطء « فإيقاع الحوار في كافة أنماطه ( درجات الانفعال والحالة النفسية) يظل بنحو عام أكثر سرعة من حديث الفرد الواحد وهو يصف أو يتحدث عن حكاية»<sup>(1)</sup>

ولا شك أن النص الجزائري قد التفت أيضا نحو ذلك الالتحام النوعي ليفاعل بين السرد والحوار إذ استخدم نور الدين درويش البنية الحوارية ليرصد ذلك التحول القائم في الحدث:

مَامَا ... ويَجهَشُ بِالبُكَاءُ (2)
يَبكِي تُعَاتِبُهُ المُربِيَّةُ العَجُوزِ
لِمَ يَا صَغِيرِي لَا تَنَامِ
لِمَ يَا صَغِيرِي، نَمْ بَنَيَّ دَعِ السُّوْالْ
سَتَعُودُ أُمُّكَ بَعدَ حِينٍ
سَتَعُودُ يَا وَلَدِي غَدًا أو بَعدْ
أو حِينَ يَكْتَمِلُ الهِلالْ
وَجِينَ يَكْتَمِلُ الهِلالْ
وَجَيءُ بِالرُّمَانِ والتُّفَاحِ كُلْ
وَتَجِيءُ بِالرُّمَانِ والتُّفَاحِ كُلْ
وَتَجِيءُ بِالرُّمَانِ والتُّفَاحِ كُلْ

مَامَا...

تُقَبِّلُهُ تَعالْ

سَأَقُصُ يَا وَلَدِي عَلَيكَ حِكَايَةَ البِنتِ الجَمِيلَةِ ذَاتَ يَوم فِي الجِبَالْ ذَاتَ يَوم فِي الجِبَالْ

لا بَأْسَ يَا امْرَأَةً دَعِيهُ

لا ترغميه

<sup>(1)</sup> محسن اطيمش: دير الملاك، دراسة نقدية للظواهر الفنية في الشعر العراقي، ص 321.

<sup>(2)</sup> نور الدين درويش: السفر الشاق، ص 65.

# لا تَقْصُصِي رُؤيَاكِ والمَاضِي البَعِيدُ

هُوَ لَا يُرِيدُ

# لا تُرغِمِيهِ دَعِيهِ يَصرُخُ رُبَّمَا يَتَبَخَّرُ الأَلَمُ الدَّفِينْ

تلتقط البنية النصية سلسلة من الحوارات بين شخصية الطفل الباحث عن أمه والمربية العجوز، التي تحاول تهدئته والتخفيف عنه، وأخيرا شخصية الوالد الذي يأمر بترك الطفل لبكائه وصراخه عسى أن يتخلص من ألمه.

ويحدث هذا التراكم الصوتي والامتداد الدرامي في النص بنية إيقاعية بديله وسريعة، تتخللها تموجات سردية تخفف من حدة التتابع الإيقاعي.

إن تلك التفاصيل تغري المتلقي بتتبع الحدث وتشده نحو السفر مع محطات الحكي، فتقوده صوب متابعة المشهد للوصول إلى الدلالة.

القصيدة الحداثية مأخوذة بتجاوز النمطية، إنها حشد من الومضات أو الموجات التي تشهد تفجيرات داخلية أصوات تعلو وتسكن، وانسيابية يشكل الصراع قدرها الحتمي فتتقطع وتتتافر، ثم تبحث من جديد عن التواصل وهكذا.

ولعل الحوار في قصيدة "الطفل" يختزل بنية مكثفة من تسلسل الوحدات السردية واسترسال الأحداث:

- أبى احْكِ لِى أُحجيَهُ<sup>(1)</sup>
  - نَمْ حَبِيب*ي*..
  - إذَنْ غَنِّ لِي أُغنِيَهُ
    - لَيتَنِي عَندَلِيبًا..
- إِذَنْ افْتَحِ البَابَ حَتَّى أَرَى قَمرَ الصَّحْوِ.. أَسُالُهُ أُمنيَهُ
  - أَخَافُ عَلَيكَ حَبِيبي..

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: كاليغولا يرسم غرينيكا الرايس، ص ص 31-32.

- وممَّ تَخَافُ؟
- مِنَ الصَّحو..
- مِنْ لَحظَّةِ الاعْتِرافْ
  - نَمْ حَبيبي
- غَدًا أَجْلَبُ الْكَعْكَ لَكْ..
  - سَأُمِلاً حِينًا يَدَيكَ..
    - وحينًا فَمكْ

يبدو أن مأساوية الحدث تدخل حقل الدرامية، وترصد جزئيات الواقع المؤسف، إذ يعتمد مسار البناء السردي على نمو التسلسل الزمني، من الحاضر إلى المستقبل (أحك، غن، افتح، نم/ زمنها مستمر من الحاضر إلى المستقبل) ،والحاضر وفق أفعال الأمر هذه يقتضي التوجس والخشية والترقب، ثم يأتي المستقبل مجسدا لأمل الأمن المفقود (غدا أجلب الكعك لك).

هكذا يحدث تجاذب الوحدات الزمنية من خلال المراوحة بين الحاضر والحلم، ويتتابع الصراع من أجل البقاء وينتج عن فعل وانفعال الشخصية إيقاعا يولد سريعا منذ البدء، ويزداد تسارعا بفعل توارد الأفعال الدالة على الخوف (أخاف/تخاف)، وتتنازل السرعة الإيقاعية تدريجيا عن طريق تناوب الثنائية (صمت صوت)، وكذا بانتقال القصيدة إلى الخاتمة السردية.

#### 3.4 إيقاع التقابل:

يشكل هذا الإيقاع بنية تحريضية قائمة من خلال كسر وتيرة الرتابة المنطقية، ومفاجأة المتلقي بما لا يتوقع. إنه حركة تفعيل العناصر اللغوية، لتقوم على علاقة تحفيزية، إذ يبعث بعضها بعضا بما يحدث بؤرة إيقاعية.

كَانَ يَمْشِي كَثِيرً (1) ولَكنّهُ لَم يَصِلْ وتَجَاوَزَ كُلَّ المَحَطاتِ

<sup>(1)</sup> عاشور فني: رجل من غبار، ص32.

سَارَ عَلَى هَامِشِ العُمرِ... حَتَّى اكْتَمَلْ فَمشَى خَارِجَ العُمرِ حَتَّى انتَهَى!!.... واسْتَمرَّ الأَملُ!!

ينتقل بفعل أداة الاستدراك "لكن" إلى مسار آخر، يحدث صدمة لدى المتلقي، إذ إن فعل المسير المستمر لا ينهي الرحلة وتجاوز كل المحطات لا يؤهل الذات للحصول على الراحة، بل هو سفر دائم يحيل على اللااستقرار، الذي يحاصر الذات ويتربص بهدوئها وسكينتها، إذ تحيا الذات حياة سيزيفية مثقلة بالعبث والشقاء، وعلى الرغم من ذلك لا تزال تقاوم مصيرها الحتمي بطاقة الأمل.

يقول الشاعر: جُنَّ الشُّوَيعِرُ، كَادَ يَنطُقُ، كَانَ تِلفَازُ الحَدَثُ(1)

مُتَدَفِّقًا بالدَّمِ فَوقَ طَعَامِ أَطفالِ القُرى.

ألفًا مِنَ السَّنوَاتِ أَمْشِي...

ثُمَّ أَمشِي

كَيْ أُدَّشِّنَ فِي النِّهَايَةِ مَقَبَرَهْ.

يحدث الصراع الدموي في الحقيقة نتيجة حتمية هي الوصول إلى الفناء، والتربع على مساحة الفقد ( المقبرة )، غير أنه من الامتوقع أن مسيرة آلاف السنين تؤول إلى العدم، وكأن ذلك التقدم يضيع سدا و يضحى تراجعا إلى الخلف.

إن ما يبتغيه الشاعر من وراء هذا المد التقابلي، هو لفت انتباه المتلقي وشده إلى الخيبة التي يحظى بها كل من طرفي الصراع.

تلكم هي بنية الإيقاع وما أسفرت عنه من جمالية التوافق، والانسجام، والترتيب، والانتظام، وبقي أن ننتقل من المساحة الكتابة إلى المكانية؛ لندرك كيفية استغللها من طرف الشاعر الجزائري.

<sup>(1)</sup> الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، ص 25.

# الفصل الرابع

#### الفصصل الرابع:

## جمالية المكان

- 1. مفهوم المكان
- 2. إشكالية الذات والوطن
  - 3 . الأماكن المغلقة :
  - 1.3 دلالة الجدار:
- 2.3 الكهف وأصوات الماضى:
- 3.3. أماكن السكن المغلقة 1.3.3. الخيمة : وفتنة الاختلاف
  - 2.3.3- الكوخ: وحتمية التحدي
    - 3.3.3- البيت
- 4.3 أماكـــن العرل 1.4.3. السجن وإشكالية المقاومة:
  - : 2. 4.3 القبر جدارية الفناء
    - الأماكن المفتوحة: 4.
  - 1.4 الأماكن الطبيعية المفتوحة:
    - 1.1.4 (الأرض /الصحراء)
      - 2.1.4 الجبل
      - 3.1.4 البحر
      - 4.1.4 السماء
  - 2.4 أماكن التجمعات السكانية ومسافاتها:
    - 1.2.4 المدينة
    - 2.2.4 (الشارع / الطريق)
      - 3.2.4 الحديقة
      - 5. الأماكن المبهمة:
        - 1.5 هنا هناك

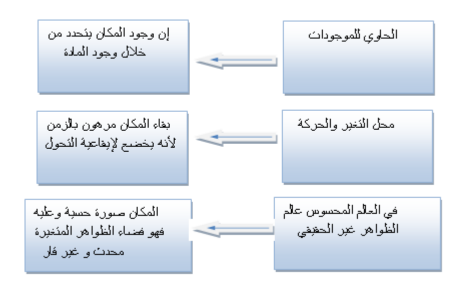
جماليات المكان الفصل الرابع:

#### 1. مفهوم المكان

لم تتوجه الدراسة توجها كاملا إلى العناية بالمكان في النص الشعري الجزائري إلا حديثًا، سوى ما كان من دراسة لشعر الحنين، والحديث عن الوطن في سنوات الجمر. ولعل الوقوف عند هذه الحاضنة المؤطرة لحركة الإنسان ووجوده من شأنه أن يزيح الغطاء عن تفاعل الذات وفضاعها، ويكشف عن المكان الفني وتشكله جماليا.

يكتسب المكان أهمية بالغة تتهض من كونه يلازم فكرة الوجود «فلا وجود خارج المكان والكون مكان مطلق » (1)، لذلك فهو يعبر عن الذات ، ونحن نعود إليه من أجل فهمها.

والمكان في الوعي الفلسفي تمثل في قول أفلاطون إنه: « الحاوي للموجودات المتكثرة ومحل التغير والحركة في العالم المحسوس عالم الظواهر غير الحقيقي»<sup>(2)</sup>



# مخطط (21) مفهوم المكان عند أفلاطون

لقد انتبه أفلاطون في هذا التعريف إلى ارتباط المكان بالزمنية ، وبذلك سبق ما فصلت فيه النظرية النسبية.

<sup>(1)</sup> صلاح صالح: قضايا المكان الروائي في الأدب المعاصر، دار شرقيات للنشر والتوزيع، ط1997، القاهرة، ص.11

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup>على عبد المعطى : قضايا الفلسفة العامة ومباحثها، دار المعرفة الجامعية ، الإسكندرية، ط2 ، 1984، ص124. :

إن المكان المستقل عن الزمان برأي أفلاطون هو مكان ميت ، وعليه يكون فضاء السجن - لولا وجود المزار - مكان مين

أما أرسطو فيبين أن المكان موجود في كتابه "السماع الطبيعي" « بدليل أنه حيث يوجد جسم، يمكن أن ينتقل عنه، ويشغل محله جسم آخر، ومعنى هذا أن المكان يختلف عن أي شيء يتميز فيه، ثم إن العناصر الطبيعية، يميل بعضها إلى فوق والبعض الآخر إلى تحت، والفوق والتحت ليسا نسبيين فقط إلينا، بل الفوق هو الاتجاه الذي تتحرك نحوه النار والتحت هو الاتجاه الذي تتحرك نحوه الأرض، ويميز أرسطو الخصائص التالية للمكان:

1/ المكان هو الحاوي الأول

2/المكان ليس جزءا من الشيء

3/ وهو مساو للشيء المحوي

 $^{(1)}$  فيه الأعلى والأسفل  $^{(1)}$ 

ندرك أن المكان لا يمك ن إنكاره، ولا وج ود له دون وجود الشيء الذي يشغل هو يتحيز فيه، ويمكن إدراكه من خلال الحركة. ويقف على مثنوية العمق والسطحية وبالتالي يمكن القول إنه يخضع للأبعاد الفيزيائية (الارتفاع، والعرض، الطول).

وقد نلحظ أن تعريفي أفلاطون وأرسطو وقفا على البعدين الهندسي والفيزيائي للمكان.

ويتفق ابن سينا مع موقف أرسطو من وجود المكان ، وعدم نفيه، ثم يذهب إلى تطوير التعريف بالمكان إذ يراه « السّطح المساوي للهسّطح المتمكِّن وهو نهاية الحاوي المماسة لنهاية المحوى »(2)

فلا وجود لجسمين داخل مكان واحد وهو يقبل المتمكن فيه ويفارقه المتمكن بالحركة.

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن بدوي: الموسوعة الفلسفية ، ، ج 2، ص 461.

<sup>(2)</sup> حسن مجيد العبيدي: نظرية المكان عند ابن سينا، مراجعة وتقديم عبد الأمير الأعسم، دار الشؤون الثقافية العامة للطباعة والنشر، العراق، ط1987، مص 121. نقلا عن عبد الأمير الأعسم: الحدود ، المصطلح الفلسفي عند العرب، (تحت الطبع)، بغداد، 1985.

وعليه يكون المكان عند كل من أرسطو و ابن سينا قارا، وقابلا للقسمة إلى جهات كالفوق والتحت، ومتناه تبعا لتناهى الجسم الطبيعى الذي يحل به.

أما الفلاسفة المحدثون فيعرفو زه بقولهم «وسط مثالي غير متداخل الأجزاء، حاو الأجسام المستقرة فيه محيط بكل امتداد متتاه. وهو متجانس الأقسام. متصل اوغي محدود».(١)

أضاف هذا التعريف شرط المثالية والتجانس ، ليميز بين المكان القابل لوجود الأجسام وانتمائها إليه ، وبين المكان الذي لا يقبل النفوذ لتداخل الأجسام به ، كما ألح من خلال تشابه الخواص على خصوصية الأمكنة ، واختلافها بعضها عن بعض ليضيف بعدا آخر للمكان وهو البعد الموضوعي.

وقد يتفق ال معنى اللغوي مع المفهوم الفلسفي، فأنت حين تبحث عن المكان في لسان العرب تجده «م صدر من كان أو موضع منه، قال وإنما جمع أمكنة فعاملوا الميم الزائدة معاملة الأصلية»(2).

«إن كان تحيل إلى ماض منهم يتضمن الوجود أو إحدى حالاته دون أن يثبته مستمرا ، وهو في النحو فعل ناقص يتضمن الفاعلية ، وينتقص من اكتمال معناها وينقصه في الوقت نفسه، ففي كان يفعل إثبات للفعل من جانب واثبات لانتهائه من جانب آخر ، وإذا استعمل بمعنى حدث أصبح فعلا تاما ، وكثيرا ما يضاف إلى الماضي أو المضارع كان فعل كان يعطيه يفعل لاكتساب الفعل التالي مزيدا من التعيين الزماني ...إن انتساب المكان لفعل كان يعطيه كثيرا من الشحنات الدلالية الإضافية ، وخاصة في الاتجاه الذهني والفلسفي ويخرجه من السطحية والفقر الدلالي. »(3)

(2) ابن مرظور أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي المصري: لسان العرب، دار صادر بيروت ، لبنان، طر،،1997، مادة (مكن )،ص 83.

-

<sup>(1)</sup> جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والانكليزية و اللاتينية، ج 2، ص 412.

<sup>(3)</sup> صلاح صالح: قضايا المكان الروائي في الأدب المعاصر، ص 11

إن ذلك يفسر انتقاص فاعلية المكان بغياب الذات ، كما يشير إلى التصاق الزمن بالفضاء وأخيرا يجعل المكان يقف على المثنويات الضدية المختلفة (انفتاح انغلاق) (اتساع ضيق..) بل إن الإنسان في التعبير الصوفي «مكان للوعي يختزل عبر الوعي الأمكنة كلها ، ابتداء من الأمكنة الصغرى والأمكنة الكبرى المألوفة وانتهاء بالمكان المطلق» (1)

وربما تحمل هذه اللازمة مدلول البقاء ، فتشبث الذات بالوجود يجعلها تتماهى معه ، وتبحث عن الانتماء الذي يشعرها بالراحة.

وعليه يعد المكان في النص الشعري عنصرا رئيسا ، لا يمكن إغفال دوره إذ يترجم الرسالة النفسية للذات الكاتبة ويحمل خصوصيتها.

ولأن المكان إنسان، والإنسان مكان، لنا أن نبدأ من:

#### 2. إشكالية الوطن والذات:

عادة ما تتماهى الذات في المكان ليشكلا كلا واحدا يصعب فصله، ويغدو حينها التفتيش عن الاثنين وقوفا في مصيدة التطابق المقنع بالامتزاج، فيلتبس الأمر. إنها حكاية التعل ق بفضاء الوطن الح امل لبطاقات الهوية، والمستقط ب لمشاعر الشخصية، الرافض للتصنيف بين بقية الأمكنة؛ كونه ينصف الذات لمعرفتها و يتيح لها فرصة الوجود وحصة الارتقاء والرفعة. إنه كما يرى "كريم مهدي المسعودي" «انتماء، وتاريخ، وخليط معقد من المشاعر، والعواطف يحتاج سبرها إلى عمليات تحليل معقدة. » (2) وقد يكون هذا التعريف مكملا لما ورد في اللسان إذ يعد « الوَطنُ المَنزِلُ، تقيم فيه وهو مَوطنُ الإنسانِ ومَحله » (3) وهنا إشارة إلى مرتع الألفة ووسط الاستقرار المرتبط بالذات وما تحمله من عواطف وشعور.

كريم مهدي المسعودي :الوطن في شعر السياب الدلالة والبناء دار صفحات للنشر، سورية، ط $_{
m I}$ ،  $^{(2)}$  ص 15.

\_

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المرجع السابق ، ص12.

<sup>(3)</sup> ابن منظور: لسان العرب ، مج 6، مادة (وطط)، ص 460.

ولكون الشخصية الجزائرية تتتمي إلى وطن عرف مستويات متباينة من التحولات التاريخية نتساءل كيف ستكشف القصيدة عن ماهية ذاك التطابق؟ وما مدى بروز الهوية الوطنية في النص الجزائري؟

يتقاسم النص الجزائري عديد من الفضاءات ي حظى الوطن خلالها بمساحة واسعة، إذ تعد نسبة الحديث عنه أكبر النسب في دواوين الشعراء ، نظرا لاهتمامهم بهذه النيمة، وإلحاحها على الذات لذلك كثر الوقوف على عتباتها.

وعلى هذا الأساس يمكننا القول إن لغة الإبداع ترتبط بالعوامل الاجتماعية ، والثقافية وكذا الشخصية.

تبدأ الإشكالية من عتبة الضياع و رحلة البحث الدائمة:

وَطنٌ يفتّشُ عَنْ وَطَنْ .. (١)

والحَلُّ ..أنَّكَ مستتباحُ!

وطنٌ بعين واحده.

وطنٌ بآلاف العواصم !

الكلُّ يَقْرأُ فيكَ مَوْتكَ ..

واقِفًا بين المَحَافِل

## والمَآتِمْ!

في ظل تشظي المكان بين الحضور والغياب، تصبح جدلية الرؤية والرؤيا بنية أساس يقف عليها الخطاب، وإثر ذلك تتباعد أواصر العلاقة بين الذات والوطن، إذا كانت الكثرة لا تعبر عن التواجد (إنّي لأفتحُ عيني (حين أفتحُها)/على كَثِيرٍ.. ولكنْ لا أرى أحدا!! (2) وطن بعين واحدة عو طن بآلاف العواصم).

(2) أمل دنقل: الأعمال الشعرية الكاملة ، ص 317.

-

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: في البدء كان أوراس، ص94.

وتختزل مساحة التنافر الدلالي ( الكل موتك /المحافل المآتم ) قصة تلازم الأضداد المعبرة عن أسى الفقد ، لذلك تبدأ رحلة البحث عن وطن بديل وتزداد الحاجة إلى فضاء آمن تتكاثف فيه غيوم الحلم الموشى بالسعادة يقول "عز الدين ميهوبى" في قصيدة قدر:

أُغَنِّي لِأَنِّي (1)
لِأَنِّي أَفَتَسُ عَنْ وطَنِ
ضَاعَ مِنِّي..
أَفْتَشُ عَنْ فَرحٍ أَبِعَدتهُ
الْمَسَافَاتُ عَنِّي..
فيا أيُّها المُشْنتَهي وطَنَا مِنْ دمِ
هَلْ دَمِي قَدرٌ ..
أَمْ دَمِي وطَنُ بالتَّبنِي؟
أَقُولُ لِهَذَا الَّذِي يَحْتَمِي بِدَمِي ...
إِنَّ مَنْ لَمْ يجِدْ وطَنَا
إِنَّ مَنْ لَمْ يجِدْ وطَنَا

يبدو أن تكثيف حضور الذات في ظل غياب الوطن ، يسمح بوجود فجوة للضياع يحاول الشاعر ردمها بالمعادلة الآتية: (دم + ذات = وطن) أم دمي وطن بالتبني؟ وعليه فإن نهاية الضياع معلقة على التضحية، والتضحية تولد قدر الفناء أو وجود البقاء. وتسير القصيدة وفق حركية تسارعها يزداد بزيادة نسبة الأفعال، التي تتضافر كلها لترشيح دلالة الذات المرهقة الساعية لإتمام قولها، قبل أن تسقط في بالوعات ما يحمله من معنى .

وتبقى رحلة البحث متواصلة، فالوجود داخل حلقة مفرغة تفوح بداخلها رائحة الدماء، وتركض فيها الذات باتجاه القدر المجهول – خاصة حين ينصهر المكان ضمن جزئيات الزمن – يجعل الأنا – عند "يوسف وغليسى" – تخطّ حدود هذا الوطن على صفحات

453

<sup>.</sup> 71 عز الدین میهوبی : کالیغولا یرسم غرینیکا الرایس ، ص $^{(2)}$ 

السماء، فترقبه لامعا كالنجوم، مضاء بألوان الحب والعشق، وأمام هذا الانقسام بين الحلم والحقيقة وبين الواقع والرغبة، يجد الشاعر نفسه متدافعا نحو مغارة الماضي يود لو أنه يشد الزمن من عنقه، فيحفر في الذاكرة عن زمن القوة والعظمة.

يقول الشاعر في تغريبة جعفر الطيار:

كَانَ لِي وطَنّ يَوْمَ كَانَ "أَراغُونِ" يَشْدُو (١)

غنَاءً فتنتصِبُ الأغنياتُ عُيُونًا لـ "إِلْزاً" ..

كَانَ لِي وَطَنّ يَوْمَ كَانَ الحَمَامُ يُحَمِّلُ "أَسْمَاءَ"

أشْواقِيَ الكَامِنَاتِ، وكنْتُ أنا

"الْحَارِثَ بن حِلزِّه"...

كَانَ لِي وطَنَّ يَوْمَ كَانَ ، وكُنْتُ، وكُنَّا ،وكَانْ

"كثيرُ" يَعشقُ "عَزَّه"...

كَانَ لِي وطَنٌ ضَارِبٌ فِي دَمِي،

رَاسِخٌ فِي امْتِدَادِ الزَّمَانْ،،

سَامِقٌ في السَّمَاعْ،،

شَامِخٌ كالنَّخِيلْ،،

فَارِعٌ كالصَّنوبَر والزَّان والسِّندِيانْ...

كَانَ لِي وطَنٌ يَوْمَ كَانَ!...

كَانَ لِي وطَنّ يَوْمَ كَانَت سَرَادِيبه تَسْتَضيءُ

بِنُوري المقدسْ..

وكُنْتُ أَنَا "خالدَ بن سنانْ "!...

وعلى الرغم من طول الجسور المعلقة بين الذكريات والواقع المعيش، فإن الذات تحشد صور الماضى لتعبئ به فجوات الحاضر، وتمحق حدود الخرائط وصفة الأقاليم

454

-

<sup>(1)</sup> يوسف وغليسي: تغريبة جعفر الطيار، ص ص 35-36-37.

المحاصرة، لمزج الهساحات جلها معوضة أزمة الضياع التي تلازم الواقع العربي ، حينها تحاول الدوران حول العراقة الآفلة للبحث عن حضارة مضاعة ، تجمع بين الجلال والجمال سامق في السماع، شامخ كالنخيل، ) وترتفع بأقصى قوتها عن هذه الأرض، تتثر في أماكن القدم أزهار التلاحم ، والتواصل ، والعشق والألفة والشموخ، خاصة أن الجلال يختص بما هو عميق ورحب.

وحينما لا يجدي التفتيش تحت غبار الذاكرة ، يصبح الاعتراف بالوطن الجريح المنقوص فضيلة، لأن الشاعر يراه « الملجأ الذي لا يُضعر فيه بالضياع و لا الغربة و لا الاغتراب...بل و لا يجمل الوطن وزر هذا الزمن  $^1$  يقول" سليمان جوادي":

ليْسَ لِي وطَنُ غَيْرَ هَذَا الْوَطَنُ (2)
ليْسَ لِي وطَنُ غَيْرَ هَذَا الَّذِي ينْبُتُ الحبُّ فِيهِ وَتَنْتَشِرُ الْأُغْنِيَاتُ عَيْرَ هَذَا الَّذِي يَكْثُرُ الْعِشْقُ فِيهِ وَتَنْدَهُرُ الْأَمْنِيَاتُ وَيَهُ لَيْسَ لِي وطَنُ غَيْرَ هَذَا الَّذِي سَكَنْ ليْسَ لِي وطَنُ غَيْرَ هَذَا الْوَطَنُ النَّي اتَّخَذَت ليسَ لِي جُزرٌ غَيْرَ هَذَا الْوَطَنُ اللّهِ مَنْ اللّهِ عَيْرَ هَذَا الْوَطَنُ اللّهِ مَنْ اللّهِ عَيْرَ هَذَا الْمِحَنْ ليسَ لِي جُزرٌ غَيْرَ هَذَا الْوَطَنُ اللّهِ مَنْ اللّهِ عَيْرَ هَذَا الْمِحَنْ اللّهِ عَيْرَ هَذَا الْمِحَنْ اللّهِ عَيْرَ هَذَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

(1) إجابة عن مجموعة من الأسئلة وجهت إلى الشاعر بتاريخ 2014/10/09.

455

-

<sup>.37–36</sup> سليمان جوادي: رصاصة لم يطلقها حمة لخضر ، ص ص  $^{(2)}$ 

هَلْ أَنَا وَاحَةٌ للْهَوى أَمْ مُدُن آهِ يَا جَسَدِي أَنَا غَارِقَةٌ فِي هَوى وطَنِي لِلأَذنْ

فلعل مغادرة واحة الحلم واستيعاب هموم الواقع أفضل من العيش على درج يطأ هذا الواقع بأقدامه ، فيخنقه برغبة التشبث بالمستقبل.

إنه لمن الطبيعي أن تهيكل لغة الاعتراف بساطا نباتيا مستمر التجدد ، يشكل بستانا للجمال الروحي، يحوي أزهار المحبة وعبق الأمنيات، وتتناغم فيه جمالية الصوت مع فتنة العطور.

وتمنح ثقافة التتاغم قاموسا تتراقص على أوراقه الطبيعة بألوانها المتمازجة وجزئياتها المتعانقة تعظ الإنسان، ليفقه سر الوجود الحقيقي المبنى على قانون المقاومة:

وطني نَجْمَةٌ تَتَوَهَّجُ كَيْ تَسْنَرَدٌ بَرَاءتها (١)
سُدَّةُ المَجْدِ جَلَّلَهَا الغَارُ
صَفْصَافَةٌ تَتَجَذَّرُ فِي الضَّوعِ
فَاخِتةٌ تَتَنفَّضُ..أو حَجْلَهُ
وطني خُصَلُ الضَّوْءِ دَاعَبها الظَّلُ
هَفْهِفَةُ النَّسَمَاتِ مُضَمَّخةٌ بالبَخُورَات
سِرْبُ فَرَاشٍ يَرِفُ
وسَوْسَنةٌ تَتَغَنَّجُ مخْضَوضَلهُ
وسَوْسَنةٌ تَتَغَنَّجُ مخْضَوضَلهُ

لا تغدو حينها علاقة الشاعر بالمكان علاقة اجتماعية فحسب، إنما هي أبعد من ذلك هي انصهار وجودي في المكان، وانتفاضة تمزق جغرافية الفضاء المحايد للوطن، وتمحو الحدودية الفاصلة بين المكان والذات، ثم تسقط هندسة الماضي ليرفض أي رقعة

<sup>(1)</sup>عثمان لوصيف: غرداية، ص ص 85-86.

أخرى تحتضنه. ولعل في امتزاج صوت الدندنات وعطر السوسنة الاخضرار الدائم والتجذر الملتصق بالضوء، مما يوحى بالجمال المتميز بالرقة والنعومة واللطافة (1).

وتستحوذ مقولة الامتزاج بين الذات والوطن على خطاب علي ملاحي:

كَأَنَّ ابن بادِيسَ الوَطَنْ (2)
مُتَرَنِمًا بِقَصِيدَةِ الشَّعْبِ العَظيمِ ،،!
يُرَدِّدُ الأشْعَارِ فِي ظَمَأٍ شَدِيد
أسْمَ ى مِنَ النَّجم الرَّابِط فِي العُيون،،
ومِنَ الدَّمِ الفَيَّاضِ ،،مِنْ
وهَجَ المَطَرْ،،!

إذ يرتبط الوطن بالشخصية المقاومة، حيث لا يزال زمن الكفاح مترددا راسخا في الكتابة، التي لا تعزل الأزمنة بل تمد وصالا بينها، وترقى لتشكل وعيا مقاوما مدعما بالسيطرة، التي تهب العظمة والسمو في محاولة وقفة صمود تدافع عن الهوية والانتماء.

ويغدو وطن الذات البديل أجلُ وطن يمكن أن تتصل به الأنا ، لتخطّ ترسيمة التفاعل والذوبان :

آوِي إلَى وطَنِ الرُّوحِ (3)
حِينَ يُجَنُّ العَجَاجُ
فَقَدَ عَلَّمَتنِي القَصِيدَةُ
لَـُنِي أُهَنْدِسُ ممْلَكَتِي القُرْمُزِيَّة ،
أَبْنِي عُرُوشِي عَلى المَاءِ
لمَّا أَحُوِّمُ

(3) أحمد عبد الكريم: معراج السنونو، ص 44.

<sup>(1)</sup> إ.نوكس: النظريات الجمالية كانت - هيغل- شوبنهاور، ترجمة شفيق شيا، منشورات بجسون الثقافية، بيروت لبنان،ط1985،ص46 .

<sup>(2)</sup> علي ملاحي: أشواق مزمنة، ص 18.

ثم ما يلبث أن يصبح وطن الذات وكر الروح المنتفضة المغيرة لجغرافيا الخريطة، والمتقنة للعبة الإبحار والمغامرة وقوفا في وجه التمزق والانشطار .

ولعل تواتر الفعل المرتبط بالأنا ، يجسد فاعلية الحضور المعلنة عن الهوية متضافرة مع صوت النون، الذي يمثل أحجية الانضمام واللَّم و يجمع الذات بوطنها .

وتتتهى لعبة الإبحار بصناعة زورق النجاة:

يًا وطنَ القصيدة (١)

يَا هَوىً كَانَ نَحِيلا ،، اليَوْمَ جِئْتك حَامِلاً وِزْراً ثَقِيلا وَكُلامًا لَيسَ يَقْنَى وَكَلامًا لَيسَ يَقْنَى

# وقرارا مستتحيلا

لقد تسامى الوطن عن مساحته الهندسية إلى لغة شاعرية خلاقة مغايرة، تصنع مرآة ساحرة يشكل فوقها الشاعر وسطا متميزا، مادته حروف وكلمات تعترف بأبجديات التجاور والانسجام، حينها يمكن للذات أن تلقي عليه أوزارها، وتهبه طاقة كلامية لا تتتهي شحنتها.

إن «الإنسان لا يحتاج إلى مساحة فيزيقية جغرافية يعيش فيها، ولكنه يصبو إلى رقعة يضرب فيها بجذوره وتتأصل فيها هويته، ومن ثم يأخذ البحث عن الكيان والهوية شكل الفعل على المكان لتحويله إلى مرآة ترى فيها الأنا صورتها»(2)

سَأَقُولُ أَنِّي مَا سَقَطْتُ لأَعتلِي وَجَعِي القَدِيمَ (3) وَأَكْتِبَ التَّارِيخَ فِي صَهَدِ الفَرَاغِ وَالْكُتِبَ التَّارِيخَ فِي صَهَدِ الفَرَاغِ سَأَقُولُ أَنِّي قَدْ رَجَعتُ إلَى تُرابِ قَصَائِدِي..

(²) مجموعة من المؤلفين: جماليات المكان، مشكلة المكان الفني يوري لوتمان ترجمة ( المكان ودلالته) سيزا قاسم، عيون المقالات، الدار البيضاء، طح، 1988، ص 63.

 $<sup>(^{1})</sup>$  ناصر معماش: اعتراف أخير، ص 52.

<sup>.34،</sup> (3) أحمد شنة : من القصيدة إلى المسدس، (3)

# وطناً يُستافِرُ مُنْ آلاف العُصورِ العُصورِ الى وَطَنْ

أخيرا يسود الحديث على التطابق بين وطن الذات والوطن العام، الذي يقطع رقاب الزمن تطلعا إلى اللقاء، ويحدث ذلك إثر مواجهة الإنسان لوجعه، واجتيازه لحواجز السقوط،وتسيجه للفراغ، فيتصدى لضياعه وينشغل بإعادة ما يخلد انتمائه؛ من أجل تغيير المواقع متجاوبا مع تجربته الخاصة.

يمكننا القول إن رحلة البحث عن الوطن ، استقرت إلى رحلة بحث عن الذات ، باعتبار التطابق المازج بين الثنائية. وكان صدى القصيدة بؤرة الصراع والكفاح بالعودة إلى الزمن الآفل، وأخرى بتحول الوطن العام إلى وطن للذات ، إستراتجية فاعلة لرصد منافذ العبور إلى طريق الخلاص، والوصول إلى جمالية الاستقرار.

#### 3. الأماكن المغلقة:

لعل الأبعاد الهندسية للمكان تحدد هوية ، وتكسبه فعالية وظيفية تعليلية لدوره البناء «فالمكان كان وما يزال يلعب دورا هاما في تكوين هوية الكيان الجماعي، وفي التعبير عن المقومات الثقافية في جميع أنحاء العالم»(١)

إضافة إلى ذلك تنشأ غاية الفضاء في اقترانه بالذات، يلاحقها، ويؤطر حركاتها، ولذلك كثيرا ما بحثت الذات عن المكان الذي تستلذ فيه بالراحة من لعبة القناع المستمرة؛ لتودعه مخزون أسرارها، وتغتسل بداخله من دنس المساحيق القديمة.

ولعل بداية الرحلة الشاقة الباحثة عن جوهرة الاستقرار، انطلقت من جدار الكهوف.

#### .1.3 دلالة الجدار:

يمثل الجدار الحاجز الذي منحته الصَّدفة التاريخية البعد الزمني، فأحيلت وظيفته من جمود صخرى إلى دينامكية زمنية، تحكى قصة حضارة الأمم السابقة، وفاعلية مقوماتها

<sup>(1)</sup> مجموعة من المؤلفين: جماليات المكان ، ص 03.

وانجازاتها الثقافية « فجمالية الجدران البدائية القديمة تعكس تفاعل الإنسان مع محيطه، وتترجم ، عبر اللوحات، طقوسه وعاداته »(١).

لقد كان «مرآة يوقظ الذكرى ويوقظ النظر إليها» (2)، عكست المرآة عتبات الماضي في نقوش جمالية، ولوحات فنية، تقبض عن شحنة زمنية هاربة من حياة الإنسانية، وتردد صدى انفعالات الذات بلغتها الإشارية المعبرة.

هذا و «يمنح الجدار للمتكئ عليه قدرة على التحكم بالمكان وجهاته وبالتالي يخفف من التوتر النفسى الذي يخلقه الفراغ حول الإنسان »(3)

إنه الموضع الذي يشعر الإنسان بسلطته على المكان والزمان أيضا، إذ يمتاز بكثافة الحضور التراثي المؤصل للهوية، وللكيان البشري، فهو مسرح الحماية الأول، إذ «كانت الوظيفة الأساسية الدائمة للجدار هي الحماية، والاحتماء» (4) وإن كان حاجزا يفصل الخارج عن الداخل، فهو صحيفة الوصال بين قطبية الانفتاح والانغلاق.

وتبدأ دائرة الانغلاق هذه في النص الشعري الجزائري من الجهة الأمامية، لتستجيب لجمح الحركة باتجاه التقدم، ومغادرة مواطن الرتابة الدائمة والثبات المستقر، في الوقت الذي تقر الذات بمواجع الكبح والتحرر الرمزي المعلق بقيود العزل، ويظهر جليا وهم الخطاب التواصلي المزيف مع الآخر.

يقول" الأخضر فلوس" في قصيدته وردة من حدائق بابل:

لِسنَانُ الأَمِيرِ المُعَلَّقِ وسطَ العَواصِفِ (5) رمْلُ الصَّحَارِي المُخِيفَةِ

(5) الأخضر فلوس: أحبك.. ليس اعترافا أخيرا، ص 41.

\_

<sup>(1)</sup> بدر عبد الملك : الإنسان والجدار ، دار المدى للثقافة والنشر ، ط1، 1997، دمشق ، ص 33.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  حسن نجمي شعرية الفضاء السردي  $^{(2)}$  المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط  $^{(2)}$  144–140.

<sup>(3)</sup> خالد حسين حسين: شعرية المكان في الرواية الجديدة ،الخطاب الروائي لإدوارد الخراط نموذجا، مؤسسة اليمامة الصحفية، الرياض83، ص 176.

<sup>.97</sup> مبدر عبد الملك :الإنسان والجدار، ص $^{4}$ 

بَيْنِي وبَيْنَ حَدَائِقِ «بَابِل» كالحَارِسنين وقَد لَبِسنا صَخْرَةً وقِنَاعَا..

وصارًا الجدار!!..

وسئورُ المَدِينَةِ يَرْنُو..

وجَيْشُ التَّتَار..

فْهَلْ قَدَرى أَنْ أَفْجِّرَ لَونَ الرِّمَال..

وأخْرُجَ مِنْ جَسندِي ..كَيْ أَفُكَّ الحِصار!

إن درامية المشهد وسوداوية أجوائه تفضح اغتيال اللغة، فحصار الجدار الزاحف يضيق بنية المكان، ويرعب هذه الأنا؛ ليضاعف من مأساتها، ويكرس أبجديات المنفى والاغتراب، فتهجر الذات دونية الجسد في حركة متسامية، تفجر ألوان الصفاء لتعبث باللوحة الداكنة .

ينعكس هذا الأمر على الفضاء الكتابي، فتهشم البنية الكتابية تدريجيا – انتقالا من الكثافة السوداوية إلى صفاء البياض – يعمل على إبراز مرحلية اغتيال الحروف والكلمات، فيعاق السطر الشعري، ليتوقف بناء الجملة عند الفعل والفاعل مشيرا إلى رقابة الحصار. غير أن البنية الإضافية تعيد الذات إلى الحضور المتجدد مع انتفاضة اللغة الاستفهامية.

ويبحث "أحمد شنة " عن لغة رافضة تزيح الكفن عن الجدار إذ يقول:

تكلَّمْ ..لكيْ يسْتَطِيعَ النَّهَارُ اعتِقَالَ النَّوارِسْ.. (1) فقد ظَلَّ هذا الجِدَارُ ..قُرُوناً يُكفَّنُ بالمُلصَقاتِ تكلَّمْ .. لكيْ لا يُصادرَ سنيفُ الخَليفةِ مهرَ العَوانِسْ أَعِدنِي إلى خَيمةِ البَحرِ كيْ أغسلَ الرُّوحَ ... مِنْ حَشْرَجَاتِ الفَوارِسْ

لعلَّ السَّماءَ ستتعرف يومًا...

461

<sup>(1)</sup> أحمد شنة: طواحين العبث ، ص 29.

# بأنِّي أحبُّ الحَياةَ كَكلِّ العَناكِبْ

فتحرير اللغة من عوالق الصمت، يطفئ لهب الانغلاق، ويجتاح الزمن المبهم، ثم يقود الذات المعمرة لهذا المكان إلى ضرورة مغادرة الموضع الممانع للحركة، والانتقال باتجاه الفضاء المنفتح والمعلق، فكأنها ترتقي إلى معارج السماء حيث النقاء والصفاء.

ويرى "نور الدين درويش" في قصيدته عيون أمي أن الجدار هو الحاجز الذي يجب اجتيازه والتخلص منه إذ يقول:

كُنْتُ أَرْكُضُ فِي المُرُوجِ، (١) وكُنْتُ أَصْرُخُ فِي المُرُوجِ فَتصْرُخِين تَعَال يا ولَدِي العَنيد وأنا أُعَانِدُ...

كُنتُ أَسْأَلُ كَيفَ يُمْكِنُنِي التَّسَلُق فِي الجِدَارِ بغَيرِ سُلَّم وَعُيُونُ أُمِّي وَاجِمَهُ

فإدراك معنى التجاوز للفضاء المغلق والممانع للحركة يبدأ بالرفض (الصراخ: تحرير للصوت) والمعاندة، ثم السؤال ، إنها أساسيات الارتقاء، والقوة وعدم الخضوع، لتحقيق التحرر والاستقلالية.

ولن تتخطى هذه الذات الحصار الجغرافي، وتتعدى رقابة الفضاء المغلق إلا بتفجيره حسب "عثمان لوصيف" في قصيدته جاحظيون:

آهِ.. يَا سَيِّدَ البَرقِ (2)
يَا قَبسًا يتَحدَّى الرَّدَى
لِيُضِيئ المَدَى
أَعْطِنَا شَرَرًا مِنْ عُيونِك
لَمُحًا

\_

<sup>(1)</sup> نور الدين درويش : مسافات ، ص ص 64-65.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: المتغابي، ص 94.

وإيمَاءةً

وستنئ

ثُمَّ ..ثُمَّ اعْطِنَا

أَنْ نُفجِّرَ هَذَا الجِدَارَ الخُرافِيّ

أو..نتفجَّرْ

فلا بد من لغ ـة الرفض والتخطي، حتى تتح ول دوال الانغ ـلاق إلى موض وع وهم ـي مزيف، غالبا ما يكون خرافيا، وهكذا يتضح أن الذات بإمكانها تغذية الحصار وتعزيزه، مثلما بإمكانها منعه وتفجيره.

ويفرد "عز الدين ميهوبي" قصيدة للجدار يقول فيها:

مَتَى يَختَفِي من دَمِي الخَوْفُ (١)

والجدرَانُ تُخَبِّئُ لِي سَاعَةً للصَّفَاعُ

مَتى؟

إنَّهُ اللَّيلُ يَأْتِي..

يَجِيئونَ أو لا يَجِيئُونَ..

لا فَرْقَ. هُمْ يَعرفُونْ..

وأَنْتَظِرُ المَوتَ تَحْتَ الجِدَارِ

سلُونِي غَدًا..

رُبَّما كُنْتُ حَيًّا. وقد لا أكونْ

إن تعليق جواب اسم الاستفهام يح ول الدلالة الزماني-ة إلى مكانية (إن ه الليل يأتي)، ويتم الانتقال من الاستفهام المفتوح إلى التوكيد، ومنه إلى الفعل في حركة دورية، يتداول عليها النفي والإثبات في بنية ضدية على بساط النص، ليشكل ذلك كله بؤرة توتر تخنق القارئ وتبعا لذلك يزداد الفضاء المحاصر ضيقا، لارتباطه بمشاعر الخوف والإحباط،

463

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: كاليغولا يرسم غرينيكا الرايس، ص ص 64-65.

وارتطامه بالزمن المقيد (الجدران تخبئ لي ساعة) ولعل ارتباط الزمن بالمكان، يمكننا من ترديد ما قاله ((نيقولاي برديائف Nicolas Berdiaev))من كون «الزمن ليس إلا حالة من حالات الأشياء»(١)

ويقول الشاعر في قصيدته عولمة الحب عولمة النار:

الَّذِينَ رَأُونِي أَحَاوِرُ أَرْضِيَّةَ الأَزْمِنَهُ (٤)

ضَحكُوا مِنْ كَلامٍ هَمَستُ بِهِ..

ونَسَيتُ بَقايَاه في الأَمكِنهُ

سَأَلَتُ جِدَارًا: لِمَاذا تَقِفْ؟ أَجَابَ: وهِلْ تَعْرِفُ الجِدْرانُ الجُلُوسَ؟

،بب. ومن سرب ،بدر. سنگات .

فَقَالَ صَبِيُّ تَعَلَّقَ في شَجَرِ التُّوتِ:
"سَلْ قَبلَ هَذَا الجِدارِ الأَلفْ.."
إذَا نَام أَصْبِحَ بَاءً وتَاءً وتَاءً..
وأصْبِحَ مُستَويًا كالكَتفْ

إن الأجدى أن نحصر حضور المعنى السلبي للحاجز، ونستند على صلابته ومتانته التي تمنحنا القوة، وتحيل على رمزية أعمق في التشكيل المنتصب بلا خضوع (الارتفاع،الكبرياء) فشعرية الإيقاع التخيلي للمكان تزيح الذات، من مساحات الانغلاق المطوقة إلى فضاءات الارتقاء والتحرر.

وربما كان الشاعر "عقاب بلخي ر" مصرا على ردم حدود ص مت يطبق على الأمكنة؛ غاية في جز جذور الوحشة في قصيدة التحول يقول:

أَنتَ مَقدُورُكِ الآنَ ...أَنْ تتحَوَّلَ (3) عَاصِمَةً للسَوادِ

464

<sup>(1)</sup> نيقولاي برديائيف: العزلة والمجتمع، ترجمة فؤاد كامل، طدار الشؤون الثقافية العامة ،بغداد، 2ط 1986، ص122 .

<sup>(2)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار ، ص 58.

<sup>(3)</sup> عقاب بلخير: ديوان تحولات، ص 12.

جِدَارًا لِهِذَا البَيَاضِ الَّذِي يَرْسُنُمُ الأَمكِنَهُ ويُسَمِّمُ الأَمكِنَهُ ويُحَوَّلُ شِراعًا عَلى البَحرِ لا شَيء لَكُ

لذلك تتبعثر الفضاءات وتفعل حركاتها، لتهجر ضفاف السكون، وتتوزع على سطح مرتجف (البحر).

هذه الانتقالية من شأنها أن تعصف بهشيم الكآبة والضجر، وترغم مؤشر بوصلتها أن يتوجه دائما باتجاه الخلاص، فتتعطف جمالية ال مكان المغلق إلى آخر متحرك، يزحف على مسافات الفراغ من أجل ردم مطبات الانهيار.

و يتحول الفضاء النصبي إلى جغرافية معمارية متميزة في قصيدة حكمة اللون:

قَد عَرِفْتُ الآنَ دَربِي (١)

حِينَمَا زَمجَرَ هَذا البَحرُ، قَالَ البَحرُ

وجْهِي قَطْرةً،

بَينِي وبَينَ المَاء أسنوارُ السُطُورِ

وذرارِي الرَّمل والأنجم واللَّيلِ القَعِيدِ

ليجسد تفاصيل فضاء نصى مكتوب، متوج بتدفق انسيابي لحياة ذات منكسرة ، تبغي الرحيل نحو عواصم الضوء.

جَالِسًا وَحدَهُ (2)
يَمزِجُ الأرْضَ بِالأرْضِ والزَّرعَ بِالزَّرعِ و البَدرَات
الَّتِي أَينَعَتْ
لَبِسَتْ وَجِهَهُ
لَبِسَتْ وَجِهَهُ
جَعَلَتهُ جِدَارًا ورَملاً وحَقلا
وَوجْهَ قَمَرْ

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: الدخول إلى مملكة الحروف ، ص، 23.

<sup>.46</sup> م ن، ص  $^{(2)}$ 

إن تواتر المكان وانشطاره ( يصبح البحر بحرين، والأرض أرضين ) ينسخ تواترا خطيا تتفاعل فيه الفضاءات بمختلف عتباتها؛ لتتوهج المملكة النصية بثريا هذه العتبات المصاحبة، و المنارة بمساحات لونية وضلالية تضفي الكثير من الجمالية ، إذ تظهر صورة ذات يحفها درب مشوه بالإبهام، تشيعه تقطعات الحواجز المعيقة. تلك هي طبعا قصة وحدة زمنية، بإيقاع لوني داكن معاق بملحمة مأساوية لجراح لا تلتئم.

- من الواضح أن المكان لا ينقاد لأبجدية اللغة المعجمية. إنه يتعالى إلى جمالية القطيعة ليجدد إمكانية حضوره المتغاير.
- يصبح مكان الانقطاع وال لاتواصل، الواجهة الجامعة ليتفوق على شحنة الزمن و يواجه التحول بمقاومة ثابتة، تعظم للذات حضورها المستمر في دوامة هذا التبدل الوقتي. «إن المكان الملجأ والملاذ ، فهو الأداة التي تناقض الموت بكل تناقضاته ويتحدى سيل الزمن الذي يكسر الملامح» (1)، وبذلك يتدحرج الجدار في المتخيل الشعرى بين دلالتين سلبية و أخرى إيجابية.
- يظهر الجدار كمكون فكري ثقافي، يتحدث على صفحاته التاريخ بمراحله الآنية، وترسو على صخوره سفن القوانين الحياتية، فتبدل جموده إلى حركية تصدر بنى حضارية مختلفة تقول بتنوع الكيان الإنساني، وتوثق لبصمات وعيه النامى عبر الزمن.

فهل كان هذا المكان الزمني انطلاقا لأمكنة زمانية أخرى ، تعود إليه وتتوسع وتتجدد خلال مدراته ؟

،ط، 2005،ص 231–233.

-

<sup>(1)</sup> إبراهيم عباس: الرواية المغاربية تشكيل النص السردي في ضوء البعد الإيديولوجي، دار الرائد للكتاب، الجزائر

### 2.3. الكهف وأصوات الماضى:

إن الكهوف هي المكان الزمني، الذي أسفر عن المخزون الإيديولوجي، و قاد الإنسان إلى سطح الأرض ثم رفعه إلى سمائها.

وقد بدأ الإنسان حياة الكهوف، وهو غارق في انتمائه لرحم الأرض، يشعر بأمومتها، فكان الكهف جسرا تاريخيا وحضاريا، يفوح ببخور الحياة الاجتماعية والثقافية القديمة. إنه كما عبر عنه "ياسين النصير" يلصق الذات« أكثر بباطن الأرض، في حين أن اتساع العالم الخارجي يفتح له مجالا أرحب»(1)

وأيا كان هذا المكان مطوقا للذات أو غير ذلك، فإنه اعتبر حارسها الأمين، في ظل الظروف الحياتية الصعبة قديما.

وصحيح أنه « يرت بالحياة إلى أشكالها البدائية» (2)، لكنه يجعل الإنسان غير متكلف، يتتبع خطى الفطرة والسليقة، وثمة يقيم، ودونه لا وجود للسكينة والدفء، وعليه حمل صفة البيت الحالى.

يتخذ "الأخضر فلوس" هذا الفضاء موطنا، لتوسيع رقعة الآلام والجراح، فهو الكاتب للصوت في قصيدته أقتعة تحت النور:

عاقِرٌ عُودُ المُغَنِّي (3) وهُو فِي كَهفِ الجِراحَاتِ يُمنِّي.. وهُو فِي كَهفِ الجِراحَاتِ يُمنِّي.. لَحنُه بالعِشقِ في قَلبِ التَّماثِيل الحَزينة!

<sup>(1)</sup> ياسين النصير: الروابة والمكان (2)، الموسوعة الصغيرة (195)، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، العراق، (دت) ، ومن ،75.

<sup>(2)</sup> صلاح صالح: الرواية العربية و الصحراء، منشورات وزارة الثقافة سورية، دمشق ، (دط)، 1996، ص187.

<sup>.78</sup> من أخضر فلوس ،أحبك .. ليس اعترافا أخيرا ، ص $^{(3)}$ 

إنه الحاجز المظلم، الذي يجعل الذات ضحية، تتقلب تحت سي -اط الأحزان والمواج -ع، فتسقط أسيرة في ذروة الإذلال، صوتها رهين وثاق الترديد والاجترار، يرتطم بقلوب صخرية لا أحاسيس لها.

يقول أيضا في قصيدته "أقمار الأرض المنفية"
وأنا مَازلْتُ أَفَتِّشُ عن شَوْق (١)
عَن دِفْءِ فِي كَهفٍ مَهجُور
أتَدَحْرجُ نَحوَ « العَربِيّ» « والسَّاحَهُ »

«- يا فَارِس إنِّي عَطشَان «هل تَعرِفُني»؟

تتحقق العزلة في ال مكان المغلق المهجور، وتحاول الذات حصر هذا المنفى في حزمة الدفء والحميمية، التي تفوح من تشققات الماضي، علّها تعيد بعث وجودها وكيانها الغائب، وعليه تتحصر سلبية المكان، لينقلب إلى رحم للحياة تحت ظلال الأمل.

صَوتٌ :تَكَوَّم المَسنَاءُ مِثْلَ الصَّخرِةِ السَّودَاءُ !. (2) و سَاكِنُوا الْكَهفَ الْحَزينَ نَائِمونَ.. الْاَ كَلْبَهُم قد مَدَّ كَفَّه المَبحُوحَة الثِّدَاء: «يا نَهرِبَا المَسروق هل تَعودُ .. يا شُمُوسَنَا الخَصْراءُ!.»

تستند البنية المكانية على أركان النص الخرافي و الديني، لتمنح القارئ فضاء يتجاذب مصيره التكه ن والحقيقة. وبين الثنائيتين يعيش مكان ثالث، منبعث من هشيم الماضي، وتتتكر الذات ل فضاء قائم على خطاطات الحزن والأسى، بتوقيع عتباتها في جغرافيا السواد المربك.

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك.. ليس اعترافا أخيرا ، ص57.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص 33.

فلا غرابة أن تلهث الذات في ظل معطيات مكان يغرق في دوامات الغياهب والمجاهيل، ومن خلاله تجود النفس بصياغة صراع مقاوم من أجل البقاء.

ويعبر "أبو القاسم خمار" عن تعفن الإقليم في قصيدة الخفافيش:

يَمضِي النَّهارُ ويَجئُ اللَّيلُ (1) يمضِي النَّهارُ ويَجئُ اللَّيلُ (1) بِدونِمَا شَكلٍ ولا زَمانْ..

ونَحنُ شَيءٌ هَائِمٌ فِي السَّيلِ

كالحِتانْ..

تَلاطُمُ الأَمْواجِ لا يَهُزُّبَا والنُّورُ لا يطُول عُمقَ كَهفِنَا ورَسمُنا يَحمِل وَجهَ الآكِل المَأكُول..

ورَغمَ ما نَملِكُ من تَنافُرِ الفُروقِ

نحتَضِنُ المَوتَ بلا فُروق...

تتحول الذات إلى كائن مسلوب يقلقه الضجر، ومطاطية قانون الحياة المختص ببث الفروق وتكتل النزاعات، فيستند المكان على رصد زمني واحد لا تحول فيه، هو مجال الانكماش والتلاشي، المرصع بغياب واضح وصريح.

ويظهر "أحمد شنة" لوحة جغرافية تتدرج ضمنها ألوان الفضاء، لتجتاز التقوقع من الجهات الثلاث (الكهف) إلى تحرر تام (المكان):

تَكلَّمْ ...فإنِّي أُطَهِّرُ بِالشَّعرِ.. كَهفَ السِّياسَهُ (2) أُقَاتِلُ... حُزِنًا عَليكْ.. سَلَاطينَ وادِي العَربُ وأَحلافَ هذا المَكانْ

(2) أحمد شنة: طواحين العبث، ص30.

<sup>(1)</sup> أبو القاسم خمار: ياءات الحلم الهارب ، ص،24.

### وأصنامَ هذِي القبيلَهُ..

يجسد الكهف أحد دواليب الحركة السياسية المحنكة، التي تجيد تسويق الكلام معلبا تحت أغلفة السواد، حينها تتكئ الذات على الطرف المقابل لهذا الظلام، لتقف على جوانب الطهر، وتسلط حزم الضوء علها تحول المكان السلبي إلى آخر إيجابي، وتمحو طوق الجمود الذي يعلق الرقاب.

و يقول عقاب بلخير في قصيدة "أوراس وحكاية الزمان" (1)

أكتُبْ على الصَّخرِ العَتِيقْ
وأكتُبْ على ظَهرِ الطَّرِيقْ
وأكتُبْ على الأشْجَارِ والأَحجَارِ والكَهفِ العَمِيقْ

أوراس أوراس الحريق

هي إذن رحلة الانعكاس، لصراعات البقاء والتواصل مع المد المكاني، من أجل الوجود المقاوم للمدى الزمني المخيف، و المعلق على وتر إحداثيته الصمت والتواري. إن علاقة الذات بأمكنة الحماية تترجم مح نة الحنين إلى الاستقرار، والتعلق الدائم بالأمومي، الذي يشعر بمتعة الإغفاء على راحة الاطمئنان.

- غالبا ما تعلق بالكهف صفات الظلام والعزلة، إذ إنه الموطن الذي تصطدم الذات بوحشته، كونه الامتداد الصوتي الصارخ بشحنة انفعالية مترجمة لأزمة اللجوء.
- قد يمارس المكان فعل السياسة، فيصبح المتاهة التي تملأ الدرب شتاتا، وتقود الإنسان إلى عدم الاستقرار، وهنالك تلغى صفة الاحتضان، و تحول إلى وسط متعفن باعث للتطرف.
- وضمن مسار عكس ـي لكل المم ـرات السابقة: يحي لل الكهف على ذك ـريات الذات ورؤاها، إنه يسجل أحداثها العظيمة، واكتشافاتها الفكرية المتطورة، الدالة على تواصل الأجال، والنمو الحضاري المغذى على نسغ التجدد.

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: الدخول إلى مملكة الحروف، ص38.

- إن المكان يشهد على وجود ذاتي، فيصبح متواصلا مع الكيان البشري. وسطوته وعبوديته التي تتبثق من داخلها مكامن التحرر، والفكاك من سطوة الإمبراطورية الزمنية القاهرة «فالمكان هو فكرة حسية، نقدر أن نعاينه ونتثبت منه، بينما الزمان مقولة تجريدية خادعة ومضللة، إننا لا نستطيع أن نلمسه و نراه مع أنه الهواء الذي نستشقه، هو التاريخ ... »(۱)

وحقيقة هذا الزمن تزيد الإنسان خشية وتوثق لقالب الانفصال، فيغدو المكان تصميما، تتضج فيه كافة الوحدات الدالة على إشكالية الحياة، حينها يبحث الإنسان عن فضاء يخرجه من باطن الأرض إلى سطحها، ليوسع توجهاته الفكرية وتأملاته المستقبلية.

<sup>(1)</sup> أسماء شاهين :جماليات المكان في روايات جبرا إبراهيم جبرا،المؤسسة العربية للدراسات والنشر ودار فارس للنشر والتوزيع ،بيروت والأردن ،ط1،2001،ص،126.

#### 3.3. أماكن السكن المغلقة:

#### 1.3.3 الخيمة وفتنة الاختلاف:

ترتبط الخيمة ارتباطا رَحمِيا بالصحراء، جعل محاولة الفصل بينهما مستحيلة، فهي المعلق الذي ينزع به نحو الانفتاح، والأسير الذي يسعى إلى التحرر، تتجلى ضمن أقاليمها مدلولات الفضاء الصحراوي، الذي «يشكل بعدا ساعد كثيرا على تشجيع فكرة الاختلاف.» (١) ومن هذا المفهوم نستطي \_ع القول: إن الخيمة هي الجن \_ة القابعة بين ني ران الحر الصحراوي، وهي الطبيعة التي تنبت بجذورها بين الرمال، إنها في لسان العرب «بَيْتٌ مِنْ بيُوتِ الأَعْرابِ مُسْتَدِيرٌ يَبْنِيهِ الأَعْرابُ مِنْ عِيدَانِ الشَّجَرِ..وقِيلَ :هِيَ تَلاَثَةُ أَعْوَادٍ أَوْ أَرْبعة يُلقَى عَلَيْها الثُمامُ ويُسْتَظَلُّ بِها في الحَرِّ، والجَمْعُ خَيْمَاتٌ، وخِيامٌ،وخِيمٌ وخَيْمٌ» (٤).

وتلامس صورة الخيمة اللغوية، ما ورد في تعريف ياسين النصير ، إذ« هي كيان يخشى الملامسة الحادة، ولكنه يستجيب لأن يثبت بأوتدة وحبال ليجمع داخله الناس والأشياء، وليحتمي الرياح والمطر. ليس لها إلا حضورها اليومي – النهاري في الأغلب – ففي الليل تصبح قطعة من الصحراء المنداة بالظلمة »(3).

ومن ثمة تمتد وظيفة الحماية كموضع اتفاق، ويكمن فرق مغامرة البقاء في التحدي والإصرار على مقاومة الوجود، وجدلية الظهور والحضور، والاختفاء والابتلاع.

ولعل هذا الجسد (الخيمة)، يكتنز في النص الجزائري ثراء دلاليا، يقدم تشكيلا وصفيا جماليا، يعكس صورة بيئة المتكلم. وإذا كانت الخيمة -«هي شراع الصحراء، المدى المنبسط الفسيح، والكتلة الناتئة الممتدة فوق أفقها، هي التشكيل المكاني لأرض لم تشخص

(3) ياسين النصير :الرواية والمكان، دار الشؤون الثقافية ، بغداد ، ص 158.

\_

وحيد بن بوعزيز :حدود التأويل ،قراءة في مشروع امبرتو ايكو النقدي ،الدار العربية ناشرون، ومنشورات الاختلاف ،ط262، بيروت الجزائر ، ص262.

<sup>(2)</sup> ابن منظور: لسان العرب، مادة (خيم)، مج 2،ص341.

إلا بالارتفاع والانخفاض» (1) - فهل في النص الجزاعري جسر يربط بين التعالي والخضوع، أم أن الخيمة فيه لا تتعدى كونها اللثام البائد المخفى بحجاب الكتل ؟

إلَى الخَيمَةِ الآنَ.. (2)

يا شَاهِد العصر هَيَّا..

وتَحْتَرِقُ الخَيمَةُ

العين

والقَلبُ

والدَّربُ

والكون

والمُستَحِيلْ

وكنتُ أحَدِّقُ فِيهَا ..

تَذَكَّرتُ أَنَّ الْخِيامَ بِقيَّةُ نُوق

تنامت عطاشا كسنغف النخيل

تذكّرتُ أنَّ الَّذِي جِئتُ أطْلُبهُ الآنَ..

كَانَ وحِيدَا

وكُنتُ وحِيدا

أُفتِّشُ عنه..

ولا خَيمَةً غير تلكَ الَّتِي تتراى

تُريدُ الرَّحِيلُ

تنفذ الذات إلى عوالم الخلاص من فضاء الحدودية، فتتصل بالوجود وتداعب الفضاء الخارجي الرحب؛ لتبحث عن توزيع يمنحها صورة الخلود.

(2) عز الدين ميهوبي :النخلة والمجداف، ص 47.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ،ص158.

ويسهم الشاعر في عناق التراث والمعاصرة، بتقدي م التراث، لينطلق من الأص ل والجذر، ويعلي المكان على الزمان، ويحقق تواصلا بين العصرين.

وتقترن الخيمة بالحزن لدى "أحمد شنة":

بَينَ القَصِيدَةِ والمُسنَدَّسِ خَيمَةٌ للحُزنِ.. (1) مِئذَنَةٌ لأسرَابِ الحَمَامُ..

صَوامِعٌ للوَقتِ..

عَصرٌ للشَّتاتِ..

بِدَايَةٌ أُخرَى..

مِطْحَنَةٌ لأحجَارِ الفَراغْ..

ربما كان التعدد المكاني للفضاءات المختلفة يؤول إلى العدم، إذا حُصِر بين فكي الموت، فتطحن جل هذه الأمكنة في فيافي الفراغات، لتتولد مساحيق الضياع الدائم في أواسط المعالم المبهمة والمرتبطة بزمن الشتات، حينها تحترق الكلمات، وتغتال الحروف والأصوات، ويصبح النص مشهدا مأساويا لأحزان الذات، بلوحة إعلانية لواقع معيش، يزحف فيه الكيان الإنساني عبر أكوام الجثث المترامية.إن المكان لصورة ناطقة بهوية الشخصية المعاشرة له.

يقول "الأخضر فلوس":

لِجَارِتِنَا خَيمَةً مِن فَرَحْ (2)
ودالية فوقها طائر يجمع العابرين على بابها إن صدحْ
تَقُومُ صَباحًا ،
تُعِدُّ كُؤوسَ المَودَّةِ للغُربَاءِ،
وتَغْسِلُ أَزْهَارِهَا بِالْحَنِين،

(2) الأخضر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى، ص53.

<sup>(1)</sup> أحمد شنة: من القصيدة إلى المسدس ، ص28.

# تَرُشُ السَّمَاء بِقوسِ قُزَحْ

إن التحول المادي (للخيمة) إلى تكثيف لم دلولها المعنوي (الفرح) يجعل المكان الفطري يشكل موضع الأصالة والب راءة، التي أعدمت ها حجرية الحضارة، فحولت الأف راح إلى مآسي، إذ أفل زمن الضمّ فيها لتهب أعاصير الفرقة، واغتيلت جمالية السليقة ، لتخلف حطام المادي والصلب.

وتعكس علاقات التوتر بترا لمفاصل اللفظ، التي تراقصت حول الجمال، فيصبح طائر الهجرة جامعا، وتلتصق المودة بالغرباء، وترش السماء ليرتد المعنى إلى ضده.

ويقول" مصطفى دحية" في قصيدة أحلام:

اخْتَزلتُ مُعَادَلَتِي (١)

قَدَمٌ .....وَيدْ

خَيِمَةً .... وغَدْ

قدرى أفسلج

والتَّنافُر بين حَبِيبِي

وقُرَّةَ عَينِي يَشِيخ

مِن مُسَامرة الشَّمع يَأْتِي النَّبِيد

إنه اجملة تكثف حضور الذات (قدم/يد) إلى حضور المكان (خيمة)، كمكون زمني ماض والزمن الاستشرافي القادم (الغد) فيصبح النتاج هذا القدر الذي أفلج تنافرا. ثمة إذا شيء مرير، يتحول فيه الكل إلى مسامرة للفناء، ويقطع الجسد بما يحمل من خطايا ليتصدر الاختزال، وتتحول النهاية إلى رمز جمالي، يختزن غرابة قدر جامع بين ضياع ومجهول، يسفر عن انشطار هذه الأنا وتلاشيها في غياهبه.

يقول "عثمان لوصيف" في قصيدة ساكن في الحفيف:

سَاكِنٌ فِي الرَّغيفُ (1)

(1) مصطفى دحية: بلاغات الماء، ص62.

فِي عَبِيرِ الطُّفُولَة، فِي الفِطرَةِ البَدَويَّهُ الْحَتَمِي بِعُيونِ الضِّياءُ والنَّخِيل الوَرِيفُ والنَّخِيل الوَرِيفُ فِي الخَيمَة الأَبويَهُ فِي سَريرِ الأُمُومَةِ فِي الخَيمَة الأَبويَهُ

مطية الكيان الإنساني في الوجود هو المكان الذي يحتويه، ويسكن إليه إلى دفئه وألفته، إلى وحشته وأنسه، يحيله إلى عبير الطفولة، فينبش في أغوار الذاكرة. إنها ضرورة اللقاء الذي يتسع حجرة تعليمية لنشر شعرية الاحتماء ونعومة الاستقرار، مقابل خشونة الهجرة والارتحال.

ولعل دال الانتقال هذا هو الأكثر إلحاحا في الوجود، يقتضي توارث جينات نظام دائم التغير، يطمح إلى الاختلاف، ويبشر بميدانية تهتز وفقا لمقتضيات المحيط، وضمن ذلك الدال يقبع الكون كمكان ممتد بين ضفاف المناطق.

- تنفتح دلالة الخيمة على حقل تراكمي متشعب، تسافر فيه من فتنة الارتحال والاستقرار إلى مصاف المجرد واللامحسوس فهي:

أحيانا ملحمة بكائية دائمة الترديد وأخرى سعادة مبتورة بفعل الذات.

- قد ترتد الخيمة من وسط مكاني إلى مدى زمني، يجسد معادلة طرفاها متعلقان بالمفقود والمجهول، الذي تتوق الذات إلى القبض عليه (ماض / غد).
- بل وتستطيع البنية المكانية أن تعبر عن اختلاف جنسي صارخ بين: الذكوري الذي يمثل القسوة والارتحال والمسؤولية، مقابل الأنثوي الناعم والمرتاح والمستقر.

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف :براءة، ص ص 39—40.

«إن المكان هو القرطاس المرئي والقرينة، الذي سجل الإنسان عليه ثقافته، وفكره، وفنونه، ومخاوفه، وأماله، وأسراره، وكل ما يتصل به، وما وصل إليه من ماضيه، ليورثه إلى المستقبل ومن خلال الأماكن، نستطيع قراءة سيكولوجية ساكنيه» (1) وثقافة الإنسان قادته من الخيمة إلى الكوخ الذي صاحب الأرياف مدعما فكرة الارتحال الدائم.

# 2.3.3. الكوخ وحتمية التحدي:

على الرغم من اضمحلال الاهتمام بهذا المكان في النص الشعري الجزائري، إلا أن الاستقرار عند عتبته مشهود لبعض الشعراء، بصورة تتنوع لتؤسس نظاما إداريا، يشمل أبعادا معرفية وجمالية مختلفة، تسبح معظمها في مدارات التشريع لشعبية تستلقي على مهد الواقع الاجتماعي، وتحرص على تقديم ملامح الطبقية الفاصلة بين الفئات الاجتماعية.

تلك الأبعاد الجمالية للأكواخ تتعلق بالبساطة في رأي ياسين النصير « باعتبارها وعاء شعبي احتوى تراكيب اجتماعية، أعطت لجزئياتها قيما جمالية خاصة بها لوحدها» (2).

وربما ينتبه القارئ في التعريف اللغوي -« يُقَالُ لِلْبَيْتِ المُسَنَّمِ كُوخٌ، وهُو فَارسِيِّ مُعَرَّبٌ. والكُوخُ، بالضَّمِّ: بَيْتٌ مِنْ قَصَبِ بِلاَ كُوَّةٍ، والجَمْعُ الأَكُواخُ» (3) - إلى وجود إشارة لتلك الركيزة الشعبية، التي تتصل بالظروف المادية لقاطني هذا ال مكان. وهنا يصبح ال فضاء أيقونة دلالية، حاملة لدفاتر الفقر والذل والاضطهاد، فمادة القصب الهشة تلامس وسطا ريفيا، يتوارث خاصية الهجرة الخاضعة لإيقاع المواسم والفصول، تتسم ببنية عروضية لإنسان يلحن مواويل القلق والخوف. فهل يكون هذا الكائن منتصرا في غمار مكان يشي بغباب الأمن؟!

يقول "مصطفى الغماري" في قصيدة مقاطع من ديوان الرفض:

(3) ابن منظور: لسان العرب ،ج 5، ص 448.

<sup>(1)</sup> ياسين النصير: الرواية والمكان ،ص 17.

<sup>(2)</sup> م ن ، ص ص 55–56.

وتكُبُرُ الصَّلَاةُ فِي إشْرَاقَةِ الجِبَاهُ (١) فِي شَهِقَةِ الجُرُوحِ، فِي تَكْبِيرَةِ اللَّهاهُ فِي شَهِقَةِ الجُرُوحِ، فِي تَكْبِيرَةِ اللَّهاهُ آتِيكِ فَجْرًا يَزرَعُ الأَكوَاخَ بالحَنِينْ.. بآيةٍ تُورِقُ فِي أيامِها السنينْ وتَلْعَنُ المُفكِرَ المُتَاجِرِ العَنِينْ!! مَنْ لا يَرَى فِي « المُوخِ» غَيرَ لَذَّة الأَنينْ! غَيرَ اشتِهَاء أَصْفرٍ مُرهَّلَ الجَبينْ! غَيرَ انتِحَارٍ! غَيرَ انتِحَارٍ!

إن المكان لا يتخلص من انفعالات شخوصه، فالذاكرة قد تسمح باستحضار مصادر الألفة والشوق والحنين، مثلما قد تلتف بنسيجها حول المواجع والخوف والأنين. وعليه يكون الفضاء النموذج المبلور لما يعتلي هذه الأنا من أحاسيس، وإضافة إلى هذه الوظيفة التأثيرية، هناك وظيفة إبلاغية، تشهر بطرح سياسي يؤطر حزبية فاصلة بين اليمين واليسار.

ويقول "الأخضر بركة":

هُو اللَّيلُ... (2) كُوخٌ مِنَ الحِبرِ يَسنُكُن فِيه المَكَانُ حَدِيثُ فَم الرِّيحِ فِي أُذُنِ البَابِ، أو غَابَةٌ نِصفُ مفْتُوحَة الظِّلِ تَمشِي صَدَى كَائِنَاتٍ مِن اللاأحَدْ.. حَولَ غُرْفَةِ نَوم يُؤثِثُها نَفسُ الطَّير

(1) مصطفى الغماري: مقاطع من ديوان الرفض، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_1$ ، 1989، ص $_2$ .

\_

<sup>(2)</sup> الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، ص05.

حَولَ يَدْ...

خَذَلَتها الأَصار.بعُ فِي شَدِّ مَعنى...

يتحرك هذا الهموذج الاجتماعي عند اليوميات، ويقدم نسخة مشخصة لأحوال الفئات الاجتماعية ومستوياته المعيشة، فيعد الكوخ المكان القالب، الذي يحيل على حوالات الإنسان، ويصور لحظاته الحياتية من دون أسرار ولا خصوصيات.

وتكون مادته الجزيء الذي يستوعب من خلاله أسرار الذات القاطنة له، وتأتي قصة عتبات الحماية كصرح يعلق عليه شعار القهر وبثمات الزوال.

يقول أبو القاسم خمار في قصيدة" موال للعهد مع الحزن":

أُستامِرُ أَقْبِيةً الأَبْرِيَاءِ (١)

مِنَ المُجرِمِينَ ..مِنَ الصَّابِرِين أَدَاعِبُ أَسئِلَةَ الشَّارِدِين وأَبْحَثُ فِي كُلِّ كُوخٍ وفِي كُلِّ زَاوِيَة مَاحِلَهِ. تَضُمُّ بَقايا الشِّتَاء

بليل المستاكين ..

ليل المستاجين..

وتحضئ للورد

بَاقَتَه الذَابِله .

إن حجم المعاناة داخل هذا المكان ، تجعل الإنسان يعاشر حصار الحزن ، وضيق التفكك، وهيمنة العزلة، يتراوح بين وجود متسع وآخر مغلق، يتابع انحناءات أشكاله الخارجية، التي تشكل ملحمة لصراعات البقاء، ويسجل تغير مظهره الخارجي وتبدله؛ لتتج

<sup>. 42</sup> أبو القاسم خمار : ياءات الحلم الهارب، ص $^{(1)}$ 

عصارة التغير الحاصل في الوجود، وخلاصة النتابع والاستمرارية، التي تؤيد جمالية الحملة الجهادية المعلنة ضد الظروف الحياتية العصيبة.

- من جغرافية مادية جامدة، يسافر الكوخ إلى مواطن المعنوي المجسد للبحث عن الهوية، والحنين للعودة إلى الألفة والحميمية، كما يعتبر المحطة المكانية الثابتة إلى مد زمنى مرتحل موشى بالظلام والسوداوية، وهناك يبتلع سلطة العام (المكان).
  - يشكل الكوخ المكان المنسي والزاوية المعدومة، التي شكلت النقطة العاتمة لنفسية ذات تخنقها الظروف الاجتماعية والآهات المأساوية.
  - وتعزز بنية هذا الواقع المعيش استمرارية رحلة الكشف عن تصميم هندسي مغاير. يجعل الذات تطم عن إلى دفئه وحرارته وترتاح إلى حصاره، الذي يرتقي بها على سطح الأرض لتمد بصرها باتجاه الأفق.

#### 3.3.3. البيت:

لم يعد البيت تمثالا حجريا من الاسمنت، موضوعا في زاوية المسرح، بل أصبح أحد الشخوص المشاركة في تفعيل الحدث على الخشبة، لاسيما عندما طُلِي بدهان طباع ساكنيه وأمزجتهم، فبات يحمل خصائص سلوكياتهم، ويفوح بعبق ذكرياتهم، ويتجمل بمساحيق أحلامهم. إنه على حد تعبير باشلار « المكان القديم ،بيت الطفولة ومكان الألفة ومركز الخيال وممارسة أحلام اليقظة.»(1)

البيت عنوان التواصل والالتحام والاستقرار، يطوق الداخل بدفئه، ويمنح الذات شعورا بالأمن والطمأنينة. إنه كتاب النشأة المعتق بأسرار الذات، وملجأ ماضى الطفولة المفتقدة.

وإذا وقفنا عند قول "عثمان لوصيف" في قصيدة شعاع ويأتي النبي وجدنا صورة البيت الطفولي:

# كُنتَ وحدكَ تأتِي (2)

(1) قاستون باشلار :جماليات المكان، تر غالب هلساا، منشورات المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، طو،1984، ص42.

<sup>(2)</sup> عثمان لوصيف: نمش وهديل، ص 44.

مِثلَ طَيفِ النّبوَةِ . تَدخُلُ بَيتِي تَشرُق الشّمسُ مَنْ قَالَ إِنَّ شُعاعًا تَوهَّجَ فِي الغَيبِ لا يَرقُصُ الآنَ بينَ يَديّ ؟ لا يَرقُصُ الآنَ بينَ يَديّ ؟ مَنْ قَالَ إِنَّ الطّفولَة لا تَتضوّعُ من مُقلَتَيْ شَاعر زَرنِي فِي المَنَامِ و هاهو يَدخُلُ بيتِي؟ شُعَاعٌ . . ويَأْتِي الصّبِي شُعَاعٌ . . ويَأْتِي الصّبِي النّبي شُعَاعٌ . . ويَأْتِي النّبي النّبي شُعَاعٌ . . ويَأْتِي النّبي النّبي شُعَاعٌ . . ويَأْتِي النّبي النّبي النّبي شُعَاعٌ . . ويَأْتِي النّبي النّ

فالمكان الطفولي يمثل ملمح الانجذاب لموطن الحميمية والدفء، وهو ما يجعل الذات تتوج إلى مصاف النبوة، تتكدس في دروبها الرؤى التي تتداخل فضاء اتها في خط ضوئي متوهج يدور في مشارق المعارج؛ لترتسم تلك الآية الخضوعية بين مكان ضيق وأفق متجدد، تلتقي بإحاطة جدارية مغلقة على شبابيك العناق، لتجتاز العتبات الآسرة للذات، وتتصاعد باتجاه هلامية أحلام اليقظة .

إن هذا التلاحم، أو قل هذا التحول، يؤسس لبعد جمالي يكون سيمياء فاعلية، تتحقق ضمنها الكينونة الذاتية .

وثمة إشارات فعلية مختلفة (تشرق ترقص توهج تدخل ...) تؤكد هذا الانسجام المأمول بين الهكان والذات، فت سهغ الثنايا المكانية بنفحات الوجود، لتصوغ ميوعة تهضم كلية الفضاء،وتتتشل الذات من جبرية القسوة المكانية؛ لتعمق لديها الإحساس بطواعية الانغلاق وضعف سطوته الواهمة .

ويقدم "فيصل الأحمر" صورة مختلفة لهذا المكان:

الكَلاَمُ عَلى ضِفَّةِ البَيتِ، بَيتِي الكَبِيرْ (١)

<sup>(1)</sup> فيصل الأحمر: الخروج إلى المتاهة ،ص93.

الحَزِينَ ...الحَزِينَ ...المُثِيرةِ أَحْلاَمهُ والكَسِيرةِ آلامهُ ...والفقيرة أحْجَارهُ والكَسِيرةِ آلامهُ ...والفقيرة أحْجَارهُ تَحتَوِيهِ الحُروفُ ،حُروفُه ،طَردا ...وتُحرَّضُني كَي أسِيرَ تُجَاه الَّذِي لَقَبُوه طَرِيقَ السَّرابُ لُجَاه الَّذِي لَقَبُوه طَرِيقَ السَّرابُ الطَّريقُ يُدحرِجُني ...خُطوةً ، خُطوةً ، خُطوةً والطَّريقُ يُدحرِجُني ...خُطوةً ، خُطوةً ، خُطوةً والخَطايا الَّتِي ارتِكَبتْهَا الخُطى فتنامُ خُطاي لتَصحُو الخَطايا الَّتِي ارتِكَبتْهَا الخُطى إثرَ حلم الأَرضِ الشَّبابُ

إنها لغة تجاوزت المكان الواقعي، وارتقت لتكرس فضاء كتابيا وظيفيا، تهاجر فيه المنافذ والفجوات إلى النص المسيج بعزلة، لتؤطر خصوصية صارخة لمعمارية مشيدة على مساحة ورقية، تتصهر فيها الوحدات اللونية، وتترتب أثاثية البيت بعبارات وجمل وأدوات، تتسق لتنفتح على فضاء خالد بسلالة خيالية معبرة.

إن بيت الشاعر هو بيت تفوح منه روائح الاعتكاف مع البياض الورقي، لتتجلى خطابا رساليا يلتقط مرحلية الحياة باختلافها. وينبض بحرارة التواصل ويهتز بنبضات الشعور وفوضى الحواس.

ليتجاوز الشاعر البيت إلى الطريق، ثم إلى الأرض انتقالا من التكث عيب إلى التوسع أو من الصفر إلى المساحة، كما يحدد ذلك "صالح صالح"\*.

يقول "حسين زيدان":

ما عَدَا مَنْ قَالَ للبَيتِ اسْتَقِمْ ..دُونَ "السَّقِيفَهْ"! (1) وَأَنَا الْمَسْؤُولُ عَنْ تَنْصِيبِهِ..منْ سُلُالاتٍ ضَعِيفهُ أَينَ ضِلْعِي؟ فَلْفَا الْمَسْؤُولُ عَنْ إهدَاءِ صَدرِي كَيفَ طَاوعْتُ الْخَليفَهُ

(1).حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس ،ص 14.

ينظر للإفادة صالح صالح: قضايا المكان الروائي، ص 75.

يومَ أَن أَنْجَز بَيتِي؟! لَم يكنْ يا صَاحِب الغُمدَين يَومًا ..صَاحِبي إنَّمَا عَبد الوَظِيفَهُ..

أحيانا يصبح التخلص من عوالق المكان الملتصق بالأنا (البيت)، رجاء تطالع فيه العيون المليئة بالقلق والخوف منافذ الضوء، ويصبح الانغلاق تصعيدا لنواح مبحوح، يهمس بمشهدية متأزمة، تركل الذات بقدمها، ليمتثل حلمها مقتولا موشى بالسواد.

على هذا النحو ترسم الحدودية إقامة جبرية على الذات المعزولة تحت سياط القيد والاضطهاد، مبحوحة الكلمة، مسلوبة الإرادة.

فالمسألة هنا أن الذات مطوقة بين فكي الانغلاق، تحاول أن تضع ثقبا على هي يَقَ إِنكار. وتتتكر لهذا ال مكان، الذي تمتزج فيه ذكريات الرماد المتساقط من اشتعال شريط طويل، مكفن بعباءة السواد، لتقطن بيتا مخالفا من ورق سقيفته الخيال.

ويقول "عاشور فني":

وأحُسُ وَقِعَ غِيابِها فِي كُلِّ شَيءٍ (1) كُلَّ شَيءٍ ... وَحِشَة العُصفُور فِي قَفصٍ كَآبة زُرقةٍ بَحريَّةٍ فِي الصَّيفِ شُرْفَة غَائِبٍ فِي اللَّيلِ شُرْفَة غَائِبٍ أَخرَى شُرْفَة غَائِبٍ أُخرَى يَمضِي الجَمِيعُ يَمضِي الجَمِيعُ وَلا يُقرِّبُنِي إلى نَفسِي سِوى الذِّكرَى وَلا يُقرِّبُنِي إلى نَفسِي سِوى الذِّكرَى

إن غياب الذات يعزز وحشة المكان، وسطوة الفراغ، فت تضخم غشاوة الزمن، الذي يلف خيوطه المرتعشة على زوايا الشرفات، فتتحطم ركائز الحضور، وتتعالى أسوار البيوت،

<sup>(1)</sup> عاشور فني: زهرة الدنيا ، ص ص،95. 96.

لتلوث أجواء التحرر وتنهش حلقات الزمن الآتي، فتخرج الذات من انكساراتها، تقتات على فتات الماضي، لتعبق بنسيم ذكرياتها فضاء مزقته قوى التغييب والحجب، وألقت رحلها في ثناياه أم قشعم، فبات بؤرة تتوالد ضمن مداراتها مواقف الاستسلام للحزن .

- يتكاثف التشكيل الجمالي للبيت من تقنيات الارتحال بين الحاضر و الماضي، فتترابط إحداثيات الزمن وتتوارى خطيته، حين ذلك تتعالى الذات عليه لتسخ محورها التوقيتي كما تريد .
- ربما كان لزاما على الذات الإنسانية أن تسكن إلى ألفة ودفء الحصار؛ لتعقد خيوط الاتصال بالخيال والذكريات والأحلام، وتخبئ هذه الجمجمة بأسرارها وأجنحتها ومخالبها تحت سقف الحماية والتواري.

وفي ظل هذه الحدودية التي تنشر رداء السواد، بات الإنسان يعانق القيد والأسر، فأصبحت البيوت سجونا إسمنتية.

# 4.3 أماكن العزل

### 1.4.3 السجن واشكالية المقاومة:

هو المكان القاهر لكرامة الذات ، يختزل المتعة، ويسقط الإنسان في جبرية التجرد من جل وثائقه الحياتية، ولا يحتفظ له إلا بالكيان العددي، ليفتح طريقا نحو ماديته وتشيئه «إن جوهر الأشياء العدد»(1).

إنه «هيكل بنائي أقيم إما للقمع، وإما للتأديب والعقاب  $^{(2)}$  ومكان مخضع لنزيله، سالب لكل خصوصياته، فيه يذل ويحط الفرد، وتبرز من خلاله دلالات الانتهاك.

فهو الكبسولة الحابسة للحراك كما يقول ابن منظور « السِّجْنُ: الحَبْسُ » (3) وعليه يتمثل ذا أبعاد و مقاسات تميز انغلاقه ومحدوديته.

ولقد تمثل هذا ال فضاء بدلالتين: سلبية و إيجابية، قهر وظلم، مقابل امتزاج للذات بالتاريخ، وخوف وألم مرتبط بإرادة وتحد.

ولما كانت تلك مشهديته الواصفة لمعاناة النفس وتيهها، يقول "أبو القاسم خمار " في قصيدته " ربىالة من الطوفان ":

وفِي أَرضِنَا يَهْطلُ الغَيثُ لَيثًا (4)

و يَنهَالُ وحشًا حَثيثًا..

يَدكُ الحُصنُون..

يُدمِّرُ صَرْحِ السُّجُونِ..

ويَأْكُلُ مَن صَاحَ غُوثًا

كِبَارًا.. شَهِلبًا..صِغارًا..

(4) أبو القاسم خمار: الأعمال الشعرية الكاملة، بين وطن الغربة وهوية الاغتراب، ص ص28-29.

-

<sup>(1).</sup> عبد الرحمن بدوي: موسوعة الفلسفة، ج 1، ص،77.

<sup>(2)</sup> عبد الملك مرتاض: بنية الخطاب الشعري، دراسة تشريحية لقصيدة أشجان يمانية ، دار الحداثة للطباعة والنشر ، بيروت، لبنان، ط1986، ص 143.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن منظور: لسان العرب، مادة (سجا) ، ج 3، ص $^{(3)}$ 

هكذا يصبح الطوفان ملفوظا إبلاغيا، لدس التراكمات المادية (تدك الحصون، وتدمر السجون) وتضحي البنيات السكنية الكبرى و الضيقة هشيما تحت أقدام الفضاءات الطبيعية. وتُطبِق السيولة على الصلابة الحجرية، لتحولها إلى شظايا، حيث تبتلعها لتتماهى فيها، فيصنع الانسجام مجالا لجمالية التواصل، ودلالية التحول، التي تقتل أمكنة لتح عي أخرى مختلفة.

ويتفق "مصطفى الغماري" مع هذه الدلالة السلبية، فيلصق السجن بالقهر في قصيدة "الحق":

لا تسلَ كيف سعينا ؟! (1) كيف كناً ألمًا يُورق نارًا كيف كناً الما يورق نارًا كيف عانينا المدى الليلي ترنا من سئجون القهر تارا..

إن (كيف) الحالية تنتج بنية توتر، تشعر الذات من خلالها بالقلق والحيرة، المعلقة على المحور الخطى لاسم الاستفهام التواتري.

وتتكسر هذه المتوالية في السطر الأخير، لتصعيد دلالات القهر والأسر، فلا يكون المكان إلا بؤرة تتكاثف ضمنها المعاني السابقة، ووحدة جمالية تقطر بمستويات المقاومة والتحدي،حيث تبتلع البنية التساؤلية المكان المغلق لترسم فسحة الانفتاح، وتعمد الذات إلى فك الحصار العازل لها و المفروض عليها.

وينحو هذا الهكان منحى آخر في قصيدة عراجين الحنين:

رَسِمْنَ خُطُوطًا عَلَى الرَّمِلِ (2)

فَانفَتحَ الأَفقُ فِي الحُلْمِ وابتَهجَ المَهدُ والنَّهرُ
لكِنَّ ريحَ الفَجيعَة هَبَّت فَضَاع اخضِرارُ الضِّفَافِ

(2) الأخضر فلوس: عراجين الحنين ،ص 74.

\_

 $<sup>^{(1)}</sup>$  مصطفى الغماري : قراءة في آية السيف ، ص ص  $^{(25-26)}$ 

وخَطَّ المُحِبُون أيَّامهُم، رسمَوا وجْهَها والقُلوبَ الَّتِي جَرحَتها السِّهامُ عَلى جدْرانِ السُّجونِ!

لا يشكل الرسم إلا جمالا فنيا، تقوضه الحركة الالتفافية للريح، فتحدث قبحا تراكميا على ضفاف الاخضرار الزمني للماضي.

التهمت الفجيعة محاصيل العطاء الآنف، ولم تكتب على الجدار سوى ذاكرة الألم والجراح. فمعلوم أن مكان القهر الجبري، لا يولد إلا ذاكرة مصلوبة في صدر الحائط، لكنه في الآن ذاته يشير بحركته الانسحابية على امتداد للزمن المشرق سالفا، ويكفي أنه لم يقبر الأحلام، ولم يعطل مجال الوصال والألفة.

ويذهب نور الدين درويش في قصيدة "السجن" إلى وصف الزنزان ـة في مد حواري، يقتلع هو الآخر جذور العزل، ويرسم محاور الحكي، بدل أن ينشر كوابح الصمت.

زنْزانَتِي هَذِي (١)

وفى الأخرى أنام

لَا...

لَم يَنمْ أَحَدٌ هُنَا

إلاَّ وجُنَّ

حَرَسٌ تَفَنَّن سَيِّدِي

حَرَسٌ وأَمعَن ثُمَّ فَكَّر ثُمَّ قَدَّر

تُم قَرَّرَ أَنْ يُفَرِّقَ بَينَ رُوحِي والجَسندُ

الجُندُ جُندُكَ والكَلاشُ وما تَبقَّى منْ رصَاصْ

یا سنیدِی

لا تربَعشْ

(1) نور الدين درويش: السفر الشاق ، ص80.

# زِنْزَانَتِي هَذِي وَنْزَانَتِي هَذِي وَفِي الأُخْرى أَنَامُ وَفِي الأُخْرى أَنَامُ زِنْزَانَةُ الألِفِ المُقَابِل لِأَئمَّةِ والدُّعَاة

بالنظر إلى مكان الزنزانة، الذي يثبت قانون المحدودية الصارمة – التي تطوق الفضاء السجني – فإن الذات التي تتعرض للعزلة، لا تستسلم بل تتخطى القيد وتنفلت من ربقة المواجع كلها، لتمتطي بيمة التكيف، التي أطرت مسار الفصل بين الروح والجسد. فإليزام الذات الإق امة في مكان الحصار الجبيري، قاده اللي التخلص من إشكالي ة اللهذة، وأقحمها في مجابهة الشهوة، فكان منبر الزهد محرابها، الذي ميز حضورها الواثق الحاوى لجمالية الصمود والإرادة.

«تجربة السجن مرآة تتعكس فيها رؤى وصور المواجهة..، بين ((..الأنا)).. و((الآخر)).. داخل مساح ـة ضيقـة، يغدو فيها المكان – الم ـعنقل مرادفا للإنس ان المحتل، مما جعل العلاقة بين السجين و السجن، تتعقد وتتوسع وتتجذر في مربع من الهورق، يستنطق فيه الشاعر عوالم، دلالية زاخرة، تسهم في إضاءة غوامض علاقة الذات بالذات من جهة، وعلاقتها بالآخر من جهة ثانية. وذلك في حيز مادي مغلق لكنه مفتوح تاريخيا على آفاق رحبة من الخيال والجمال، والبطولة والشهادة»(1).

لاحظنا كيف يتحول السجن من مكان للعذاب إلى آخر للحلم، يجسده الفضاء التخيلي المصنوع من ورق، والذي يسجل الخلاص منه، ونستطيع القول إن الفرار من سجن المواجع إلى السجن التخيلي، هو فرار من الموت إلى الموت، يشكل فيه الطرف الثاني من الثنائية ذات الإحداثية الواحدة الحلم والراحة. وهنالك تتمكن الذات من معرفة دواخلها المكبلة بأغلال الأسرار والتواري، فيصبح ال مكان المحاصر جسر تواصل مع الآخر، الذي يتمكن من ممارسة الحياة في دائرة مركزها الموت.

<sup>(1)</sup> إبراهيم رماني: المدينة في الشعر العربي الجزائر أنموذجا 1962.1925،دار هومة ،للطباعة والنشر والتوزيع الجزائر،ط2 2001،

وقد يتمادى الفضاء التخيلي الشعري، من خلال بعث ذاكرة الأمكنة في الوصول إلى أعماق الذات، ليخطط منحى انفعالاتها المتضاربة، بنسج مساحة للصوت داخل قوقعة الصمت.

ونظرا لطبيعة هذا المكان السالب للإرادة أحيانا - الهساوي لموقع القبر، الذي تتجلى فيه متون الاستسلام، ومواد الحساب والجزاء - فقد آثار فضول الشعراء عند الوقوف على القبر.

فمن منهم زاره؟ وما زاوية الرؤية التي ساقته إليه؟

#### 2. 4.3 القبر: جدارية الفناء

يهاجر القبر نحو الامتداد على حساب المساحات السكانية إذ يبتلعها، لذلك كان الأكثر حضورا في النص الشعري الجزائري، ليمثل رقعة مفجعة تنثر الجثث، وتعلق هوياتهم لتكون شواهد على الغياب« إنه يستدع على حالهة غياب على المستوى الغيزيائي للم ادة» (١)، وبهذا يخزيق الحياة في مستواها المعزبوي، وكأن الواقع يعلن إفلاسه وعقمه، ويستدعي معرض النهاية، وفي إطار هذا المنفى تنشأ ذات مقاومة، تحاول الفرار من فناء مطارد لها، وهنا تتأطر مؤشرات جمالية في ميدان تقف الذات فيه وجها لوجه مع مصيرها، باحثة عن شرائط الحياة والوجود.

وإذا كانت الدلالة اللغوية تقول إن القبر «مَدْفَنُ الإِنْسَانِ، وجَمْعُهُ قُبُورٌ والمَقْبَرُ المَصْدَرُ ،والمَقْبَرَةُ بفَتْحِ البَاءِ وضَمِّهَا مَوْضِعُ القُبورِ .» (2) فهي لا تتسع إلا للموت والغياب أيضا، وهذه الخصوصية التي يتميز بها هذا الفضاء، تتعلق بهندسته كما يقول طاهر

\_

<sup>(2)</sup> ابن منظور: لسان العرب مادة (قبر)، ص188 .

مسعد: « للقبر خصوصيته الهندسيّة التي لا يشبهه فيه مكان آخر، وله فعله أيضا، الذي لا يشاركه فيه سواه ،إنه خاتمة الأماكن ومستودعها الأخير ومنتهاها. »(١)

وهكذا يتفرد المكان ليكون ركنا للانعزال والوحدة، تهابه الذات؛ لأنها تجهل أسراره، وإن كانت قد نبئت ببعض خفايا حصاره.

فكيف التصقت الذات بالبقاء وأعلنت لغة التصدي والصمود في ظل واقع كسيح مثلته سنوات الجمر ؟ وهل حمل المكان ذات الدلالة اللغوية أم اجتازها؟

هل مثل هذا المكان الماورائي رقعة الفرار، أم مساحة الرفض، التي يستعيد فيها النص أنفاسه المختتقة من جراء التلوث الدموي؟

يقول "عبد العالي رزاقي" في قصيدة "مقدمة ثانية":

ومَن قَالَ : (<sup>2)</sup>

إنَّ ((لحيزيَّة )) قَبرًا ومَقْبَرة

وقَصِيده؟

ومَن قال:

إنَّك مَقْبَرة

لم تَضمّ

سوى جَسندينِ غَرِيبَين

لم يَجِدا لَهُما فِي الوجُود مَكانًا

حينما تطول بالذات رحلتها التي تتعقب حياة تدنسها مرارة الوجود، و توشحها شراشيف الاغتراب، يصبح الاغتراب المكاني ضمن موضع مغلق أضمن للبقاء. وتبرز إثر ذاك جمالية مواجهة الأعماق والفناء بأفق الراحة والطمأنينة والاحتضان.

20عبد العالي رزاقي: من يوميات الحسن بن الصباح ميد (2)

-

<sup>(1)</sup> طاهر مسعد الجلوب :بناء القصيدة في أعمال عبد العزيز المقالح ،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ،بيروت ،طر،2007،ص185.

والأهم من ذلك هو الاحتضار الذي يهب للإنسان حياة تحميه وتمنحه الأمن، في زمن تآكلت فيه صحيفته الأخلاقية.

فتنقلب موازين «الموت الذي يضع حدا لحديث الإنسان مع العالم الموضوعي» (1)، ليصبح تراسلا مع الأعماق تمارس فيه الحواس طقوسها، وتتلاحم تحته الأجساد لتتلاعب بعبثية الأقدار وسخريتها .

يشغل المكان (القبر) مساحة منسية ليتوارى خلف نافذة يودع منها باقي المدلولات في البنية النصية.

وتضطلع الأسطر الشعرية المتتالية والمكثفة كركام من الأتربة ، التي تلقى على ضريح السطر الأول ليظل صامتا بوجه جاهم ، تحمل سماه أيقونة الانطواء تحت بواطن السلامة والأمن .

إن الذات تتوافق مع الأرض وتصنع توحدها في وجود لاسع يطبق على الأنفاس، حيث تخطو باتجاه مدارات مشبعة بالشمولية، وتحقق كيانها خارج الانغلاق لتتجاوز عتبات التشظى والتمايز.

يقول "عز الدين ميهوبي": في قصيدة الجريدة:

- أُفَتِّشُ عَن قَبِر أُمِّى! (<sup>(2)</sup>
  - وأَنْتَ؟
  - أُفَتِّشُ عَن قَبر عَمِّي!
    - وأَنْتَ؟
- أُفَتِّشُ عَن جُثْة دُونَ اسمِ!
  - وأَنْتَ؟
- أُريدُ مساحة حُبّ بحجْم الوَطنْ؟..

(2) عز الدين ميهوبي: كاليغولا يرسم غرينيكا الرايس، ص45.

<sup>(1)</sup> نيقولاي برديائيف: العزلة والمجتمع، ص102.

•••••

•••••

- وأَنْتَ

- أمَقبرةٌ هَذه.. أم جَرِيدَهْ؟!

ضمن رقعة الجريدة تقود الوقائع الإبلاغ ية إلى مساحة إعلامية لزمن طارئ لا يخضع للرقابة، فتكوّن النص الشاهد على وسط مخيف يشوش على النسق الإعلامي، ويفرز لغات النفور لأن الجريدة أضحت آلة صماء تمد جسرا نحو المقابر.

تلك الحقيقة التي يقبل عليها الجميع لا تتضمن سوى سفر دائم للبحث عن هوية أنا التقطتها خواتم النهاية، واغتصبت كيانها الحضوري فمالت إلى الغياب.

ويقول في قصيدة الحفار:

بكى الحَفّارُ..

تَنهَّدتِ المَقْبرَهُ

وحِيدًا تُسنامرُه شنجرَهُ

يَتُوسَّدُ قَبرا ..

ويقول أيضا

بكى الحَفّارُ (١)

القَبِرُ تَعرَّي..

وحَطَّ البُومُ على الصَّبارُ

تستاقطُ من عَينَ هِ جَمَاجِمُ عِشْرِين عَاما..

.....

يبكى الحَفّارُ

<sup>.</sup> 49-48-47 المصدر السابق: ص ص 47-48-49

يسنالُ مِعولَهُ المَعقوفَ ويَبكِي : من يحْفرُ قَبرِي ويدْفَنُنِي؟

يبكي الحَفّار فَيرتَفِعُ الآذانْ ويسنألُه الآتُونَ:

لقد حَضرَ الأمْواتُ الآنْ ..

القبرُ الواحِدُ لا يكْفِي.

غيخر النص بأقاليم العراء، فتنهد المقبرة يشير إلى زفير ها، الذي يطالب الجسد بدفع ضريبته نحو التراب، وبذلك بثج الذات عالما لامتداد الفناء خارج قذارة الحياة، ويصبح القبر المأوى الذي تلوذ إليه ذات أنهكتها السنون، وحاصرتها منعطفات الزمن من كل الجهات . ولا يتعلق الانفعال المقلق إلا بالشهادة على انكماش الوجود، وكذا باعتلاء على سلطة التعفن والتقزز في الحياة الدنيا .

يقول الشاعر في قصيدة "عولمة الحب عولمة النار":

و "بَابُ.." المَدينَة مَقبَرةٌ فِي العَراعِ.. (1) لِطُوفانِها نُكهَةُ المَوتِ والبَحرُ قَبرُ وسِيعٌ والبَحرُ قَبرُ وسِيعٌ وتِلكَ النَّعُوشُ زَبدْ لكَ اللهُ يَا وَطَنِي.. ولكَ الصَّبرُ والأُمنِيات

تمحو البنى التصويرية هندسية الخصوصية المتعلقة بالقبر إذ تتجاور الثنائيات (الانفتاح / الانغلاق) ( الداخل /الخارج) ( الباطن / السطح) ( الاتساع / الضيق)، فيرتد المكان إلى

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص50.

ضده، وتذوب الحدودية لتتساوى الفضاءات في صفحة الوجود المؤسف ، وفي رقعة مغتصبة ومقهورة تصارع الموت بلغة التحدي، وتبحث عن الثبات تحت أقدام الاضطراب. بقول "الأخضر بركة":

ثُمَّ قَومٌ (1)

يَمُرُّونَ بَينِي وبَينِي إلَى التِّيهِ، يَبنُونَ باسْمِي كَلامًا لِكِي يَهدِمُوهُ يُخيطُونَ باسمِي بَرانِيسَ للمَجدِ،

رَبْطَاتُ أَعْنَاقِهِم حَولَ قَبري تُرفرفُ،من هَؤُلاء الَّذِين...

جَمِيعٌ وشَتَّى،كَثِيرونَ مثل الكلامِ الكَثيرْ...

إن الشاعر يرى أنه لا جدوى من الحياة الهامشية، التي لا تمنح للذات وجودها، وإذا كان المكان يشير إلى الموت، فإن صراع الأنا والآخر يؤدي إلى انتهاك حرمة الذات وانشطارها في زمن التصنع والضياع.

وتتحول دلالة المكان المخيف في خطاب الذات الأنثوية إلى آخر مختلف:

هُوَ سِرَّنَا الْمَدفُونُ فِي قَبرِ الْقَصِيدَة (2) هُو سِرَّنَا الْمَدفُونُ فِي قَبرِ الْقَصِيدَة (2) هُو وجْهُكَ الَّذِي لِي يَبتَسِمْ – أَشْتَاقَهُ – فَلَمَاذا قَد مَضَى ...

خَلفَ الدُّخان إلَى المتاهَاتِ البَعيدَة؟

يتغير المكان الهندسي إلى معمارية لفظية، تستعرض السجل النفساني للذات، وما انضمام القبر لفضاء النص إلا تكشفا لوشائج التفاعل مع المعادي، وانشداد إلى الغياب الذي يحقق الحضور (التحرر)، إذ إن الذات تتواصل مع الغياب لتهجر معادن الواقع، وتبحث عن

\_

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، ص ص  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> حنين عمر: سر الغجر، ص 09.

راحة الخلود الكياني من خلال الكتابة.وبالتالي تسمو إلى مقام الوجود، وتلفظ نهائيا كل عوالق الضغوط التي تفرضها شؤون الواقع الحياتي.

حينئذ يبدو الإحساس الفعلي، بالتحرر والخلاص من قوانين التسلط الزمكاني، وما تتفك الأنا تطالعنا بمظاهر القوة والمناعة، التي تتغذي جذورها من الكلمة.

ينزاح الفضاء المعادي إلى الألفة ، إذ لم يعد المخيف المجهول مادامت الذات تتدثر فيه بثياب الراحة، بعيدا عن منعرجات المزالق الممانعة للاستقرار.

هي ذات لا تبحث عن فضاء يعصمها من زمنها المفجوع، ولكنها ذات باحثة عن أسرار الأمكنة، تلامس الخفي منها كما لامست الظاهر، وتنبش تحت لفافات المستور، حتى إنها جعلت كونها الشعري مناظرا لذلك العالم الخفي، تحشر فيه بناها اللغوية، مستكنهة الغموض الذي يجعل القارئ أكثر توقا لخوض المغامرة.

إن قصة الالتصاق بين الكائن وأرضه، تتوغل به في المغارات و الأعماق وتزرعه في وعاء الاسمنت والفولاذ.

تحت قباب هذه الترسانة الصلبة والمميتة، التي حبست جثمان الإنسان، فتآكل لينحل بتربة الأرض، ويلتحم برحمها من جديد، تاركا الوهج المادي البراق، مدركا أن تركيب الروحي أكثر سموا، فعاد بحصيلة حداثية، يظن فيها أن الحياة ربما تمارس فن الخفاء في جيوب الفضاءات الطبيعية، وكانت دوافعه النفسية تلح عليه مطاردة الرياح في حركاتها التواصلية الجامع ـة بين النهايات الشجرية، والموزع ـة للإخصاب، والصائغ ـة للبني ـة التكاثرية، كما تتبه إلى الإشراقة المتتالية في لحمة الشمس الحرارية الرابطة بين السماء والأرض، وكانت تمظهرات اليابسة المغتسلة بمياه الأنهار والبحار، المستترة ببياض الثلوج تارة واخضرار النبات تارة أخ ـرى، الرسالة الختامي ـة التي زادت في قن ـاعة قرارته الشعورية، فسار نحو المرتفع يتشبث بمصابيح وهاجة ألهبت فضوله، فهاجر بمعجمه المعرفي، يبغي غزو الفضاء الخارجي، وعاد منه ليقول إن الحياة وعرة مسالكها.

## 4. الأماكن المفتوحة:

الأماكن المفتوحة هي تلك التي تت وزع على فضاء ممتد أقل تجمي عاليان البشري، تؤشر لتتوع بيئ ي متع دد، ولبنيءة تراكمية من المجاهيل تصطدم بالم عرفة الإنسانية، فيشكل الصراع بؤرة توتر مهمة في النص الشعري . لذلك قد تخرج من هذا الامتداد إلى انكماش حدودي، كما عبرت عن ذلك "فتي حة كحلوش" «إن الانفتاح/ الانغلاق خاصية في المكان كما هي خاصية في اللغة...ذلك أن الكلمة تتغلق إذا ما أخذناها في معناها القاموسي المحدد، بينما تنفتح بالتعبير الشعري الذي يجدد معانيها باستمرار بل يكثفها حتى نجد أنفسنا أمام قراءات عديدة »(1)

تستدرج حلقات المعجم اللغوية اللغة لتغتالها مشكلة قاعدة الربط المكبل بين اللفظ والمعنى، وعندها تتحطم حرية التخيل، وتعيش المفردات في كبسولة مغلقة، تتآكل، تصدأ، ثم تموت.

الأمكنة تعيش الظروف نفسها ، إذا أُخضِعت لمرايا الرؤى الضيقة، بينما تزيد انفتاحا، إذ ما تعلقت بالرؤى الانفتاحية.

هذا وربما يكون «الاتساع في المكان، تأكيدا على حرية الفرد، أو تأكيدا على الخروج من الذات إلى الآخر» (2)، فالفضاء المتسع يُنشئ منحى توزيعي للحركة، إذ يجعل الذات تسقط في فجواته الكبيرة، التي لا تملؤها سوى رحلة الانتقال المستمر، لكشف الأسرار ومطاردة الحقائق.

ولعل الذات في محاولة تلمس الواقعي، تنطلق من الأرض، مكان إقامتها الذي أهداها الخصوصية، ومنحها الأمومة التي غابت بغياب الأمكنة المغلقة.

(1) فتيحة كحلوش :بلاغة المكان قراءة في مكانية النص الشعري،الانتشار العربي ، بيروت ، $_{1}$  ،  $_{2008}$  ،  $_{1}$ 

<sup>(2)</sup> مجموعة من المؤلفين: جماليات المكان، جماليات المكان في مسرح صلاح عبد الصبور، مدحت الجيار، ص 32.

#### 1.4 الأماكن الطبيعية المفتوحة:

#### 1.1.4 الأرض

ترتبط بكل الأمكنة ، ضيقة كانت أو مفتوحة سكنيَّة أو طبيعية ، فهي المحور الذي تتوجه إليه جل الفضاءات ، والموطن الذي لا يمكن للإنسان هجرته أو الابتعاد عنه ، إذ تحتضنه بجاذبيتها في الحياة ، وتأوي جثمانه في الممات ، «فللارتباط بينها وبين الإنسان ليس ارتباطا وقتيا محدودا ، بل هو اتحاد باطني بين الأرض الخالدة والدم الخالد ، هكذا تتكامل الدورة الدائمة بين الولادة والموت فينتفض المكان مدلولا رمزيا » (1) قال تعالى ﴿ هُ مِنهَا خُلَو عُلَقَنكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا خُلَو جُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ ال

هذا التواصل الزمكاني يضاف إليه جمع آخر عند صاحب لسان العرب الذي قال: «النّتِي عَلَيْها النّاسُ أُنْثَى وهي اسْمُ جِنْسٍ وكَانَ حَقُ الوَاحِدَةِ مِنْها أَنْ يُقالَ أَرْضَة ... وقِيلَ الأَرْضُ المَوْضِعُ والمَكَانُ» (3) ليسفر الجمع عن التقاء المكان بالذات وتحول الخاص إلى عام (الأرض المكان) ، وبذلك تتناسل مثنوية (الدابت والمتحول) و (الموت والحياة) في هذا الفضاء، فيغدو وعاء يطفو على سطحه الوعي الإنساني، خاصة إذ ما علمنا أن الجمع الذي أدرج ضمن التعريف اللغوي ينهض من غبار الاعتقادات القديمة (المرأة المكان) ، إذ تكون أنوثتها مرتبطة بخصبها وأمومتها فهي لدى اليابانيين أصل البشر وجزء هام من أجواء العالم لدى البابليين (4)، من ثم كان لها الحضور الكياني مقابل الكيان الإنساني.

<sup>(1)</sup> حنان محمد موسى حمودة: الزمكانية بنية الشعر المعاصر أحمد عبد االمعطي حجازي نموذجا، دار جدار للكتاب العالمي وعالم الكتب الحديث ،الأردن ،  $d_1$  2006،  $d_2$  نقلا عن محمد العبد حمود: ال حداثة في الشعر العربي المعاصر ، بيانها ومظاهرها، دار الكتاب اللبناني، بيروت،  $d_1$  1986.  $d_2$ 

<sup>(2)</sup> سورة طه ، الآية 55.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ابن منظور: لسان العرب مادة (أرض) مج 1، ص $^{(3)}$ 

<sup>(4)</sup> ثناء انس الوجود :رمز الماء في الأدب الجاهلي ، دار قباء للنشر والتوزيع ، مصر ، (د ط) ،2000، ص20.

ويقول عبد الصمد زايد: «ما حسبناه سرابا إن هو في حقيقته، على حد رأي نيكولا، أنفاس الأرض اللاهثة تحت لفح الحرارة» (١) وبالتنفس ترتفع الأرض إلى رتبة الكائن الحي .

«استوت والإنسان ذاتا قبالة ذات. واقتضت أن يكون الفعل البشري مساهمة في حياتها كما تساهم هي في حياة الإنسان. وتقلصت المسافة الفاصلة بينها وبينه. وحق لها ما يحق لكل كائن عاقل من حرمة وقداسة.»(2)

تلكم هي قص ـة التبادل التي جع لها الخ ـالق نعمة للمخ لوق لا يحاصره في ـها حصار، وإن كانت سياسات التهجير قد نسجت أسلاكها الشائكة لفصل الذات عن خليتها الأم، فتلك الخلية لن تضمحل بل تتناسخ في الكيان البشري لتمنح له محددات انتمائه . وبين لغة الهوية والمدارات اللغوية والأسطورية لهذا الفضاء، يمارس الشاعر الجزائري طقوسه؛ ليقدم لنا نص المساحة المتعلقة بوجوده ووطنيته.

يقول "على ملاحى" في قصيدة بلا وطن هل نعيش؟:

هَذِهِ الأَرْضُ مَكتُوبُهَا أَنْ تَتُورَ وَأَنْ تَستَظِلَ (٥) بِأَروَاحِنَا كَيْ تَسبيرَ بِأَروَاحِنَا كَيْ تَسبيرَ وَقُلْنَا لَهَا لا تَضُمِّى شُجَيرَاتِنَا الآثِمَهُ

تتمثل الأرض كائنا ينبض بالحياة ، ويعج بالعطايا، فتمتزج بالذات وتتأى عن مواضع التضاريس الصخرية، بمحاذاة انتصاب رخوي جمالي حي، تواجه وجودها بمد من الهدوء والطمأنينة، حيث تكتم صرخاتها وجراحها، وترفع أثقالها بثبات رهيب. إنها المواجهة التي يجب أن يستوعبها الإنسان مغمض العينين.

(3) على ملاحى: البحر يقرأ حالته، ص 90.

\_

<sup>(1)</sup> عبد الصمد زايد: المكان في الرواية العربية، الصورة والدلالة ، دار محمد علي و كلية الآداب ، تونس، ط $^{(1)}$  عبد الصمد زايد: المكان في الرواية العربية، الصورة والدلالة ، دار محمد علي و كلية الآداب ، تونس، ط $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> المرجع السابق، ص 438.

هَاتِهِ الأَرضُ الَّتِي (١) قد أضَعناها جُزافًا ... ثُمَّ بعناهَا... وقَبَضناهَا خُرافَةُ! وانتحلنا صفة المجد ونَحنُ... لسننا إلا ترهات وسنخافة هَاتِهِ الأَرضُ الَّتِي جرَّدُوها تَركُوهَا دُونَ قَلب دُونَ صَوتِ أو أصابعْ ثُمَّ عابُوا أنَّها لم تُغيِّر أيَّ مُنكَرْ ستحبوا المسشرح منها أسدَلُوا كُلَّ السَّتائِر! هَاتِهِ الأَرضُ الَّتِي وشوشتني سِرَّ إبحار القصائدُ علّمتني كيف يغدُو الموتُ (حلما) يَغْفُو في جَوفِ الوسنائِدْ!

تجعل الأنثى الأرض تفصح لها عن حقيقة تكومت وردمها التراب، تمثل مخزونا رؤيوي ناطق الدونية الإنسان وضعفه. إن ها الحقيقة التي ت زج به في قلب الن في والشكوى، وتجعلنا ندرك أن المكان كائن واع، تلقى على أعناقه مسؤولية ما يتسبب الإنسان في فعله، وأخيرا يرتحل الكائن الواعي؛ ليصبح نصا تعليميا يمد جسوره نحو الحلم متحديا.

<sup>(1)</sup> حنين عمر: سر الغجر ،ص 65.

يقول "عاشور فني":

لَكَ أَنْ تَدَّعِي مَا تَشَاءُ (1)
وَأَنْ تَتَهَجَّدَ أَلْفَ سَنَهُ
فِي "حِرَاءُ"
ثُمَّ تَخْرُجَ لِلنَّاسِ والشُّعَراءُ
وتسيرُ فَتَنْفَجِرُ الأَرضُ شِعْرًا ومَاءُ
لَكَ أَنْ تَتَدَثَّرَ بِالسَّوسَنَهُ
وتُعْطِّرَ جَوهَرةَ الأَرْضِ بِالصَّبواتِ
وتُعْظِرَ جَوهَرةَ الأَرْضِ بِالصَّبواتِ
وتُعْذِرَ شِعْرَكَ لِلأَرضِ ...
وتُشْعِلَ قَلْبَكَ فِي عَثْمةِ الأَمْكِنهُ
وتُشْعِلَ قَلْبَكَ فِي عَثْمةِ الأَمْكِنهُ

إن تواصل الذات مع المكان، هو تواصل مع المقدس الذي ينتظر الفداء، ومع الوجود والانتماء، ويعد تلازم الاثنين تلازما مع الفضاء الوجودي لمحاولة الحصول على الهوية. وقد يكون احتكاك الذات بالموروث الديني "غار حراء" نهوضل من منزل الوحي والسكينة، إنه اتصال بالرحم موط ن الولادة، ثم ارتح ال باتجاه السط ح أين يتحق ق وجود الذات الشخصي، وتحيل الصورة إلى مدى التعلق بالأرض؛ لأن فقدانها موت وفناء.

كما يقول "عاشور فني" أيضا في قصيدة الليل:

لَم أَكُنْ (2) كَانَتِ الأَرضُ خَارِجَ أسوَارِهَا كَانَتِ السَّنُواتُ مُعطَلةً فِي الرِّمَالِ

 $^{(1)}$  عاشور فني: الربيع الذي جاء قبل الأوان، ص ص  $^{(2)}$ 

وبَينِي وبَينَ الشَّواطِئِ خَارِطَةٌ من جَلِيدْ

<sup>(2)</sup> عاشور فني : زهرة الدنيا ،ص ص،68. 67.

وأَوَّلُ ما قَادنِي للمَدِينَةِ
وجْهٌ أَطَارِدُهُ
كلَّمَا لاحَ فِي أَفْقٍ خَانَنِي من جَدِيدْ
وصَارَ يُطَارِدُنِي كُلِّ شَيَءٍ
وصَارَ يُطَارِدُنِي كُلِّ شَيءٍ
وأَخْرَجَتِ الأَرضُ أَشْيائهَا
فتَضَارَبتِ الطُّرُقَاتُ
ومَازلتُ أَتْبَعُ نَجمَ الطَّريق الوَحيدُ

يسهم المكان الملتصق بالزمن المعطل في انحياز الخطاب إلى الطرف السلبي، إذ تسيطر دلالة الضياع والغياب على المعنى؛ لترجح حالات اليأس لدى الإنسان، وتتدفع الذات الكاتبة باتجاه وضع حد لتلك المتاهة، وتصارع من أجل عودة الحياة . وفي علاقة ينسجها النص الحاضر، متحدا مع النص المقدس تكتمل صورة الدلالة، التي تنفتح على مؤشر الفناء (﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَتَّقَالَهَا ﴿ ﴾(١) – أخرجت الأرض أشياءها) . تتدحرج صورة الأرض في التجربة الشعرية على شبكة من العلاقات، التي تتمثل في حركة

تتدحرج صورة الأرض في التجربة الشعرية على شبكة من العلاقات، التي تتمثل في حركة ارتدادية بين الواقع والخيال، إذ تهجر صورتها المادية الثابتة إلى أخرى متخيلة، تتناسخ وفق فاعلية التحول اللانهائي.

- فالنص أحيانا يستند على مرجعية تاريخية أسطورية، ليقدم دلالة مغايرة تتوزع على وتري الخصب والجراح، فهي رحم المعادن وهي مكمن القلب الأمومي، إذ تتجرع أنواع الجراح في صمت .
- في حين تتحدد صفة الأرض أحيانا أخرى بملامسة الواقع، إذ يشهد الفضاء على زمن الانتكاسة الملف وف بخيوط المنفى والت يه، الذي نأى بالإنس انية عن أوطانها، فأصبحت كيانا دون انتماء دائم البحث عن هوية .

\_\_\_

<sup>(1)</sup> سورة الزلزلة ، الاية02

- وقد يتعلق المكان الأرض بالدلالة الدينية المقدسة ويصبح مركز الوجود المعرض للزوال.

- ولعل تلك الملامح المختلفة، تشير إلى تعدد الأبعاد المكانية الراقصة على مشاهد مختلفة، وتترجم تباين البواطن النفسية ، التي تشهد على لغة توتر صارخة بنداء البحث المتواصل عن المكان المفقود.
- وفي مقابل هذا الاختلاف، نلمح تقاطع النصوص في القبض على الدلالة الأسطورية، إذ يشخص المكان وتصبح الأرض الأنثى، الأم، الموطن والرحم، وهذا التقاطع دليل وحدة التجربة التي تفسر المعاناة الجماعية الناسخة لصور فكرية متماثلة.

إذا كانت الأرض الأساس المشارك في تك وين باقي الأمكنة، فهي تتصل اتصالا واضحا بالصحراء، وتبقى الصحراء الجزء الي ابس الذي تتجم ع فيه فتن ة الأرض برحابته، واتساعه، وتدفقه.

فكيف عالج النص هذا الفضاء الممتد وطوق شساعته الدلالية ؟

#### 2.1.4 الصحراء:

إنها ذلك الفض \_اء الرح \_ب، الذي تتراق ص عليه مجموعة من الثنائي \_ات الضدية، فتجتمع الواحة بالرمل، والخصب بالقحط، والثراء بالفقر، والظمأ بالارتواء، وهي عند صاحب لسان العرب «الأرْضُ المُسْتَويَةُ فِي لِينٍ وغِلظٍ دُونَ القُفّ، وقِيلَ: هي الفَضاءُ الواسِعُ، وزادَ ابْنُ سِيدَهُ: لا نَباتَ فِيهِ.» ليسوق إلينا علامة الاتساع المدججة بهول المجاهيل والخفاء، والملغمة بتعاليم العراء والكشف.

والعراء « ليس إغواء لاستدراج السماء، ولكن بتعبير آخر من تعابير الوفاء. ذلك أن علاقة المكان الذي أخفى السر في بيته لمك ان آمنه على السر ليست ع الاقة قران حميم

\_

<sup>(1)</sup> ابن منظور: لسان العرب ،المادة (صحر)، مج 4، ص 500

فحسب، ولكنها علاقة عشق خالد، فيصير التعري شرطا من شروط الالتحام الكلي، الالتحام المطلق الذي يوحد برباط مباشر الجرم العريان بالمكان المقدس الذي حوى كل مكان»(١)

وعلى هذا الأس اس تصبيح الوح دة الشع ار المنادى به لانسج ام الكون وتواصله، ويضحي التكامل الهدف الذي تنشده حقول الوجود باختلافها، لتمنح للإنسان وصية مفادها: التوثيق للحوار والجمع ونبذ الصراع.

ثم تسمو لهجات القبح من العراء، من حمم الغواية والدناءة إلى مراتب لغات البراءة والنبل.

والصحراء هي أيضا ذلك« المكان الوحيد الذي يستطيع أن يروض العقل، ويقمع روح الطلب، ويحد من طغيان الإرادة؛ إرادة الحرية،إرادة الحياة، علّ الخفاء يقدر أن يحقق الأعجوبة، ويشبع نهم الشقي الذي استبدل التسليم بشقاء العقل، وقايض هناء الفردوس بجحيم المعرفة» (2) وعليه تمتثل أفقا للطهارة والبساطة، تنتشل الذات من القلق والشقاوة إلى الراحة والهناء، لتكون رمزا للتصوف، يعلي من شأن الكيان البشري، ويرفعه درجات عن جحيم المادة والتشيؤ.

ولعل النص الجزائري أدرك أبعاد هذا الأفق الممتد، فامتدت نصوصه باختلافها لتثير دلالات مكثفة تستفر أفق القراءة وتستثيرها.

يقول "عثمان لوصيف "

آهِ .. قَضَاؤُك أَنْ تَتَمَزَّقَ (3) كَي تَتَمَزَّقَ (3) كَي تَتَوَحَّدَ بِالأَرْضِ وَالنَّبضِ وَالنَّبضِ أَو تَتَحَوَّلَ نَهرًا وَتَتَحَوَّلَ نَهرًا يَشْقُ صَحاري الرَّمادِ

 $^{(3)}$ عثمان لوصيف:المتغابي ، ص ص $^{(3)}$ 

<sup>(1)</sup> نقلا عن :وحيد بن بوعزيز :حدود التأويل قراءة في مشرع امبرتو ايكو النقدي ، ص270.

<sup>(2)</sup> المرجع السابق ،ص 269.

## فَتنتَفِضَ الشَّجرات العَذارَى وتَهفُو الغُصونُ الغُصُونُ.

يصبح التوحد وجها للاحتماء بصلابة المكان من أجل مقاومته، واستدراجه إلى عوالم الإشراق. ويبدو هذا جـزءا من تواصل الذات مع محيطـها، تستعيد به خصوبة، وتسعف جذبا متراميا ومتسعا ضمن مجاهيل المد الصحراوي، حينها تسافر الأفعال إلى الانتفاضة – ( تتمزق تتحول تتنفض) –، ملبية دعوة التمزق والتحول، ومنها ينشأ الثبات والتجم عنه فيغدو فضهاء الرم ـال اللاهثة متوهجا بفواني ـس الحياة، تسترد فيه الذات ق ـواها، وتستجمع كيانها، لتزداد رفعة وعلوا. حينها يتحدث النص بجمالية مكان تتنفض مرادفاته.

غير أن مرادفات الصحراء تطفو على السطح في شعر "أحمد عبد الكريم " فيقول في قصيدة "تداعيات مدن السراب":

على أوَّلِ البَحرِ يَبتَدِئُ الإغترَابُ (1)
تَدحرَجْتَ مِن بَابِلٍ فِي الصَّحَارِي العِجَافِ
إِلَى مُدنِ يَتَلأَلأُ فِيها السَّرابُ
تَقمَّصَكَ السِّنديَانُ،
تسامقْتَ فِي الطُّرِقَاتِ مَآذنَ عِثنْقٍ
تَهامَستِ العَابِراتُ
مَن الأَسْمرُ البَدَويُ؟
فَقُلتَ أَنَا العَاشِقُ المُنتَمِى للنَّخِيل.

ضمن الجذور العرقية، تقبع الأحياز المكانية فتمتثل صفاتها للهوية الذاتية، ثم تتلقفها بالوعات المنفى.وتحاصرها مدن السراب، إنها تمتلئ توجسا من سلطة الواقع وخيباته المتلاحقة.

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب ، ص 97.

وحين تنقطع الصلة بين الواقع والذات تصبح الكتابة الوطن البديل الذي تبدأ فيه رحلة التحول ، فتحاول الذات تجاوز العزلة من خلال لغة الاستعلاء (تسامقت)، وكأن شخصية المتنبي المتأرجحة بين الاعتزاز بالنفس،والشعور بالقهر تحت أكناف البلاط، تطل علينا من نوافذ الأسطر الشعرية، لتنذر بجمالية تلامس الشخوص وتوحدها، وخلط الدوائر المكانية ليضيع الزمن في غيابات هذا التوزع .

ولعل شخصية المتنبي أخذت مكانتها، التي تلقي بها ضمن الالتحاق بالعتبات النصية عند الشعراء الجزائريين، إذ يقول " الأخضر فلوس" في قصيدة هوامش على بيت المتنبى:

«مِن أَيْنَ يَجِئ اللَّيلُ الآنَ؟..(1)
البَيدَاءُ الحَبلَى بِالأَعْلالِ.. تُرافِقُنا
يَا «أَحْمَد» كَيفَ قَصَصتَ
اطَافِرهَا بِالخَيلِ.. ويالأشْعَارْ!.
يَا «أَحْمَد» تَسكُننَا البَيدَاءُ.. ونَسكُنهَا وسياطُ الخَوفِ مُزغردة شرقًا.. غَربَا.. وجَنُوبَا لكنْ مَازلِنَا أَحْجَارِ!!.. قِطَعَانا شَرَدَها اللَّيلُ الدَّامِي.. قطعانا شَردَها اللَّيلُ الدَّامِي.. قطعانا شَردَها اللَّيلُ الدَّامِي.. وتَضيعُ مَعانِي الأَشْياء!.. وتَضيعُ مَعانِي الأَشْياء!.. وتَضيعُ مَعانِي الأَشْياء!.

فالوصول إلى المتنبي، يصور جمالية تنوع الأصوات الصارخة في البيئة النصية، ومن خلال هذا التوزع الصوتي يتقدم النص نحو الانفتاح، فتتناسل النصوص الشعرية، وتشكل بنية توتر تمتزج فيها البنى المكانية، فتسفر عن راهنية الخوف والقلق؛ قلق تعززه لفافة

<sup>(1)</sup> الأخضر فلوس: أحبك.. ليس اعترافا أخيرا ، ص 27.

الاستبداد التي تقبع كثقل على صدر الضعف والهزيمة، فتشكل صورة ذات مسلوبة الإرادة ومقهورة تحت مواويل السقوط والانتكاسة.

هنا يمارس المكان الصحراوي الصامت سلطته، ويكون التشبث به وية المكان (الجواد/ الشعر) السبيل إلى مواجه ـة الع ـزلة المعاصـرة، التي تتحط ـم على صخ ـرة الذاكرة ، حيريًذ يكتب المكان جنوحا لم يتعود كتابته من قبل.

إن استدعاء الشخصية التراثية في إحدى وظائفه الفنية « يكسب تجربة الشاعر أصالة وعراقة، باكتسابها هذا البعد الحضاري التاريخي، وأخيرا تكتسب شمولا وكلية بتحررها من إطار الجزئية والآنية إلى الاندماج في الكل وفي المطلق.» (1)

فالتنقيب في مغارة الحضارة الآفلة، يستخرج كنوزا تعبيرية تضاف إلى التجربة الآنية، فتتتج تجربة شمولية قاهرة لخطية الزمن، وباحثة عن تحقيق الوجود من خلال استتاد الأنا على ي كتف الآخر، فتتنقل من الغياب إلى الحضور.

يشد الزمن بالمكان والذات، ليلقي بهما في قبو الفناء، فيكون هذا العراء اختراقا للوجود الإنساني، تبرز فيه لغات الإقصاء، ويتم من خلاله الاحتفاظ بأبجدية النضال والمقاومة لإدراك التحول.

فَمُدَّ يَدَيْكَ مِنَ الفَلَكِ المُطْمَئِنِّ (2) وضمُّمَّ رُفَاتِي إلَى الرَّملِ يَمتَصني ويُبدَدُنِي فِي تُرَاثِ البَوَادِي تَحُطُّ الرِّياحُ حُمُولَتَهَا بِالجِبَالِ تَحُطُّ الرِّياحُ حُمُولَتَهَا بِالجِبَالِ تَبْيحُ الصَّحارِي تَفَاصِيلَهَا لِلنَّذِيلِ وَلا ظِلَ لِلنَّخِلِ بَينَ يَدَيْكَ

(2) عاشور فني: زهرة الدنيا ، ص ص 26-27 .

\_

<sup>(1)</sup> على زايد عشري:استدعاء الشخصية التراثية في الشعر العربي المعاصر ، 1700.

يجنح المكان نحو دوائر دلالية بعيدة عن المألوف، إذ يجلي الصمت والسكون المتصل به، ليصبح ناطقا فاعلا، يتواصل مع ال نخل في محادثة مطولة باحثة عن دوافع اجتماع المتناقضات (المقدس بالعراء) (الحياة بالموت).

وينشغل القارئ بالبحث في العلاقة بين هذه الثنائية والذات التي تجعل العالم موازيا لها لتأسيس كينونتها من جديد.

- تنقل التجربة الشعرية الصحراء، من البعد الطبيعي و الجغرافي المكسو بالعراء إلى بؤرة تاريخية تتلاءم فيها الأزمنة قديمها ومعاصرها، لتعيد إنتاج الذات من خلال إنعاش الذاكرة، التي تقمع حصار الوحدة الراهنة؛ لتتصل الذات بجذورها منفلتة من جل هواجس العزلة والخوف. وحينها توفر الذات وسائلها لتقاوم وحشة المكان.
  - تصبح الصحراء لغة فكرية مطعمة بآليات التأمل، الباحث عن تفسير لذلك الامتلاء الكوني من خلال الجمع بينها وبين المكان المقدس، ويمثل طرد المكبوت للخروج من متاهة التيه الداخلي، والامتداد النفسي الانفعالي إلى معالم النور والتحرر.
    - يؤثث الخيال الشعري المكان الصحراء، بأشيائه ليصلب وحشته، ويمحو هواجس المجهول، ويمنح للمكان هويته، فيتحول من عالم مفقود تتلقفه الموت إلى عالم موجود مفعم بالحياة والدين والثقافة، حينها يتمكن من ممارسة جمالية الانتماء.
- إن الالتحام بالمكان يحرر الذات من عزلتها، ويحقق اتصالها بالأعماق، عندئذ تصبح الذات الحياة التي تواجه الموت، وعليه يحدث ميلادها، فتتعلق بالحياة، و تتجاوز الواقع باسترجاعها لسلطة الكيان والوجود.

إن عناق الصحراء بالمقدس لن يكون عن طريق اجتماعها مع السماء فقط، أليست هي مبعث الحياة ومعبد التطهر (قصة إبراهيم) ؟ ولعلها تلتقي مع الجبل في تلك الصفة.

#### 2.1.4 الجيل:

هو الفضاء الناتئ البارز؛ وبروزه هذا يدل على تميزه؛ وتميزه يشير إلى الرفعة؛وارتفاعه زاد من قداسته وعلقه بصفحة السماء، فالتحمت السحب به لتكون الوصلة الملحمة، ولقي في هذا الالتفاف أكرم منزلة. إنها منزلة الطهارة والارتقاء التي أحال عليها لسان العرب «الجَبَلُ: اسْمٌ لِكُلِّ وَتِدٍ مِنْ أَوْتادِ الأَرْضِ إِذَا عَظُمَ وطَالَ مِنَ الأَعْلامِ والأَطْوادِ والشَّناخِيبِ.» (1) هكذا يمثل الجبل وتد هذه البسيطة، وماسك حدها المطلق، تثق بقوته وجبروته وتستسلم لسفحه الكابح، وتتمتع بسجنه الأبدي، كونه يلاحقها بمجهود الحفاظ عليها ومتابعة استقرارها المؤمن.

هذا التميز منحه أيضا مشروعية الوجود المبهم، حتى ظلت الخطوات متباطئة متثاقلة في كشفه، فقد كان الصدّفة المغلقة على الكنوز، والتي تأبى الخوض في المكشوف،وعلى هذا الأساس كان الفضاء الأكثر إيهاما ومهابة، حتى ارتبط بالضياع. إنه الشاهد على حقب الحضارات الآفلة ومبلّغ رسالتها. بلغت به الجرأة إلى استقبال العواصف والرعود، دون أن يبرع في حياكة رداء يقيه ، لقد روض صموده كل قوة غاضبة. هذا الترويض احتاج إليه الجزائري، وهو يواجه تبدلات الأوضاع، ونوبات القلق المحرج، في الفترة السوداء التى كانت حدادا.

يقول "عقاب بلخير":

الجِبَالُ تُرغْرِدُ رَحبَ الفَضَا (2)
يُطلِقُ الآنَ أَلحَانَهُ
والحِجَارَةُ تَخطفُ بَينَ الشُّقُوقِ ظِلالاً
وتَنفَتِحُ الأَرضُ أَلف ظِلِّ
كُلُّ تِين و كُلُّ زَهِرْ

(2) عقاب بلخير: ديوان السفر في الكلمات ،ص 42.

<sup>(1)</sup> ابن منظور لسان العرب مادة ( جبل) ،مج 1، ص 371.

كُلُّ طَيرٍ بِظَهرِ الجَبلْ كُلُّ طِفلٍ تَعلَّقَ فِي حُضنِ أُمِّ بَكت زَوجَها بِدموعِ الأمَلْ يَرسُمُ الآنَ بَسمَتَهُ فَوقَ مَهدِ الحُفرْ

يشدنا المكان بقداسته إلى الماضي، متكئا على فعلين ماضيين (تعلق – بكت) لنذكر بطولة من حور التاريخ مسجلا عظمة المقاومة والنضال على صفحاته ، و متمسكا بالأرض مهما كان الثمن.

وتتنامى البنية الفعلية المضارعة، لتجعل النص صفحة تنديد صارخة بأصوات الثورة والتجاوز، مما يكرس معجما مشبعا بأبجدية الاحتفالية العارمة، التي يشهدها المكان المتحرر (تزغرد . يطلق ألحانه . تخطف . تنفتح . يرسم) ، وحينها يعود الاستقرار إلى المكان ليح يا من جديد، ويصبح أعلى وأرفع شأنا مما هو عليه، يعبئ الأعماق بزهر الأمل.

يقول "عاشور فني"

الرِّجَالُ الَّذِينَ انْتَمُوا للجِبَالْ (١) فَرَّقَتَهُمْ حُرُوبٌ.... وأَنْهِكَهُم الاقْتِتَالْ كَرَّتِ السَّنْوَاتُ وفَرَّتْ ولَمْ يَنْتَصِر فِي المَعارِكِ غَيرَ الجبال الَّتِي التَحقَتْ بالرِّجالْ

تفوح أوجاع المكان ببخور الجذور التاريخية، لتكتب ملحمة البطولة، التي أنهكت الرجال تحت حصار المعارك.

<sup>(1)</sup> عاشور فني : رجل من غبار ،ص57.

إن اندفاعهم الجماعي ضاع في ضفاف الفوضى، فتتاثروا وخ ارت قواهم، واعتلت سطوة المكان ليسترد ثقلا دونه النص الخرافي، ويُغذى بنبض الحياة، فيركض خلف ذات أفناها اللهيب الزمني المتسارع.

يومئ النص بجمالية مكان متراقص على ألحان التاريخ والخرافة، يحتويه الزمن فلا يستطيع طى انتصابه، ويبقى الكل الشامخ والمستقر.

يقول "عثمان لوصيف":

وهُنَا جِبَالٌ نَائِمَاتٌ..دَينَاصُوراتٌ (1) وغَابَاتٌ بِهَا لَغُوّ خُرَافِيٌّ بِهَا شَبِقٌ يَصِيئُ بِها فَحِيحُ وحِجَارَةٌ مَا مَسَّهَا صَدَأً طُقُوسَاتٌ.. قَرابِينٌ بَراكبنٌ مُقَدَّسَة

إنه لغز فضاء مكاني متجدد ، حيث يشخص المكان المتعالي ليلحق بمصاف الذات وتتحول قسوته لينا ، إن صورته المعطرة بأساطير المجاهيل والغياهب تتفتت، لتصافح هذا العاقل الذي كثيرا ما صارعه.

ويقدم "حسين زيدان" صورة مختلفة فيقول:

سَنَاعٌ.. سَنَاعٌ .. وَنُورٌ وَفِيْ (2)
أَحِنُّ إِلَى قِمَّةِ الشَّوقِ
فِي قِمَّةِ الشَّوقِ مُسْتَوْصَفِيْ ...
فخذْ راحَتِي "يا أُخِي" صَهوَةً
فِي راحَتِي قد حَمَلتُ الجبالَ

(2) حسين زيدان : اعتصام، ص44.43 .

\_

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف :جرس لسماوات تحت الماء ،ص 24.

## وفُوقَ الجِبَالِ أرَى مَصحَفِيْ ...

يعتلي الجبل من مكان للظلمة والمجهول إلى مساحة للنور والأشعة المعلقة، إنه موضع القمة التي تترفع على الأوجاع، حينها تتمكن الذات من فقه أسس الارتقاء، ويتحول بساط راحتها صهوة تسمو بها إلى مصاف الطهارة، وتتنزه على علل الخطايا ومآسي الواقع المسطح. وخلال ذلك يمارس النص الديني سلطته على النص الحاضر استنادا على الآية الكريمة: ﴿ لَو أَنزَلْنَا هَلِذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لِّرَأَيْتَهُ وَلِي خَشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُلُ نَضْمِهُا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ الديني الديني الديني الموضع الروحي والرمز الديني.

- تمثل المكان المرتفع أحيانا: بدلالة رتيبة لا تخرج عن كونه المتسم بالسكون التام والرهبة المفجعة، التي تشعر الذات بالخوف وتملأ القلب قلقا واضطرابا.
- قد يتجاوز المكان الواقع إلى مستويات دلالية مغايرة، فهو الفردوس الذي يحن إليه والجنة الضائعة، التي يسعى الإنسان إلى استرجاعها، وهو يفعل ذلك حينما يمد جسور نصه باتجاه النص المقدس، لينتج مكانا بديلا يسترد فيه مكانته، التي افتقدها وكيانه المقهور، الذي انحط مع هجرته صوب الأدنى.
- ولعل دلالة الانفتاح المتعلقة بالاغتراب والوحشة تتتحر، ليصبح الجبل مكان الألفة وأمثولة الطمأنينة والراحة فيما سبق، وكذا حين تبرز صورة (المكان/ الحرية)، الذي هو سجل التاريخ المختوم ببصمة البطولة الأزلية.

إذا كانت الهندسة الجغرافية لفضاء اليابسة قد باحث بإشارات دلال يق تتوجها شحنات وجدانية متنوعة، تصور عمق الأزمة الإنسانية وثقل مسؤوليتها تجاه فرض موقف البقاء. فأي رؤى أيقونية تهاجر إليها المساحات المائعة؟ و أي معادلات تؤجج صراع التناطح الجغرافي أو تطفئ لهيب المد الضدي؟ فتتضافر فيها الأحياز وتتوحد لتتبئ بتعايش حيوي محوره الذات الإنسانية.

<sup>(1)</sup> سورة الحشر ،الآية 21.

#### 3.1.4 البحر:

إذا كان الكون في حالة دائمة من السيولة والحركة، والماء حسب الأساطير القديمة أصل الكون، « إذ إن أصل العالم المعمور، أنه عالم واسع من الماء» (1) فإن فضاء البحر وجد اهتماما واسعا في النص الجزائري، ينطلق أحيانا من هذه الأبعاد الأسطورية وأحيانا أخرى من مرجعية دينية ثقافية، وقد يقف عند الدلالة اللغوية، التي أدرجها ابن منظور في معجمه « الْمَاءُ الكَثِيرُ، ملْحًا كَانَ أَو عَذْبًا، وَهُوَ خِلاَفُ البَّرِ، سُمِّيَ بِذِلِكَ لِعُمْقِهِ واتَساعِهِ، قَدْ عَلَى المِلْح حَتَّى قَلَّ فِي الْعَذْبِ، وجَمْعُهُ أَبْحُرٌ وبُحُورٌ وبِحَارٌ ومَاءٌ بَحْرٌ: مِلْحٌ قَلَ أو كَثُرُ ... [و]إنَّمَا سُمِّيَ البَحْرُ بَحْرًا لِسِعَتِهِ وانْبِساطِهِ. »(2)

فالاتساع والعمق والانبساط خصوصية، تسوق كثيرا من الخوف والضياع والقلق،الذي يعرض مساحة المجهول، ويوضح إشكالي ــة العمق والج ـوف المتصلين بالسطح، ويطرح صور المن في والانع زال، هذا ويرسم التعريف اللغوي حضورا لرمزية الماء، التي تشير إلى الطهارة والحياة.

وقد يكون لتنوع الطعم صفة التقاب، التي يتميز بها هذا الفضاء الحيوي. ويمكن تصور البحر «حدا وحاجزا ممتدا حتى الأفق، وسعة ملحة كلية الوجود رائعة ومليئة بالألغاز» (3) وربما يكون "عثمان لوصيف" أكثر الشعراء التحاما بزرقة الامتداد المتحرك، فهو

القائل في قصيدة "تسبيحة البحر":

خَتمَ البَحرُ آیَاتِهِ (4) فاسنتوی الکونُ حَتَّی اکتَمَلْ وسمَمِعتُ الحَفِیفَ،سمَمِعتُ الخَریرَ، سمَمِعتُ الزَّجَلْ

\_

<sup>(1)</sup> ثناء انس الوجود: رمز الماء في الأدب الجاهلي ، ص 26.

<sup>(2)</sup> ابن منظور لسان العرب مادة (بحر) ، ص 166.

<sup>(3)</sup> بدر عبد الملك :الإنسان والجدار، ص191.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عثمان لوصيف: اللؤلؤة ، ص ص40-41.

بَاركِي البَحرَ يا رَبَّتِي بَاركِي شَاعِرًا أَشْعَلَ البَحرَ ثُمَّ اشتَعلْ!!

إن هذا الإسقاط المكاني على الذات، يشحنها بمدلولات الطهارة والصفاء، فتوتقي الذات إلى معارج النقاء، ويصبح الطهر نورا يواري الظلال.

ويثير النص زوبعة من الانفعالات، تحدث نتيجة الإصغاء ثم الاستجابة لنداء الكون، لتنشر أجواء المصالحة مع الوج ود، ابتداء من تعقي ل المكان المعروف بشساعته، وعمقه، وعدم مبالته بما يحيط به ، إلى تحقيق الانسجام، ثم التوحد، الذي يولد من متعة الاحتراق المدونة لجمالية الخطاب الصوفي .

ويهتم "عقاب بلخير" بالفضاء البحري، في قصيدة "الإبحار":

مَنظَرُ البَحرِ يُوعِدُنِي بِفُصولٍ جَدِيدَهُ (١) ويأورَاقِ وَردٍ وأُغنِيّةٍ مِن غَضَبْ عَكَسَتُ لِي المَرايا تَفَاصِيلَها وقَرأتُ بِعينيكِ كُلَّ القصيدَهُ بُعِثَت مِنْكِ فَلتَهَبت بُعِثَت مِنْكِ فَلتَهَبت جَرّها البَحرُ مِنْ جُزُرِ المِلحِ والبُرتُقَالِ جَرّها البَحرُ مِنْ جُزُرِ المِلحِ والبُرتُقَالِ وأرض اللَّهَب

هو تبئير لكيان ذاتي تلامسه المساحة المكانية، يستمد منها طقوس الإرادة والنهوض، وحركية الغضب والتجاوز والثورة، فتمارس المعادلة الشعورية في ضفاف ال مكان المائي المتقلب تراتيلها، التي تنبأ بتداخل بين الذات وفضاء وجودها.

وتنفتح الدلالة على تصريف آخر لليابسة والبحر، لتضاد كوني يخرج الحي من الميت، والميت من الحي، وترتحل الذات بين الضفتين المتلازمتين.

<sup>(1)</sup> عقاب بلخير: ديوان تحولات، ص ص26–27.

يقول "عاشور فنى" في قصيدة وبعد:

ويَعدُ، (١)

فَها نَحنُ فِي قِمَّةِ المَوجِ الْبعدُ مَا نَستَطِيعُ عَنِ البَرِ الْبعدُ مَا نَستَطِيعُ عَنِ البَرِ الْقَرْبُ مَا نَستَطِيعُ مِن البَحرِ يُشْبِهنَا زُرقَةً واتسّناعا ونُشبِههُ ثَورَةً فِي السّكينَهُ ولَم يكفِنَا البَرُ ، ولَم يكفِنَا البَرُ ، لا شَيءَ يَربِطنا بِالمَوانئِ ها نَحنُ بَرٌ وبَحرٌ ها نَحنُ بَرٌ وبَحرٌ و بَوصَلَةً و بَوصَلَةً

إن تشابك الفضاءات المكانية، لدليل جمالي لتكامل كوني يجمع بين الهدوء والاضطراب، وبين الخصب والجدب، وبين المتحول والثابت.

فهل الذات جذب أم قحط ؟هل هي استقرار أم حركة وترحل؟ هل هي اضطراب أم هدوء؟ إنها في شعر الشاعر حصيلة الجمع بين المختلفين، لذلك كان ضمهما يكمل صورة الإنسان، التي ما كانت لتكتمل لو غابت علاقة المشابهة.

تُسافِرُ ... (2) والعَجَلاتُ تُشيرُ إلَى مِحنَةِ الرُّوحِ والعَبَلاتُ نَعلٌ وأحشاوُك الاتِّجاهُ

(2) فيصل الأحمر: الخروج إلى المتاهة ،ص 81.

<sup>(1)</sup> عاشور فني :زهرة الدنيا،ص 106.

وعَينَاكَ بَعضُ بَرِيقِ الوَداعِ وَقُوبِكَ بحرُ السَّوادُ وَقُوبِكَ بحرُ السَّوادُ وَذِكراكَ تسكُنُ نَهرًا ينَامُ إلى ضِفَّتين

تقفر الصورة الجغرافية للأمكنة على محاور العادة، لتعتلي أوجاع الداخل في هجرتها إلى مصاف الاختلاف، الذي يودع المألوف، ليترجم صرخة ذات سزيفيّة مرتحلة تعاني الضياع والتيه، لقد أنهكها تتبع المصير، وتقلبت على جمرة المحن، فكان نصها الفضاء الذي تتراقص على ضفافه ثنائية (الستر والعراء) (الضيق والامتداد)، وهي الثنائية التي تتوازى مع نص الأعماق، المكتوب بلغة انفعالية، والمنبعث من ذاكرة تنتفض بين فكي الزمن.

أيُّهَا النِّيلُ! (١)
يَا أَيُّهَا النِّيلُ! (١)
رَقْرِقِ الْمَاءَ
رَقْرِقِ الْمَاءَ
وَاهْرِقْ أَغَانِيكَ
واهْتِفْ بِشَاعِرِكَ الفَوضَويِّ النَّزِقْ
أَيُّهَا النِّيلُ!
خُذْنِي إِلَى البَحرِ
خُذْنِي إِلَى البَحرِ
وارم بي فِي فجَاج الرّدَى..

يلهم الهكان المائي صاحبه، فيفاجيه بحثا عن صدر كاتم يحفظ المواجع، ويجعله عاقلا ليستتجد به، فيرافقه في رحلته. وعليه تبقى الذات في هذا الفضاء النصي، أنا مرتحلة دائمة السفر سندبادية، تبحث عن طريق الخلاص، الذي ينهي مغامراتها الأزلية على سطح مرتجف، وتحن إلى مكانية مستقرة.

<sup>.</sup> 58-57 عثمان لوصيف: زنجبيل ، ص ص $^{(1)}$ 

يتحول المكان المائي المتدف ق إلى أريج حض اري حال م، يرفد من منبع م ائي دائم السيلان، وتن ال الذات فيه الحصانة الط هر والإنعت اق، والتحرر، من وجع القسوة والتصلب، ومن قحط الخلاء وجذبه المرهب.

وفي البعد الجمالي: نقرأ ارتحال المكان المائي إلى مد زمني، يفوح ببخور الذاكرة، ويختزل حضارة حالمة لا تزال خالدة.

يقول "حمري بحري" في أجراس القرنفل:

صَاحَتْ: وَبِنَهْرِ الْقَلْبِ: (١)
تَجَمَّعَ كُلُّ الْعُشَّاقْ:
مَنْ يَجْرُوُ
مَنْ يَجْرُوُ
الْ يَتُوضَّا فِي دَمِهَا
ويُصَلِيِّ بَيْنَ حَدَائِقِهَا
ويُصَلِيِّ بَيْنَ حَدَائِقِهَا
وعَلَى أَكْمامِ زَنَابِقِهَا
في هَذَا النِّصْفِ المُشْرِقِ:
من نَهْر الرُّوحْ

إن المكان المائي ينبض بالحياة، فهو القلب والروح يعبث بعشاقه. إنه رمز الطهر في موقع الإشراق، يتعالى إلى أبراج المقدس، وتتجمع هذه الذات لتكتب بطاقة حبها العنيف، ولتبوح بتلاحم تتوضأ فيه من أوجاعها وكآبتها، وتهجر من خلاله حفر الدنس.

إن الحماية تطفعئ ظمأ الذات، وتقلص من هرمها، حين ما تطرق أبواب البعث والميلاد، وتتغلب على زمن ممزق.

- إن المخيال الشعري يعيد ترتيب أثاثية الأمكنة، وسن قوانين مغايرة، ترفع المحسوس إلى قمم المجرد، وتمد الجسور بين العوالم المكانية، لتصنع انسجام ا تواصليا بين المتناقض (البر/ البحر)، وهي الصورة التي تتلاءم مع الامتداد النفسي الداخلي.

<sup>(1)</sup> حمري بحري: أجراس القرنفل ، ص13.

- ينزلق الهكان المائي على هلامية حضارية، تنهض من ركام التاريخ، لتعانق الحلم إلى أعماق خفية تدثرها الأسرار.

- يتبدل حضور المكان إلى صفحة مائية، تتماوج بنيتها السطحية في تدفق يشتبك فيه المد مع الجزر، لبناء مساحة إيقاعية متوترة ناطقة بمد جدلي مراوغ، تحركه دواليب الغموض الذي يمنح النص سلطة الخفاء وفتنة التستر.

وتتبخر حقول التيه والمجهول لتعانق الطهر، فتمحو بقاع النور عتمة الصورة، وتشرق بآيات الأمل، وحينها يمكننا أن نصل المساحات الزرقاء ببعضها البعض، لنشير إلى جمالية توحد اللون.

#### 4.1.4 السماء:

هي شريا الأرض، ارتفعت لتنيرها وتزي دها جم الا، فكانت أني س الذات إذا سافرت، وصفحتها التي تتعلق بنجومها إذا مكثت، وهي الفضاء الرحب، الذي ينفث هذا التلاحق الزمني، فيكتب بواسطته قصة الأمس واليوم والغد.

عبر عنها المعجم لغويا بأنها «سَقْفُ كُلِّ شَيْءٍ...وقالَ الزَّجَّاجُ: السَّماءُ في اللُّغَةِ يُقَالُ لِكُلِ ما ارْتَفَعَ وعَلا قد سما يسْمُو ،وكُلُّ سَقْفٍ فَهُوَ سَماءٌ ومِنْ هذا قِيلَ للسَّحابِ السَّمَاءُ لأنَّها عالِيةٌ والسَّماءُ كُلُّ ما عَلاكَ فأظَلَّكَ، ومنْهُ قِيلَ لسَقْفِ البَيْتِ سَمَاءُ»(١)

لتكون فضاء الطهارة والقداسة باعتبار علوها ورفعتها، وتلتقي بضروب السرد الأسطوري السالف الذي باح بأبوتها وأمومة الأرض، فأسفر عن وصلة امتدادية لهذا الكون مفادها أُلفة. وأتم "سعيد بنكراد" قصتها ليقول« إنها مصدر النور والظلام إنها الحقيقة ...وهي الغموض واللبس والرهبة ...إنها مصدر المطر والغيم والصحو، وهي مصدر الإلهام» (2) وبذلك يتجسد في مكانيتها تلاقي الثنائيات بأضدادها، وتكون الفضاء التأملي الذي يحقق للذات رغبة الإبحار والسفر بين عوالمها.

<sup>(1)</sup> ابن منظور: لسان العرب المادة (سما) ،مج 3 ص 342.

سعيد بنكراد: السرد الروائي وتجربة المعنى ، المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء ،بيروت ، ط $_{1}$  ،2008، سعيد بنكراد: السرد الروائي وتجربة المعنى ، المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء ،بيروت ، ط $_{1}$ 

يقول "عثمان لوصيف":

أَاغَازِلُ تِلكَ السَّواقِي وتِلكَ الرُّبَى؟ جَنَّتِي الأَرضُ .. هَل يَا تُرَى سَأَفَارِق هَذِي الظِّلالَ وهَذا النَّدَى سَأَفَارِق هَذِي الظِّلالَ وهَذا النَّدَى هَل تُرانِي أُمُوتُ عَلى رَمِلَةٍ فِي السَّماءُ؟! أ

تمثل الحركة الانتقالية الدائمة بين الدوني والمقدس الاضطراب الذاتي، الذي يفسر توتر الأعماق والدواخل.

وربما كانت تلك الحركة امتدادا لخيال أسطوري منبعث من نص تموز، بتطويعه لصالح الرؤيا الشعرية، التي تتخطى دلالة المعجم، وتبعث الألفاظ بدلالات مغايرة، إذ للخذ الهواقي والروابي دلالة المرأة الغواية، و تصبح الأرض الجرة والهاقل الذي يحاور الذات ، وعليه تصبح رحلة العروج الجسر الذي يحقق العودة إلى الوجود الذاتي والجماعي معا ، وبتلك الحركة أيضا ينصهر الصوفي والأسطوري ليبعثا جمالية المكان المعلق.

## و يقول أيضا:

وافتَحْ سَمَاوَاتِ اشْتِعَالُكَ تَحتَ هَذَا المَاعِ (2)
دَعنِي أَكْتَشِفْ أَعْمَاقَهَا العُليَا
وأَصْعدُ فِي سَنَى مِعْراجها دَرَجًا دَرَجْ
آمَنْتُ بالعَينَينِ تُزْهِرُ فِيهِمَا
إشْرَاقَةَ المَعْنَى
وصُوفِيٌّ أَنَا ..غَمستُ فِي غُورِيهِمَا
لِي رَوضَة المَعْنَى
سَكنتُ غواهُما وسَكنتُ نَبضهُما

(2) عثمان لوصيف : جرس لسماوات تحت الماء ، ص ص 64 – 65. 518

<sup>(1)</sup> عثمان لوصيف: اللؤلؤة، ص 67.

## غَزلْتُ مَواسِمِي تَحتَ اللَّجَجْ

بدافع الرغبة إلى التسامي يصل الشاعر المتباعد، ويحرك الثابت، ويطفأ المحترق، أين يلتصق الأعلى بالعمق ويرتبط الاحتراق بماء الطهارة القدسي، وثمة تتوحد الذات بالنور لتمثل للفناء في الذات الإلهية، وفي رحلة الامتزاج يرتقي المحسوس إلى المجرد، (حيث تزهر في العينين إشراقة المعنى)، إنه الاتجاه إلى الباطن العميق حيث الجوهر الذي يوصل الذات إلى الكشف.

يقول "عز الدين ميهوبي":

مَنْ ذَا سَيمسَحُ مِن جَبِينِي لَعَنةَ الأشْياءِ (١) يَمنَحُنِي - إِذَا مَا شَاءَ - غُفرَانَ السَّماءُ سَمَاءُ الحُزنِ تُمطِرُ مَا تَشَاءُ وَالأَرضُ تَنفثُ مِن رَياحِينِ المَواسِمِ وَالأَرضُ تَنفثُ مِن رَياحِينِ المَواسِمِ مَا يُعطِّرُ هذه السَّاحَاتِ فِي أَلَقِ المَسَاءُ فِي أَلَقِ المَسَاءُ مَا عُدتُ أَملِكُ غَيرَ قَطْرَاتِ الدِّماءُ مَا عُدتُ أَملِكُ غَيرَ قَطْرَاتِ الدِّماءُ وَأَنَا أَطْوَلُ مَا يَكُونُ بِلاَ انتِهاءُ فَاللَّيلُ أَطْوَلُ مَا يَكُونُ بِلاَ انتِهاءُ وَأَنَا أَفْتَشُ فِي السَّماواتِ البَعِيدَهُ وَأَنَا أَفْتَشُ فِي السَّماواتِ البَعِيدَهُ عَن نُقطَةِ الضَّوءِ الوَحِيدَهُ عَن نُقطَةِ الضَّوءِ الوَحِيدَهُ عَن نُقطَةِ الضَّوءِ الوَحِيدَهُ

قَمرٌ يفتِّشُ عَن سَماعُ.

إن الضياع الذاتي يقابله ضياع المكان، الذي ينشطر فيه القمر مغتربا، ليبحث عن صفحة زرقاء يُعلق عليها وينتمي إليها.

<sup>(1)</sup> عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار، ص 21.

إن المكان هو استدلال للهوية، وإبانة للانتماء، هو أيضا نص يمطر بتعدد دلالي، تبحث فيه الذات عن انفتاح تغادر به وجع الانفصال، وتأصل به لممارسة هوية مسلوبة .

يقول "عاشور فني": ولَم تَعُد إلَى المَعابِدِ الَّتِي لَم تَشْتعلْ (١)

وأنتَ تُلهِبُ السَّماءَ بالقُبلْ!!

هَل أمطَرَتكَ غَيمَةٌ علَى عَجَلْ؟

أم فَاجَأتكَ نَبضَةً

ولَم تَسنعكَ الأبجديه؟!

هَل تَختَفِى الأشْياءُ خلْفَ نَفسها؟

أمْ تَخْتَفِى خَلْفَ المسناع؟

أَمْ أَنَّ غَيمَةً تَذُوبُ فِي تَشَابُهِ السَّماء؟

غِلالَةٌ تَنهَضُ فِي غِلالَةٍ مِنَ الرُّؤَى

أصبح النص بنية خطابيق، تشكل فضاء متخيلا يصف رحلة البحث عن أبج دية تجسد لحظات المخاض، أين تنه ض الأنا من حطام ها الجسدي الدون عي إلى رؤ اها الحالمة، هي إذا صناعة لمشهد القداسة، الذي تعرج فيه الذات لترتفع وتتعالى؛ تعالي الجسر المختار في لحظات التجلي، وبين الخفاء والتجلي تتحدث القصيدة بجمالية التماثل والضدية، هذه الثنائية التي تقوم على ضغوط الانقطاع والانفصال.

و تتكرس من المشابهة جمالية أخرى للذوبان والتفاعل والالتقاء بين الذاتي والطبيعي، فتغزل فنية الخفاء ظلال اللوحة.

- بالنظر إلى البعد النفسي لذات تعاني الاغتراب - تلاحقها المحن، ويلف أجواءها ضباب كثيف يحاصرها من كل الجهات - فإننا نجدها تتخذ من الارتقاء منفذ العبور نحو المتعالي، الذي يبتع د عن الأرضي ف تصبح السماء فضاء بديلا، يلتصق

-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> عاشور فنى : زهرة الدنيا ، ص 32.

بالأمل، حيث تنتقل الذات في رحلة معراجية، تلامس النور والقداسة متسامية عن المدنس.

إذا كانت السماء هي الشريان الموصول بالأرض لإحيائها، تتبع تفاصيل الخصوبة من أمطاره ا المنهمرة، فتتطهر الأرض، وتغتسل من دنس الدونية لترتبط بقداسة المرتفع، ثم تتناغم -في تلك ظلال- الألوان الأساسية بالفرعية، فتتصاعد روائح الالتحام والتواصل. فهل يقمع هذا التلاقي الدلالة المتعلقة بفضاء المدينة الأرض، لتصب في نفق واحد لدلالة السماء أم يجعلها أكثر ثقلا ؟

حينما أدرك الإنسان أن الفضاءات المنكمشة والمحصورة، ليست أداة حماية بقدر ما هي مواطن كبت و سحق للكرامة البشرية، والذات التواقة إلى الحرية والانسيابية، فسجن الحياة في إطارها الضيق مصدر شقاء واندثار. إن الأنا أصبحت فريسة القوقعية تشعر باللاجدوى ومصيرها الحتمي هو الاختزال.

كما وأدرك أن أماكن الانفتاح هي الأخرى فضاءات تيه وضياع تفتقر إلى الألفة باعتبارها مسارات للرحيل المستمر، الذي يجعل الإنسان يتوق للراحة والاستقرار، ومن هنا شغل وعي الإنسان البحث عن فضاء سكنى أكبر، تتتهى فيه قسوة القهميش.

وأضحى التنظيم العقلاني لفضاء ترساني مرتب. فكانت المدينة موسوعة الإنسان، التي عاش فيها ، ينهل من مرافقها المختلفة، والوعاء المفتوح على مسرح تتنوع فيه الأدوار والمهمات.

#### 2.4 أماكن التجمعات السكانية ومسافاتها:

#### 1.2.4 المدينة

إن سفر الإنسان نحو التجمع السكني المنظم زاد من رتابة الحياة، وجعله يفقد خصائص الحصر والرعاية والضم، لاسيما وهي «مجموعة من المسافات وقوانين السير فيها تختلف»<sup>(1)</sup> هذه المسافات التي أثقلت خطى الذات والقوانين التي شكلت ثكنة عسكرية لرهنها.

لقد أرهقت المدينة تفكير الإنسان في تشي بيها، حتى انفلتت من قبضته، وباتت القبح الفضائي الذي طوق الأحياز المغلقة، ووسمها بسلبيته. إنها «نظام متكامل ونسيج محكم من قيم الشر والانحطاط » (2) وهي الرقعة التي شهقت مبانيها وأعمدتها لتلج لعبة الزيف والخداع، لكن نفاقها المفضوح ما كان لينطلي على مشيديها، فلم تكن إلا «فضاء الاضطرار والحاجة، وباتت مدينة متورمة مشوهة تكثر بها عوامل الفوضى» (3).

يقول "عاشور فني" في قصيدة احتمالات لسر المدينة

فهل عَطَّلتكِ المَدِينَةُ؟ (4) أَنْتِ الَّتِي تَتَأَهَّبُ فِي غَفلَةٍ مِن ضَجِيجِ المَدِينَةِ ضَحَجيجِ المَدِينَةِ أَنْتِ الَّتِي تَتَقَدَّمُ فِي السِّر حَتَّى تُبَدِّلِ حَالاً بِحالْ وَعَدتِ فَلا بُدَّ مِنكِ وَعَدتِ فَلا بُدَّ مِنكِ وَلا بُدَّ مِن مَوكِبٍ لِمجِيئكِ وَلا بُدَّ مِن مَوكِبٍ لِمجِيئكِ وَلا بُدَ مِن مَوكِبٍ لِمجِيئكِ أَنْتِ بدَايةُ هَذِي المَدِينَةُ أَنْتِ بدَايةُ هَذِي المَدِينَةُ

(<sup>4)</sup> عاشور فني : زهرة الدنيا ، ص70.

-

<sup>(1)</sup> مشال بورتو: بحوث في الرواية الجديدة، تر فريد انطونيس، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، أفريل، 1971، ص47.

<sup>(2)</sup> عبد الصمد زايد: المكان في الرواية العربية ، الصورة والدلالة، ص 116.

<sup>(3)</sup> م ن ، ص 244.

أنتِ نِهَايَتُها أنتِ كُلُّ احتِمالُ فَمُحتَملٌ أن تَجِيئِي مِن البَيتِ أو مِن غُبارِ الشَّوارِعِ أو مِن هَديلِ المَآذنِ أو مِن هُديلِ المَآذنِ

في نافذة إليوت، التي فتحها على عالم المدينة فتنة الاختلاف، التي استفرت الشاعر الجزائري، ليخوض غمار مسافاتها، ولعل غايته هي البحث عن مدينة فاضلة أخفتها الأقدام السوداء. لذلك ينطلق من (المدينة/ المنفى) التي غلقت الجهات وضيقت الحصار على الذات، فكانت أفقا مفتوحا على الفوضى واللانظام، ليتجاوزها إلى المكان الجزئي الذي يقتل منفى العام ويبعث الذات، يعيدها إلى الانتماء بالانتقال إلى الذاكرة الدينية، وعليه تتحول المساحة الجغرافية إلى أخرى فكري ة، تصارع مشك لمة الانتماء، وتعمل على توطين الذات، وبعث هويتها وثمة يتشكل الصراع الدائم بين العدم والبقاء .

وتتوارى الصورة الجغرافية لتنمو صورة المدينة الفكرة، التي شلت الحاجز المعلن والتعطيل العلني. إنها الباعث على الثورة والتجاوز.

يقول "عبد الله حمادي" في قصيدة "مدينتي":

مَدِينَتِي ،قَصِيدَتِي (1) قَصِيدَتِي...مَدِينَتِي بضَاعَةً مُهَرَّبَهُ فَلْيَحْذِرِ الجَمَارِكُ عُلَبَهَا المُلَغَّمَهُ ولَيَحْذِرِ المُسْتَهْلِكُ ولَيَحْذِرِ المُسْتَهْلِكُ

<sup>(1)</sup> عبد الله حمادي : البرزخ والسكين ،ص 114.

رُمُوزَهَا المُزَوَّرهُ فَعَلِّقُوا أَبْوَابَكُمْ وشَدِّدُوا المَتَارِسَ

يهاجر المكان إلى صفحات الكتابة، فيصبح النص خطابا ملغما بالرموز المدثرة، ببنية سطحية منافقة تزيف معطيات البنية العميقة، إنه فضاء رحب لتكثيف دلالي متماوج، يشكل نظاما معماريا حضاريا حاملا لتفاصيل واقع الحياة، تلتقي فيه زحمة الشوارع والنتوءات.

وبذلك تتعدد الدلالات، وتنفذ المعاني من بين الثقوب لتشهد انفتاحا نصيا تتسارع فيه الحركية، فتقدم سبيلا لمضمون يتدفق بلغة الاختلاف، وهو ما يجعل القصيدة المكان المختلف المتجاوز للمكانية الجغرافية، إنها المكانية التي تصنع وجود الذات وتحقق كيانها. قال "عز الدين ميهوبي" في قصيدة "رحيل":

كَانَتْ مَدِينَتُنَا مَدِينَهُ<sup>(١)</sup>

شَعرُها يَمْتدُ مِن.. حَتَّى ..إلَى..

حَتَّى ترى عَينَاك شَاطِئهَا

ترى صَحو المَدِينة

كَانْتَ..

ولَكنَّ الرُّؤى كَانتْ حَزينَهُ

النَّاسُ مِن صَمتِ أتوا..

النَّاسُ مِنْ صَمَتِ المَدِينَةِ قَد أتوا..

النَّاسُ مِنْ صَمَتِ المَدِينَةِ والمَسَافَةِ قَد أتوا..

النَّاسُ مِنْ صَمَتِ المَدِينَةِ والمَسَافَةِ..

يا فتتى مِنْ قلبهِ المَذبُوح يتبع من أتوا..

 $^{(1)}$  عز الدين ميهوبي: عولمة الحب عولمة النار ، ص  $^{(107-108)}$ 

524

-

## ويَعُودُ بَعدَ رَحِيلِهِم لِمَدِينَةٍ

مِنهَا أَتَوا..
[الصَّمتُ صَبرٌ..
والمَدِينَةُ لِي رِدَاءُ
وخُطَى المَسافَة مَوسِمٌ

لرحيل قلبي

بَينَ أقبِيةِ المَدَائِن

#### والعَراعً]

تصبح المدينة المرأة الفاتنة، التي يعلوها سحر الثقافة وجمال الامتداد، لكنها تتحاشى الرؤى، عقلص في طياتها الإعلام ويسودها الصمت المنذر بفوضى الاندثار، حيث يتسلل الناس منها إلى مساحات الوجود.

إن المدينة هندسة تتحد حياتها بحياة سكانها، فإذا رحلوا ونبذوها أصابها الجذب والموت الذي يصنع قبح المكان.

إن الإمساك بالجمالية التي تستوطن على قمم الرحابة والاتساع لوجه المدينة، بهاء تستر به تجاعيد القبح والبشاعة.

بغدَادُ تَمعِينُ الذُّكُورَة عَن أَنُوتَتِنَا (١) وتَمعِين الرِّجَال .. عَنِ الْوَتَنِ الرِّجَال .. عَنِ الوَتَنْ بغدَادُ وصفُ عَرائِنَا .. كَشفُ الهِ حَبَّا عَن فَصَائِحنَا بغدَادُ فَاجعة المحنْ .

(1) عبد الله العشي: يطوف بالأسماء ، ص ص 85 -86.

\_

المدينة تشكل الفض اء اللغ وي، لأنها ن ص مفتوح يكش ف أسرار النكب ة والانتكاسة، ويكتب بحبر الفجائع تاريخ الأمة.

هي أيضا الوط من المسلوب المرغوب، الذي تبح منه الذات تحت أن قاض حضارة آفلة، أصبحت ركاما تاريخيا يشهد عن مواطن الفقد .

وقد تصبح رمزا للكيان والحضور كما في قول الشاعر:

آهِ! غَردَايةَ الغَوْر .. غَردَايتِي (١)

يا الَّتِي تُولدُ الآنَ مِن وَلَهِ

.....

آهٍ! امرأَة كُلَّما قُلتُ أعبُدهَا

ينحَنِي الكون لِي

.....

وهي في الكلِّ واحِدةً

تتَقمَّصُ كُلَّ الرُّموزِ وتَلبسُ كُلَّ المَعانْ

آهِ امرَأَة تَتسمَّى فَيبتَهج الله

ثُمَّ تُردِّدها الكَائِناتُ:

جَزائِرْ!

جَزائِرْ!

جَزائِرْ!

تخترق المدينة صورتها المعمارية ،كما وتجتاز معاني الاغتراب والمنفى،لتتلبس بالأنوثة وتصبح المرأة اللغز، لقد هجرت المادي إلى الروحي لتزداد قداسة،إنها القانون القار الذي لا يمكن محوه، فقد التصقت بالانتماء وأصبحت الوطن.

يقول "يوسف وغليسي":

(1) عثمان لوصيف : غرداية، ص ص،79-80-81-82.

إنّنِي ليُوسفُ مَادِمٌ.. أتأبّطُ عَارَ العَزيزِ وذِكرَى أبِي.. (1) قَادِمٌ والخَطِيئةُ تصنهلُ في الرُّوحِ .. تَعْتَالُنِي.. قادِمُ منْ سَعيرِ (الخَرُوبِ) إلى زَمْزَم (الصَّالِحينَ)، لكِيْ أتطهَّرَ مِنْ كَيْد (زُلِيخهُ)!... قَادمٌ مِنْ أَقَاصِي المَدِينهُ قَادمٌ مِنْ أَقَاصِي المَدِينهُ فَاحْضُنيني أيا بِسنكرهُ فَاحْضُنيني أيا بِسنكرهُ !

إذا كانت الذاكرة قد أعادت تأكيد الصورة المدنسة كثيرا ، لمدينة موحشة يدثرها الانحطاط والوضاعة، فإنها غير ذلك في خطاب الشاعر ،لقد أضحت موطن الطهر والستر ، الذي يواري عري الخطيئة ويزكى الذات من دونيتها.

- تتم إعادة تأسي ـ س المكان المفق ـ ود من خ ـ لال إعادة بن ـ اء جزئي ـ اته لمقاوم ـ ة الاغتراب، بالانتقال إلى استغلال قيم الألفة والمقدس.
  - النص: المكان المفتوح على أفق التعدد الدلالي المستتر برمزية مراوغة، يمارس خلالها لعبة الخفاء والتجلي. وه و أيضا المدين ه التي شكل ت ترسانتها الدوال اللغوية المتراصة، لتمنح الذات موطنا يعيدها إلى الوجود، بعدما اصطدمت بواقع التيه.
    - عكس المكان الحضارة ليتصل بتاريخ الذات ومعتقدها ، ويصنع كيانها في ظل واقع كسيح، منزلق على تخوم المآسى والفجائع.
- يتحول المكان من وجود فيزيائي إلى آخر روحي، إذ يصبح صورة للذات المرأة، التي يلفها جمال الامتداد؛ والمدينة امتداد لنفسية تقاوم الوجود بلغة الصمت والصبر والتحدي، وترتحل على مسار إحداثيتاه (البوح والتكتم)، أو (التستر والعراء)، وإذا كانت تلك هي لغة المدينة فما لغة المسافات فيها ؟

<sup>(1)</sup> يوسف وغليسي: أوجاع صفصافة ، ص ص94-95.

## 2.2.4 الطريق:

هي المكان العام الذي يشعر فيه الإنسان «بحرية الفعل، وإمكانية النتقل، وسعة الاطلاع والتبدل» (1) لذا فهي مكان مفتوح، قابل للتجدد يجيش حيوية وحركية دائمة. إنها مسالك الحاجة، ولذلك لها وظيفة مهمة تتهض من كونها سبيل الحصول على مصادر الرزق، وهي هيولى لا تعرف خاصية الامتلاك، وعليه فهي المكان الجماعي، الذي تحظى فيه الذات بالالتفات، والسكون، والحركة، والوقوف والجلوس وغيرها من الأفعال ، إذ تمتلك فيه الذات السلطة، ويمكنها أن تمارس من خلاله رغبة الاكتشاف والتطلع.

وقد استخدم الشاعر الجزائري الطريق ليعبر عن مداخله النفسية، وأماكنه الخفية، فباح بهواجسه المكبوتة وطالعنا على أحلامه ورؤاه .

يقول "الأخضر فلوس":

وجُرحُ الطَّرِيقِ الَّتِي لَا تُجِيدُ الغِنَاءَ، لَقَد ضَيَّعَتْ (2) عِطْرَهَا فَأَعِيدُوا حَلِيبِي إلَيَّ عِطْرَهَا فَأَعِيدُوا حَلِيبِي إلَيَّ فَإِنَّ رَوائِحَ قَار الطَّريقِ تَفُوحُ بِثُوبٍ غَدِي أَتَشْنَهي غِنَاءك ..حِينَ تَسَلَّلَ تَحْتَ النَّوافِذِ مُنطَلقًا كالغَزالِ. تَرانِي سَأسمعهُ ثَانِيًا؟ كالغَزالِ. تَرانِي سَأسمعهُ ثَانِيًا؟ ليعودَ الغَزالُ إلَى مَكنس شَرَدتَهُ الرِّياح

تظهر حياة المكان متوترة تعيش جراح الذات وضياعها، الأمر ذاته يتعلق بالذات الهاربة من وحشة المكان، تغير بقواها متاهة الصمت فيه لتلاحق نغمات الصوت، بغية التسلل إلى مواطن الوجود.

(2) الأخضر فلوس :حقول البنفسج ، ص63.

الشريف حبيلة: بنية الخطاب الروائي، دراسة في روايات نجيب الكيلاني ،عالم الكتاب الحديث ،أربد الأردن، ط  $^{(1)}$  2010 ص  $^{(244)}$ .

وبذلك يتجرد المكان من صفته المادية، ليتخذ صورة ذهنية ترسو عليها الجراح، ويشيد فوقها حلم ذات راغبة في الوجود، وآملة في الاستقرار، حين حاصرها الواقع المرير وعذبها زمن العواصف.

إن جمالية العودة والبعث تتهض من مكان الانتقال، الذي أضحى جسرا ممدودا إلى ضفة الخلاص.

يقول "عيسى لحيلح":

أه أورَاسُ نَوِّر ..» (١)
فَقَد أَظْلَمَتْ فِي عُيونِ الدُّعَاةِ الطَّرِيقْ
أه أورَاسُ ذَكِّر ..» تَذكر
فكُلُّ عَدُّوِّ يَعُودُ بِثَوبِ الصَّديقْ
يَعُودُ بِخُننٍ وخِنجَرْ
وحِقْدٍ عَتِيقْ
وحِقْدٍ عَتِيقْ
عَقَدُّ مُعْدُو عُلالاً دُمُوعُ «سُمُعَيَّه»
فلِقِّي أَرَاهُ البَرِيقْ
سَتَغَدُو غِلالاً دُمُوعُ «سُمُعَيَّه»
وجُرحُ «بِلالٍ» سَوط «أُمَيَّه»
وجُرحُ «بِلالٍ» سَوط «أُمَيَّه»
سَيغدُو شُمُوعًا ..خُيُولاً تُضِيءُ الطَّريقْ

تولد خصوصية المكان الثوري إنارة في مواضع الظلام، وحينها تتحرر الذات نهائيا لتلج عالم الإرث الإسلامي، الذي يبيح لنا الحديث عن الهوية والوجدان والانتماء، كما ويحيل إلى تعدد صوتي ناطق بلغة إشارية تكشف اعتناق الحلم المخالف لكابوس الواقع.

<sup>(1)</sup> عبد الله عيسى لحيلح: غفا الحرفان ، ص 59.

وليس غريبا أن تتعانق الفضاءات، وتتشابك أمكنة العبور فيلتقي المرتفع بالمنبسط، لتكتسب بعضها صفات البعض الآخر، وتصنع مدا يتعالى على الحدودية والحصار، ومن ثم تستطيع الأنا تطويق الآخر خلف أسوار الظلمة.

#### تقول الشاعرة:

لِمَاذَا أَكُوِّرَ هَذَا الطَّرِيقَ الْعَقِيم (1) وَأَرْفَعُ جَسندِي سِرَاجًا يَتِيمَا يُرُومُ انْفِجَارِ الشُّهُبْ لِمَاذَا أُرتِيكَ بِالدَّمْعِ الْغَبِيّ وَبِمَا تَيسَّر مِن فِضنَة الْكلِمَات والشِّعرُ ماءُ الذَّهَبِ

في بنية تساؤلية احتجاجية، تبحث الذات عن انتفاضة تهز بها ال فضاء العقيم، لتطويع مساحته وفق رغبقها، مرتك زة على صراع الفدعل ورد الفعل، الذي ي وول بالبنية إلى العدم، ويمهد الأفق للغة شعرية تتزاح عن القاعدة، وتبحث عن مكانية مغايرة للواقع، تمارس تمائمها فوقها.

إن العودة إلى المنولوج الذاتي يفتح النص على بنية سردية درامية، تتحدث بأزمة الحصار والقيد، وتبحث عن الإنعتاق.

يقول الشاعر:

(والطَّرِيقُ بِمَا حَمَلَتهُ تَنُوع) (2) نَفَرت حَجل الرُّوح أُغنية الْيَّ حُزنٍ أَرَى الصَّمتَ أُغنِيَّتِي الْيَّ حُزنٍ أَرَى الصَّمتَ أُغنِيَّتِي أَي شَيءٍ يُعيدُ إلَى الرُّوحِ بَهجَتها أي شَيءٍ يُعيدُ إلَى الرُّوحِ بَهجَتها

(2) الأخضر فلوس :مرثية الرجل الذي رأى ،ص 12.

<sup>(1)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة ، ص 18.

## (والزَّمانُ رَدِيء)

يلخص المشهد المؤلم دونية الإنسانية ولا مبالاتها، أين تعزز سلطة الأمكنة برفعتها وتشخيصها، وتتضافر مع البنية الزمنية لكتابة ما يعانيه الداخل من اضطراب وتوتر، وهنا تتشطر الذات بين حضورها وحضور مكانيتها، محاولة الانتصار على انفعالها لهجرة موضع الأزمة والتطلع إلى الاستقرار.

- الطريق في دلالته الايجابية مكان انتقالي، يشكل حركية باتجاه ضدي تقود الذات إلى دواخلها، وتبعدها عن هلامية مرتجفة لقودها باتجاه الخلاص فتصنع مكانها المفتقد.
  - أما في دلالته السلبية فهو الامتداد للمدينة الصماء ، التي تتحطم على صلابتها الأحلام. هو مسار غير مشتهى وعلى هذا الأساس ترفضه الذات باحثة عن جسور لا تحنطها الانحناءات.
  - إن تلاقي الأمكنة وتلاحمها يصنع فضاء متسعا لامتناهيا، تمارس الذات خلاله حريتها ورغبتا في الإنعتاق من رباط الحدودية.

#### 3.2.4 الشارع:

هو الفضاء الواسع والمفتوح، تنعشه الحركة الدائمة للعابرين « إنه فضاء المرور والسرعة والتوقف، والانطلاق من جديد... فضاء العراء والفضيحة والكشف الكلي» (١) وبذلك يمكن اعتباره موطن التضاد، الذي ترتجف فوقه الحياة الاجتماعية بتفاصيلها.

إن «الشارع رمز التدجين الإنساني، وضبط لحدود السلوك وحجمه واتجاهه... كما أنه رمز للفضاء المنتهي، رمز للفضاء المعدل و «الممهد»، إنه الوجه الثقافي للوجود الإنساني، أو هو آثار الإكراهات الاجتماعية التي تلاحق الفرد في كل مكان ... هو الواجهة حيث يضطر الفرد إلى تقديم نفسه وفق ما يشتهيه الآخر »(2)

<sup>(1)</sup> سعيد بنكراد: السرد الروائي وتجربة المعنى، ص،194.

رو) م،ن،ص، 195.

جماليات المكان الفصل الرابع

وهذا جعله مساحة عمومية، تجسد أنماط الوضع الاجتماعي المختلف، فهو يتنفس بالوجود الإنساني، صارخا بحياة الشعوب؛ لأنه حقلها الذي يذيع تفاصيل اليومي والواقعي والثقافي. يقول "عز الدين ميهوبي":

اختر لِنَفسكَ شَارعًا .. (1)

تأوى إلَيهِ ..

فهَذِه المُدُن الكَبيرَةُ..

لا تُحِبُّك.. يا ابنَ يافًا!

يا أيُّها المَنبُوذُ ..بَينَ عَواصِمِ الأُمَمِ الكَبيرَة والصَّغِيرةِ والَّتِي تَبغِي اعترافًا!

هَل رَأُوكَ ..

الحُزنُ فِي عَينيكَ..

كَان الدَّربُ يَزدَادُ اختِلافًا!

هُم يَحفَظُونَ بطاقَةَ التَّعريفِ..

- اسمُكَ لاجئ..

- والسنِّنّ ..جُرحكَ لا يرَى فِي القَلب يافًا!

يتخذ الشارع على صعيد البناء المجازي المتخيل، صورة متباينة عن كونه الفضاء المفتوح والمتسم بالامتداد.

إنه مكان مغلق وضيق يعبق ببخور الألفة، وهو العنوان والاسم لذات لاجئة تبحث عن الهوية، وتعاني الضياع. لقد ازداد دربها اختلافا وقيدتها سلطة المآسى، حينما نبذتها المدينة والعاصمة.

(1) عز الدين مجهوبي: في البدء كان أوراس ،ص 175.

هكذا يولد الشارع من المدينة، ويصبح المكان الجزئي جناح الهُوية لذاتٍ تفتقد نفسها، في حين لا يمثل المكان العام والكلي سوى ضيقا قاتلا، تحاول الذات التسامي عنه لتختار وجودها.

إن «الشارع صحراء المدينة، وجزؤها الزمني، وحياتها الدائبة المتحركة، ولولب بعدها الحضاري، لامتداده طاقة على مد الخيال، ولانعطافاته تحولات في الزمان والمكان، لسعته رؤية ريفية،مدنية ولضيقه، رؤية المدن الصغيرة الوسطية» (١)

يقول "عاشور فني":

كُنتُ أحفِرُ ضِدَّ المَدِينَةِ (2)
حَيثُ رَأَيتُ القِيامَةَ تَضرِبُ أطنابَها في الشَّوارِعِ
فاختَلطَ النَّاسُ بالنَّاسِ
فاختَلطَ النَّاسُ بالنَّاسِ
واختَرتُ أَنْ انتقِي قَدَرِي بِيدِيَّ
فَباغَتنِي بَرْقُ عَينَيكِ فِي ظُلْمَةِ العُمرِ، فَباغَتنِي بَرْقُ عَينَيكِ فِي ظُلْمَةِ العُمرِ، هَذَا الَّذِي لَم يَزِلْ يَتَرَنَّحُ بِي
قُلتُ هَذَا دَمِي،
قُلتُ هَذَا دَمِي،
ولتَكُن آخر الرَّعَشاتِ عَلى رَاحَتيكِ
ولتَكُن آخر الرَّعَشاتِ عَلى رَاحَتيكِ
لأَدخُلَ بَابكِ مُنتَصِبا
عَفَّرَتنِي الشَّوارِعُ لَكنَّ قَلبِي لَم يَنكَسِر
عَفَّرَتنِي الشَّوارِعُ لَكنَّ قَلبِي لَم يَنكَسِر
كُلَّمَا مَرَّ وَجِهُكِ فِي أَفْقِه ضوأه
مَا الَّذِي يَتعلَّمهُ رِجلٌ مِن جُفون امَرأه؟

<sup>(1)</sup> ياسين النصير: الرواية والمكان ،ص 114.

<sup>(2)</sup> عاشور فني : زهرة الدنيا ، ص، 85.

يتجسد المكان باعتباره مساحة للعبثية والاختلاط، لذلك تبحث الذات عن فضاء مغاير، وعن زمن مختلف تهجر فيه أقبية الظلمة باتجاه السطح لتلامس النور ، وثمة تتبثق بذور الجمالية المتصلة بتجاوز الواقع والحقيقة، وإرادة تغيير فضاء العزلة والعقم، ويتوج ذلك الصراع المتواصل – اتكاء على الكتابة – بالنهوض واستعادة الهوية.

يقول "سليمان جواديّ:

سَجَّلنَا حُلمَ فَتَاة : (1)
مَاذَا لَو أَنَّ فَتَى
فِي هَذَا الشَّارِع يَبحَثُ عَنِّي
سَجَّلنَا حُلمَ فَتَى:
مَاذَا لَو أَنَّ فَتَاة
فِي هَذَا الشَّارِع بَبَحَثُ عَنِّي
فَي هَذَا الشَّارِع بَبَحَثُ عَنِّي
قُلْنَا :
مَاذَا لَو يُصبِح هَذَا الْعَالَم
شَارِعَ حُب.

يؤسس الشاعر مكانه على خلاف الزاوية والحجم، إذ يغيّب القياسات ليصنع فضاء حالما تنصهر فيه الفضاءات، فالمكان المفتوح يعانق الممتد والمتحرك ليمتلأ حياة، ويتحول إلى رؤيا قاتلة لظلمة التيه والصراع، ومفعمة بشفافية الحب والانتماء.

- إن تشبث الذات بالمكان المغلق، يجعلها ترتد بالفضاء العام الحامل لتفاصيل اليومي إلى مكان للألفة الكابت لتفاصيل الخصوصية، أملا في سن قانون الأمن وارتداء درع الحماية.
- يتصاعد عبر النصوص جدل الحلم والواقع، فيصبح الشارع عتبة لاستعادة السكينة، إذ تتآلف الأمكنة لتصنع بعدا للإتحاد الذي تواجه به الذات صفة العزل.

(1) سليمان جوادي : لا شعر بعدك ، ص 29.

- إن هذه الصياغة المتميزة والبعيدة على المألوف، تشكل مكانا تعويضيا لنفسية تتراقص على حبال الاغتراب، وتفقد توازنها على وتر الاضطراب.

#### 3.2.4 الحديقة:

لم تعد الحديقة في النص منتزها يرتاده الإنسان للترفيه والتسلية، تتعانق أنواع الورود المختلفة على ساحته الخضراء وتلتحم داخله الأشجار، بل تجاوزت ذلك إلى رمز دلالي، يتجذر فيه قوام الألفة وتتناغم خلاله قعقعة التزاوج الضدي، فتسفر عن فضاء شلت حركته، فغدا جمادا تعبث به جمل الفناء وعبارات المآسي.

وجاء في لسان العرب هي « كُلُّ أَرْضٍ اسْتَدارَتْ وأَحْدَقَ بِهَا حَاجِزٌ أَو أَرْضٌ مُرْتَفِعَة. وقِيلَ الحَدِيقَةُ البُسْتانُ والحَائِطُ وخَصَّ بَعْضُهُمْ بِهِ الجَنَّةَ مِنَ النَّحْلِ والعِنَبِ. » (1)

وذلك كله يجسد الخصوبة المطوقة بالحاجز، الماثلة أمام جذب المحيط الجانبي، قوامها الأرض التي عليها شجر وثمر، فمركزية الأرض تثبت أمومتها وتسجل جمالا يتعلق بها،وفي ظل العلاقة الترابطية المشروعة، تنفتح الدلالة على ثراء تحتشد ضمنه أنوية الأصالة والخير، مثلما تتفرع في إطاره رموز الحدودية والقيد، والعلاقة بين الدلالة الشعرية واللغوية تجعل الهكان ضمن هوية واحدة، قاعدتها حوارية الثنائيات.

يقول "الأخضر فلوس" في قصيدة النار تلد الرماد:

كَانتْ عَلَى شَفَةِ الرِّمَالِ حَديقَةٌ، (2)

يَأْوِي إليهَا البَحرُ والشُّطآنُ تَرفْدْ

مِثْلَ طِفْلٍ فَوقَ وَشْمِ ذِراعِهَا

كَانَ الصَّفَاءُ رُوَّى تُصَفِّقُ فِي مَدَاخِلهَا،

(2) الأخضر فلوس :حقول البنفسج ،ص 23.

<sup>(1)</sup> ابن منظور لسان العرب، مادة (حدق)، مج 2: ص43.

# ومِنْ نَبعِ المَحبَّةِ تَرحلُ الأنوارُ نَحوَ القَلبِ حَيثُ تَعودُ مُثقَلةً بِأسرارِ الهَوى

إن اجتماع الخلاء إلى الحديقة، هو مصاحبة لطبيعة متماوجة تقوض القبح بالجمال والتسييج بالطلاقة والانفتاح.

ويكشف الحجاب الفاصل، بين سكينة واستقرار وحركة مثقلة بالأسرار عن إيقاعية يهاجر فيها الثابت إلى المتحول.

وتهيكل لوحة جمالية نابعة من نسج كلي لفضاءات رافدة (الرمال - الحديقة -البحر - الشطآن) ، تؤسس معرضا لإشكالية التعايش وسببية الإنتاج والتكون في الطبيعة. ويتجه هذا الارتجاف المكاني إلى منافذ ضوئية تغيب الظلال، فتتكاثف المحبة وتتوازى أسرار الهوى في نظام كوني ملهم.

يقول "عز الدين ميهوبي" في قصيدة الوردة

(قَطَفتْها يَدٌ.. <sup>(1)</sup>

(( يَدُ مَنْ؟

(( وَرِدَةٌ مِن وَطَنْ

ضَحكَ النَّجمُ مِن طِفلَةِ الحَيِّ..

قَالَتْ لِعَرَّافِهَا:

أينَ هي الحَقِيقَهُ ؟

أَجَابَ: وكم وَردَةً بَقيّتْ في الحَدِيقة ؟

يضمحل المكان تدريجيا، ويتلاشى في رعب الفراغ ووحشة القبح، التي كونت عريا طلق السترة اللونية الزاهية، ومال عنها وانفرد، فكفنت الحقيقة في ظل هذا التنجيم، وقيد الصدق بسلاسل الحيرة والقلق ، وتتاغمت أسباب المحن في أزمة الغياب والعجز، فتعالت النبرة التساؤلية لتقود استنكارا (أين؟ - كم؟).

.23–22 عز الدين ميهوبي :كاليقولا يرسم غرينيكا الرايس، ص $^{(1)}$ 

536

-

يقول "نور الدين درويش" في قصيدة "عيون أمي":

عَيْهِرُ الإسمنتُ فِي رَحِمِ الحَديقَةِ... (١)

تَرَقُّصُ الأحياءُ فِي عُرسِ المَدِينَةِ...

تُولَدُ الأحزَابُ فِي بَيتِ الحُكُومَةِ...

يكبرُ الأطْفلَلُ فِي كَنفِ الفَجيعَةِ...

يَسقُطُ الإنسانُ فِي النَّفَق السَّحِيقْ

وغَدًا سَيأتِي ...مَن سَيأتِي ...لَستُ أدرِي يا صَدِيقْ

.....

نَادَيتُ مِلْءَ الجُرحِ هَذِي بَذرَتِي

هَذَا رَحِيقِي يا وُرُود...

وتلكَ بعض حَدِيقَتِي

جَسندِي تَقاطعُ رِحلتَينِ أنا الخَرِيفُ أنا الرَّبِيع

فتصلب المحيط المكاني يوحي بإحساس الخوف والرعب، مما يكتنف المسافة الجغرافية سلطة التعطيل بإقصاء الحركة والتفاعل.

ويتراقص الطبيعي إلى جانب الاجتماعي والسياسي، ليضاعف المد الخيالي و يوسع من عمق الفجيعة، فتخسر الطفولة وتودّع، ليسقط الكيان البشري في النفق السحيق.

يقوض المكان المشكل بالتحجر والتحضر حلم الذات، فلا يحقق إلا جراحا وارتحالا بين التشكل والتبدل والحيرة، وبين الحرية والتجلي.

يقول الشاعر:

انْطِقْ ..انطِقْ.. (2)

 $^{(1)}$  نور الدين درويش: مسافات ، ص ص  $^{(2)}$ 

(2) حسين زيدان :قصائد من الأوراس إلى القدس ،ص 23.

## صار الصَّمتُ حَشِيش العَالم صار الصَّمتُ حَدِيقة حُزنٍ صار الصَّمتُ حَدِيقة حُزنٍ صَدِئتُ أَسنَانُ سَفِينَتنا ..ومَدينَة قَلبى التَّائِهة

في فضاء تلتهمه دوامة الكبت يغدو ال مكان مفتوحا على المجهول ومع وجود شبكة اسمية مكررة تشل الحركة يحاول الشاعر بعثها بتسارع أكثر فاعلية إذ يحشد فعل الأمر الدال على الثورة والسعي نحو التبديل بمخزون انتفاضي مشفر تعيقه سياسة التعطيل وترغمه أزمة

الضياع إلى الامتثال لحتمية الموت والزوال، حينها لا يصبح للأشياء من معنى ، إذ يلتصق المجرد بالمحسوس (حديقة حزن) وتتوارى الهوية تحت غبار الصمت.

- إن التصاق الذات بالهكان من أجل كشفه ليس إلا قراءة للبواطن، وفِقه الأسرار النفس وتموجاتها.
- موت المكان يدفع الذات إلى البحث عن ملاذ يخلصه ا من عبثية الوجود، ويسكنه ا إلى دفء الانتماء.
- إن الحديقة وهي البساط اللوني المهاجر من الطبيعة إلى الحضارة، تروي قصة الإنسانية وهي تغادر البيولوجي إلى التمدن، فوقعت في فخ القيد والتطويق ، كما أنها مارست جمالها الذي قوض قبح الصلابة ومكنت الذات من التحدي .

#### 5. الأماكن المبهمة:

#### 1.5 هنا - هناك:

يفقد المكان المبهم تعريفه، ليسقط محدداته ويتواصل مع كل الأمكنة السابقة، مغيبا هويته، مبعدا الذهن عن خصوصيته، وبذلك يقود القارئ إلى التعدد الدلالي المرشد إلى الانفتاح، وقد يرتبط بالمكان المعروف الذي لا يحتاج إلى ذكر.

يقول "نور الدين درويش":

هُنَا كَانَ يُوبَا (١)

ويوغرطة البربري

هُنَا كَانَ كَنعَانِيُون

وونداليون

وكانت هُنَا الكاهِنَه

هُنَا أضرَمتْ نَارَها الثَّوراتُ

هُنَا خَفقَتْ بالهَوى النَّبضَاتُ

إن الإصرار على ذكر المكانية هو تعلق بها، لأنها – بالنسبة إلى الذات – مساحة الانتماء وأرض الهوية، لذلك يتكئ الشاعر على عنصر الزمن، المكمل لحركة صورة الوعي الداخلي، المشدود إلى بخ ور الذاكرة التي تأصل وج ودها عن طريق الع ودة إلى الماضي؛ ماضي الانطلاق والثورة والتماسك، حيث تتجسد الحضارة والقوة والانتصار.

وهو بتلك العودة يؤسس لأمكنة العبور غاية في إبراز صورة الغياب الآنية، والبكاء على زمن الحضور، ثم إن تدرجه في استدعاء الشخصيات التاريخية الثورية ، من الالتفات

 $<sup>^{(1)}</sup>$  نور الدين درويش : مسافات ، ص ص  $^{(2)}$ 

إلى الاستعمار ، انتهاء بالعودة إلى الشخصيات التاريخية من جديد ، هو تأكيد على المجد البطولي الغابر.

وربما يكون إقصاء (هناك) من البنية المقطعية محاولة للاستئثار ب. (الهنا)، والوقوف على خصوصية الأنا بعيدا عن حضور الآخر.

هَاهُنَا ... نَتلاقَى كَثِيرا (1)
هَاهُنَا ... نَشتكِي فِي بَعضِنَا
شَضارَمُ... نَفنَى لَدَى بَعضِنَا
هَاهُنَا ... يَتكسَّرُ وَزِن القَصِيدِ

هناك علاقة تمركز بين الذات ومكان ها، وإن كان مبهما ، فهو المكان المعروف القريب والمناظر للبعيد (هناك)، والذي يشارك الذات حوار التواصل والانتماء ، فيه تتنهي نظامية الوزن، لأنه لا يخضع لقانون ولا لسلطة، تتكسر على أرضه القواعد وت ظهر في مساحته اللامعجمية لغة الخروج عن المألوف لتعلو إلى الحرية . إن (الهنا) هو "الوطن" مرتكز القصيدة الحرة، ومساحة الكتابة الأزلية التي تتسامى فوق كل سلطة .

يقول "محمد شايطة":

أنَا شَاعِرٌ سَأَظُلُ أَفَتِّشُ (2)
عَن أَمنِيَاتِي الْحَزِينَةِ فِي كُلِّ دَربٍ وبَابْ
أَنَا لَن أَغِيبَ هُنَا ،،لا،،
ولاَ،، لَن أَغِيبَ هُنَاكَ،،
ولَكَنْ هُنَا،،وهُناكَ،،
سَأَبَقَى أَرَبَّلُ شِعرى

.33 –32 محمد شايطة: احتجاجات عاشق ثائر ، ص ص $^{(2)}$ 

-

<sup>(1)</sup> وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة ، ص $^{(1)}$ 

وأبْقسى أُغَنسي،، برغم اكتِئابسي

#### ورَغم العَذاب

يبزغ في صورة الشاعر المكانية تواصل وجودي يرفض لغات العزل والإقصاء وينبذ مناطق الغياب بلغة رافضة تتخطى سلطة القهر والاكتئاب.

وتستحوذ على النص طاقة جمالية تهيمن عليها أبجدية المقاومة والصد التي تبتلع المبهم وتقوم بتطويعه لاحتواء الذات .

يقول الشاعر:

هِي الحَياةُ وِلادَةٌ أُخرَى (1)
هُنَا وهُناكُ
وهُو الْمَوتُ كِيمياءُ الولادَةِ تَختَمِرْ
يَتُها الْخَلِيقَة
يَا الَّتِي يِنتَابُهَا خَوفُ الْفَنَاءِ
تَهَجَّدِي بِالْعِشْقِ شِعرَا
واغرَفِي مِنْ فَيضِي الألاء
آياتِ أُخَرْ

يشكل المكان الغامض تواصلا بين إحداثيتي الموت والحياة، فتصبح الموت بعثا وولادة.

تنهض الذات وتتجدد بروح الشعر لتتهجد حبا يطارد الفناء، ويخلصها من عبء الرهبة التي لاحقتها دوما.

إن المكانية المستندة على ضفتي (الانتماء /الاغتراب)، نتقلب في الوعي الشعري إلى ثنائية بإحداثية واحدة، وحينها يكون الموت مرادفا للوجود و الحلم.

(1) عثمان لوصيف: جرس لسماوات تحت الماء ، ص ص 27-28.

541

-

- إن اللجوء إلى الأمكنة ال لامحدودة لا يعد فرارا من الواقع بقدر ما يعد مطاردة للخفى، وتمثيلا لعالم ما ورائى قادر على حماية الذات و استيعاب وجودها.

- ترتد الثنائية (هنا/هناك) في النص الشعري إلى إحداثية دون غيرها (هنا) لمحو معاني الاغتراب وهجرة مواطن ال لاستقرار، أو قل هو بحث عن عوالم ممكنة تتعلق بالوعى الداخلي للذات.
- تلتصق الظرفية بالزمني ـة من أج ل قتل خط ية الزمن، والبح ث عن زمن مغاير، هو زمن النهوض والانتماء والولادة.
- حضور الثنائية (هنا/هناك) هو تقاطع لأمكنة المنفى وأمكنة الانتماء، وفي ذلك بناء لتكثيف قطبي يقوم على أساس الصراع والتحدي، الذي يفسر تضارب الأنا والآخر في مساحة الوجود من أجل البقاء.

#### 2.5 المكان:

إن المكان المجرد هو المفارق للواقع، وفي خروجه عن الصورة الجغرافية يصبح عالما من الدوال المتعددة، ليكون أكثر اتساعا وبعدا عن الحدودية التي جعلت الذات أسيرة الانطواء.

تقول الشاعرة:

هَذِهِ الحَيرَةُ الدَّاكِنَهُ (1)
تَملأ كُلِّ شِبرٍ ..
بِذَاكِرتِي فَكيفَ..
أُغيِّرُ ذَاكِرةَ الأُمكِنَهُ

إن اللغة الانفعالية التي تملا مواطن الذاكرة، تطعّم بعالم صامت يكشف عن بواطنها فبتقى الذات محصورة داخل ذاتها .

<sup>(1)</sup> زهرة بلعالية : ما لم أقله لك ، ص 13.

فالمكان تقهره فتنة السواد القاتمة، غير أن الذات تنهض لتمزق اللوحة وتتش ع مكانا خفيا بذاكرة جديدة ينهض على أجزاء ال موضع الملتفة على عتبات الماضي، متخذة من البنية التساؤلية البداية التي تعينها على اجتياز العوائق (كيف أغير).

ويمثل اختيار المكان العام محاولة لتجاوز الحدود، ومشاركة في رسم فضاء متسع، أو هو بردة الاختفاء المستلقية على دواخل الذات.

يقول أبو القاسم خمار:

ونَصرُخُ حَتَّى الهَوانْ: (1) عُروبَتُنا انحَرفَتْ ضَاعَ مِنها المَكانُ... عُروبَتُنا انبَطَحتْ ومَا زالَ خِصيانُ هذا الزَّمانْ

يسهم المكان في صياغة أزمة الهوية والبحث عن الانتماء، فال مكان المفقود هو البعد الفكري للاغتراب، والذي يجسد قصة الهوان وبكائية الانكسار والانحطاط التي ضربت الأمة. إنه حقل التغريبة العربية المقهورة في زمن الخضوع.

ولغة الصراخ ما هي إلا تحرير لمكبوت داخلي يقيد الذات بأغلال الانهزامية.

يقول "عقاب بلخير":

جَسندِي قُدسيٍّ (2)
وأنا الامتدادُ الَّذِي يرسمُ الأمكِنهُ الخَرائِطُ وَاحِدةٌ تَنشرُ الأرضُ فَوقَ التُرابُ وبَمَد مَدى الأزمنهُ

(2) عقاب بلخير: ديوان تحولات، ص ص 11-12.

<sup>(1)</sup> أبو القاسم خمار ياءات الحلم الهارب ، ص49.

#### لا تَقل للنِّهاية أن تَبتَدِي

يلتقي المنظور الفلسفي مع الصوفي، لتصبح الذات المكان الوعي الذي يملأ الأمكنة ويرسم امتدادها، حيث لا وجود للمكان إلا بوجود الإنسان المغير والمحرك لأثاثيته، إنه في غياب الذات الفراغ، وتصبح الذات إذا الكيان والوجود الذي يمتلك سلطة الإرادة والتحول. يقول الشاعر:

تَعِبَ المَوتُ مِنَّا بِكُلِّ الرِّوَاياتِ والأَمْكِنَهُ (١)
يَتَّمَ الْفَقدُ أَكْبَادَنَا
شَيَّبَ الْوَقْتُ أَحْفَادَنَا
دَعْ لَنا سَبَبًا وَاحِداً لِعِنَاقِ السَّوسَنَهُ
سَبَبًا مُمكِنًا لِنْهَايات سَعِيدهُ
هَكَذَا فَاجَأْتَنِي الْقَصِيدَهُ

إن مطاردة الموت للإنسان هي مطاردة أزلية، لذلك تبحث الذات عن الخلاص باللجوء إلى النص؛ للبحث عن بديل تزاول فيه هوية البقاء، والتشبث بالأرض الحلم، ويمثل فعل الأمر لغة تحدٍ لزمك انية ملاحقة، إن اعتماده هو تحقيق لفاعلية الرغبة في البحث عن سببية الوجود الحر، والاعتكاف في كنف الحب والسلام.

- إذا كان المكان بؤرة حضارية تستوعب الاحتفاظ بانجازات الإنسانية السابقة فإن افتقاده هو افتقاد لمقومات الذات وهويتها.
- يحمل المكان مرجعية ثقافية فكرية واجتماعية تؤسس لمدى إدراك الوجود الكوني وكيفية فهمه وتصوره.
- إن تلك المرجعيات من شأنها أن تختزل جاذبية الانتماء التي تفسر علاقة الكائن بموضعه.

-

<sup>(1)</sup> أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب ، ص ص 21-22.

- حركية المكان تربطه بأحداث تاريخية أو اجتماعية معينة تتعلق بالذات إنه الذاكرة والمخزون ولكون الذات تشكيل زمني متغير فإن التصاق المكان بالذات يجعله يتصف أيضا بالزمنية.

إن رحلة الذات بدأت من المكان لتنتهي إليه، محملة بأثقال ديمومة الارتحال المعيق للراحة، وربما يكون اختيار الفضاء المبهم ، والباحث عن تسمية خلف التسميات السابقة – التي لن تقدم للذات الملاذ الذي تفتقده – بحث عن مكان يعيش في أعماق الذات بعيدا عن التحديد.

#### النتائج:

√ كان من الحتمي أن يوقع زمن العشرية السوداء بصمته، ال ذي صاغها النص الشعري قصة انتفاضة فكرية، نبذت فيها الذات الحدودية وتعلقت بالمكان الحلم، حينئذ كان الفرار من الموت إلى الموت يشكل معادلة الاغتراب المصلوب على مقصلة التوق إلى الماورائي ومطاردة الخفي.

- √ إن استخدام المكان المفتوح (الوطن) عِيْب للذات خصوصيتها المرتبطة بالكيان الشخصي، وهو ما أكد على أن النص الشعري رفع راية الالتزام بالقضية، وترجم الحب الوطني والاعتزاز بالهوية . أما الأماكن الضيقة فقد مال فيه الشاعر إلى البيت كمركز للحماية، ويقابله القبر كمنزل أبدي، تخشاه الذات ، لكنها تتحاشى به زفير الواقع.
  - √ تتوجه بوصلة البنية المكانية في النص الشعري إلى ملمح تصويري، يجعل المكان يتشظى لاختلاف الوعى به، لينتج وجود مغاير يخرج عن المألوف.
- √ يؤسس المكان لتشكيل متفاوت التفاصيل ، بينما تتوارى الذات ، وهي المكان الموازي الذي يتصل بذلك التفاعل، للخلاص من رنين المادية وعناق الحلم المجرد .

### الخاتمية

سعى البحث للوقوف على أكثر المراحل الشعرية نهوضا، غير أنه لاحظ بون التفاوت الأدائي بين شعراء مدرسة شعر التفعيلة في المرحلة المدروسة.وتلك ميزة يشترك فيها كل نتاج مهما كانت صفته، وقد خلص هذا البحث إلى النتائج الآتية:

- يتباين مفهوم الفلاسفة لعلم الجمال، حسب نظرياتهم المعرفية ومنطقاتهم الفكرية، مما صعب ضبط حدود المصطلح ضبطا دقيقا.
- تجتمع الجمالية وشعر التفعيلة في عدة مبادئ نذكر منها: ما يوافق التناسب والترتيب، مما أحدثته قصيدة التفعيلة من انسياب في المعنى، ووحدة عضوية. وما يوافق التحرر من خروج عن النظام الإيقاعي الملتزم. وما يوافق الحقيقة الروحية من تعبير عن تجارب باطنية لا تخضع لقانون الشكل.
  - شعر التفعيلة في الجزائر ظاهرة فرضتها معطيات عدة، تلتقي في معظمها مع تلك العوامل التي أنتجت المدرسة الحرة عربيا.
  - تقوم معظم العتبات العنوانية في النص الجزائري على اقتصاد لغوي، يشكل مثيرا أسلوبيا، يستفر القارئ نحو المغامرة والتتقيب، لأنه يقف كلغز ينتظر الحلّ بفضل تبنيه لنظام الاتساع والتقليص. وقد ارتكز المعجم العنواني على ثلاثة محاور أساسية هي: الوطن، و الألم، والأمل. وهي محاور تتعلق بالذات وعلاقتها بالواقع، وبيان مسار أفقها الحالم والجميل.
- إن التجربة الشعرية تجربة كشفية ، تبحث في سر الذات والكون ، وتلهث وراء المعرفة . إنها لا تخرج عن كونها تجاوزا للواقع ، لإنشاء عالم بديل يتعدى حدود المعروف ، لذا فمطيتها في تلك الرحلة هي الجملة الإنشائية الاستفهامية .
- بما أن النداء أداة تتبيهية، فإنه في كثير من الأحيان يدفع إلى التبصر، ولذلك كثيرا ما يستخدمه الشاعر الصوفي للتواصل مع عالمه النوراني، وللتعبير عن تجربته الروحية.

- اللغة السير ذاتية نافذة الشاعر إلى مشاهدة عالمه الباطني، من أجل معرفة الذات وأول آلياتها هي تسجيل الحضور من خلال ضمير المتكلم، وبيان فعالية المشاركة في الحدث بما يشعر بالوجود، ويلفت انتباه الآخر، الذي قد يجد تداخلا بين عواطفه وهذا العالم النفسي المعروض.
- يمثل الحوار الداخلي تقنية أساسية في الخطاب السيرذاتي، لكونه بيانا تخطيطيا يرصد وتيرة الشرخ بين ذات المتكلم المتصلة بالواقع، وذات المخاض الباطني من جهة. وهو في الآن ذاته فاصلة التقاء إحداثيتي (الصوت والصدى) في اللغة من جهة أخرى.
  - تلتقي اللغة الصوفية بالشعرية في عدة نقاط منها: الرفض ،والإشارة، والكشف وتقويض ما يتأسس على منطق العقل، والبحث في أغوار غياهب النفس، لذا اختارت القصيدة الصوفية أن ترتبط بالكينونة كاشفة، وبالسريالية متمردة حالمة ،وبالتأمل مبحرة في بواطن الروح وأدغالها.
- إن الصورة المبنية على المتناقضات تشكل إعادة صياغة للدفقة الشعورية، بما يتناسب مع لحظات التماهي بين المختلفات، التي تذوب في جسد النص، للتعبير عن الحالات النفسية، والأحاسيس الغامضة المهمة التي تتفاعل وتتعايش فيها المشاعر المتضادة، كما تقترن لبناء أفق تشتبك فيه الأقطاب من دون تنافر.
  - إن الصورة المتنامية تداعب تتابع الحدث، وتمسك على البناء السردي في زاوية من زواياه، ولعل في ذلك التهجين بين الشعري والسردي تفاعلا نصيا، وتوحدا صانعا لجمالية الالتقاء ومطاردة الحداثي.
    - إن نبض النص المتسارع في الصور المتنامية، وصور البرق الخاطفة يوافق القلق الإنساني. و يسهم هذا البناء المتنامي في الخروج من الغنائية، واحتضان الموضوعي، وإثراء النتاج الدلالي، مما يلقى بالعمل إلى ذهنية المتلقى.

- تكشف المفارقة على تكثيف المتناقضات، التي تبرهن على وجود مد صراعي مستمر بين الأنا والعالم. وتنبئ المفارقة أيضا باغتراب نفسي، بعد أن انعدمت ميزات الوجود، وفقد الواقع بريقه. وهي بدرجة أو بأخرى بعث لمساحة مكانية تمكن الذات من ممارسة هوية الانتماء، إنها سلطة بناء تبدأ من فلسفة الهدم لتشكيل التحول.

-تعد الصورة المفارقة قناة ابلاغية، تهرب الخفي تحت قناع يمنح للذات الأسيرة المتأزمة أمن النطق في زمن الصمت.و ما يزال سفر الشاعر دائم للتتقيب في اللغة من أجل وصف عالمه الوجداني الأغنى، حتى الدخول في أفق ترميزي يتوسط البساطة والغموض، لينفتح على قانون الاختلاف المرجأ.

-حينما تشتبك النصوص ويحتضن بعضها بعضا، تتوالد وتتناسل لتبعث وجودها من جديد تمسكا بالاستمرارية، ويصبح للنص جذورا تمتد في أغوار الماضي، لتمتص منه ما يمكنها من البقاء، إنه اللقاح المضاد لداء الأفول (إحياء للغة بواسطة اللغة).ولعلها حاجة الشعور بالبقاء، التي تدفع الإنسان إلى ضخ ذلك المخزون القابع في أقماع الذاكرة إنعاشا له وتحبنا.

- كثيرا ما اختار الشاعر الجزائري العودة إلى النص الديني لإضفاء الشرعية على نصه، من خلال تواصله مع الحس الإسلامي، وهذا يثبت هيمنة الثقافة القرآنية عند الشاعر الجزائري، أما عن حواره مع الثقافات الأخرى فكان توسيعا لمساحات التلقي، وتبادلا للفكر يعزز من معرفة الذات والآخر معا.

- استخدم شعر التفعيلة في الجزائر البحور الصافية وكان في مقدمتها المتدارك، والمتقارب، ثم الرمل، والكامل، وقد نصادف اهتمام بعض الشعراء ببحر دون غيره، خاصة في القصيدة الديوان مثل ديوان "عاشور فني" رجل من غبار الذي نظم على بحر المتدارك، وديواني غرداية "لعثمان لوصيف" وطواحين العبث "لأحمد شنة" اللذين

نظما على بحر المتقارب وديوان جرس لسماوات تحت الماء "لعثمان لوصيف" الذي نظم على بحر الكامل، ولعلنا نلحظ عدم خروج شعر التفعيلة عن الذائقة العربية القديمة خروجا تاما لأنها حافظت على الوزن القائم على التفعيلة.

- إن التكرار الاستهلالي يدعم الجرس الإيقاعي، الذي يبعث على استعذاب الخطاب، فيعمل كمنبه دلالي يدغدغ الذهن مع كل ظهور، بفعل الإبدال والمفاجأة ليثري البنية الرمزية الإيحائية. وقد يرتبط التكرار الاستهلالي والختامي بالعنونة ليصبح مدار أثر، أو مدار عودة إلى المنبع يسهم في تشكيل البناء النصبي، من خلال تدفق حلقي تتكاثف دلالاته عبر تلاحق المعنى.

- إن تكرار التقابل يسمح بدراسة النشاط النفسي، بحيث يجسد الصراع والتوتر الباطني. ويلجأ الشاعر من خلال الكتل النصية المكثفة إلى توجيه حواس المتلقي نحو كلمات مفاتيح، وإثر ذلك يتمكن من بث تجرب ته الشعرية براحة تامة تغذيها مدخرات الحجاج والإقناع.

وإذا تمكن النص من أسر المتلقي استطاع الخروج من الأحادية إلى التعدد، وحينها يصبح صوت الشاعر صدى لأصوات ممتدة لا تعرف الصمت.

- عمد النص الجزائري المعاصر بفعل توظيف الصورة و الفراغ إلى خلخلة القراءة الكلاسيكية والنهوض بالقراءة المتعددة التي تتوسد الاختلاف وتمنح الدلالة تعددا يستعصى على المطاردة.

لقد مارس هذا النص لعبة المراوغة، من خلال ثنائية الخفاء والتجلي لعلامات الترقيم، التي تستفر ذهنية المتلقي، وتبدو كطعم يلقى لأسره، فإما أن يواجه مدا لا حد له، ينزلق منجرفا دون عوائق تبطئ الحركة أو توقفها، وإما أن تنفرج مساحة السطح بنتوءات لانهائية لتحجز البصر وتبطئ الحركة وتحرك التأمل، ولربما كانت تلك اللعبة

ترجمة حرفية لوجود عبثي، يقتات من حركة الانزياح الدلالي البصري، وبعيدا عن جرسية صاخبة يتحدث الصمت بلغة أبلغ من تلك التي يمارسها الصوت. إنها محادثة التأمل التي لا تحتاج إلى استدعاء الملفوظات.

- توجـه الخطاب الشع ري إلى الاحتفاء بفضاء الوط ن لارتباط الذات بم كانها الأول، وتشبثها بمدلول الاستقرار الذي يمنحها عزة وكرامة ، و يشير تعدد استخدامات المكان المجزأ إلى ترامي أطراف هذا الوطن، التي جسدها عثمان لوصيف بشكل واضح حيث تحدث عن الوطن، من خلال الجزء "المدينة" في ديوانه القصيدة "غرداية"، كما عزز ذلك بنكر ولايات كثيرة مست ربوع المساحة الجزائرية ، و وردت مكررة في بعض تجاربه إصرارا منه على لغة الانتماء .

و نتيجة لما سبق صارت بعض المدن رمزا شعريا زاخرا بتكثيف دلالي إذ اعتبرت "بسكرة" تاج الطهر عند يوسف وغليسي، وكانت "بغداد" عند عبد الله العشي مدلولا لزمن الحلم العربي المجيد، و رمزا للرفض والمقاومة وكانت "سرتا" لدى نور الدين درويش المرأة الحب، ولعلنا نلحظ تسلل النزعة الرومانسية بالانفلات من قيود المدينة ، ونبذ حيزها والانطلاق إلى الطبيعة والاتساع.

- إن الاعتناء بالمكان محددا أو غير ذلك، يظهر مدى تفاعل التجربة الشعرية مع المادة، وتطويعها لتشكيل العالم الداخلي ، فللأمكنة لا تخضع لقانون مطلق، بل تتغير بتغير الوعى الهاطري.
- إن أكثر نمط مكاني تعامل معه النص الشعري الجزائري هو الأرض، باعتباره الرحم الأول لميلاد الذات، والمكان الطبيعي المرغوب للفرار من صلابة التمدن، كما أنه البؤرة المركزية التي تعود إليها جل مدارات الأنماط المكانية الأخرى، ويقابلها البحر كصورة للإقصاء والتهميش، يجسد الاغتراب ورحلة البحث الدائم عن مرسى آمن (والبحر هو

الباطن عند المتصوفة ) ، كما يرتقي أحيانا إلى كونه صفحة نصية غامضة تتنظر من القارئ مغامرة الغوص.

- حينما تتوارى مؤهلات الفضاء الخارجي، يصبح التشبث بالفضاء النصي العالم البديل الذي تتصالح معه الذات، التي نهشت كيانها غربة الوجود، وأرهقت خطواتها تغريبة البحث عن الملاذ، وبذلك كانت القصيدة البساط اللغوي الذي استلقت عليه لتتعم بالطمأنينة والراحة، والحيز المؤثث بذكريات الذات ورؤاها.

- إن خروج المكان عن صورته الواقعية وارتقائه إلى فضاء المتخيل، جعله مركز التعدد اله لالي، ينهل من التاريخ، والأسطورة، والدين، والفلسفة وهو ما أكسبه شحنة جمالية عالية.

هذه أهم النتائج التي توصل إليها البحث - ولا ندعي في ذلك بلوغ المرام - وقد يكون البحث لبنة في صميم الدراسات المعاصرة التي تفيد الدارس وتقدم له صورة عن الشعر الجزائري، ورغم ذلك تبقى هذه اللبنة في حاجة إلى من يدعم أركانها بدراسات نقدية أخرى قد تتخذ من الشعراء المقلين مادتها .

# ملحق

#### $-^{832}$ - ملحق

#### <u>1</u> أحمد حمدي:

شاعر جزائري من مواليد 1948 بمدينة الوادي، بدأ تجاربه الشعرية في الصحف والمجلات الوطنية. وهو من الشعراء الشباب الذين برزوا بعد الاستقلال، وكونوا جيلا يدعو إلى توظيف تقنيات الشعر الحر... ويمكن تقسيم مراحله الشعرية إلى مرحلتين أساسيتين:

المرحلة الأولى: وتمثلها القصائد التي كتبها في الفترة الواقعة بين 1966 و1970.

والمرحلة الثانية: وتبدأ من سنة 1981، بديوانه قائمة المغضوب عليهم.

#### 2- أحمد شنة:

من مواليد 23 فبراير 1967 بمدينة نقاوس ولاية باتنة، حاز على اللسانس في اللغة العربية وآدابها في شهر جوان من سنة ،1990 و ليسانس ثانية في العلوم القانونية والدكتوراه في اللغة العربية.

اشتغل بالصحافة المحلية الوطنية، ثم عمل في الإدارة، وتقلد مناصب سامية في الدولة ( 1994–1999)، وهو عضو إتحاد الكتاب الجزائريين منذ 1985. و باحث مهتم بالآداب والإعلام والعلوم السياسية، وله إسهامات في مجال البحث حول تطوير مناهج العمل الإداري في الجماعات المحلية.

2- ......المصدر ديوانه: طواحين العيث، صفحة الغلاف.

#### 3- أحمد عبد الكريم:

من مواليد 16 أوت 1965م. بالهامل جنوب مدينة بوسعادة، تلقى تعليمه الأولى في الكتاتيب والزوايا القرآنية ببلدته الهامل المعروفة بزاويتها العريقة، ثم تدرج في التعليم النظامي إلى غاية دخوله جامعة الجزائر، غير أنه لم يتمكن من متابعة دراسته بمعهد اللغة العربية وآدابها لظروف قاهرة، ويعمل أستاذا للتربية التشكيلية منذ عام 1987م.

<sup>832</sup> خاص بتراجم الشعراء والشاعرات في عينة الدراسة.

حاصل على ليسانس في الصحافة المكتوبة ويواصل دراسته في قسم الماستر سمعي بصري بجامعة الجلفة . و عمل متعاونا مع إذاعة المسيلة الجهوية في إعداد وتقديم البرامج الثقافية من 2016إلى 2010 يعمل صحفيا متعاونا مع القسم الثقافي لجريدة الفجر اليومية .

-بدأ نشر قصائده في الصحف الوطنية منذ منتصف الثمانينيات، ثم والى نشر مساهماته في المجلات والجرائد داخل الجزائر وخارجها وله دراسات منشورة في مجال النقد التشكيلي وتحصل على العديد من الجوائز مثل:جائزة محمد العيد آل خليفة عامي 1986و 1999وجائزة مفدي زكرياء المغاربية للشعر لعامي 1995 و 2000 و 2000م.

-له الكثير من المشاركات في الملتقيات الوطنية والعربية ، ومثل الجزائر في الأيام الجزائرية بسوريا عام 2001 . ونشط ندوات وأمسيات شعرية بمكتبة الأسد بدمشق وحلب وجنوب لبنان . ومثل الجزائر في تظاهرة الدوحة عاصمة الثقافة العربية عام 2010.

-وردت ترجمته ونماذج من شعره في معجم البابطين للشعراء العرب والمعاصرين، وديوان الحداثة ، وموسوعة أدباء الجزائر المعاصرين. و صدر له حتى الآن:

- 1. كتاب الأعسر: نصوص نثرية عن الجاحظية عام 1995م.
- 2. تغريبة النخلة الهاشمية: مجموعة شعرية عن الجاحظية عام 1997م.
- معراج السنونو: مجموعة شعرية عن الاختلاف عام 2002م وصدرت ترجمتها إلى
   الفرنسية في إطار سنة الجزائر بفرنسا.
  - 4. رواية عتبات المتاهة عن منشورات الاختلاف عام 2007.
  - 5. موعظة الجندب مجموعة شعرية . دار أسامة للطباعة والنشر عام 2008.
    - 6. اللون في القرآن والشعر دراسة منشورات البيت عام 2010.

#### 4\_ الأخضر بركة:

من مواليد 1963، بالمحمدية، خريج معهد اللغة والأدب العربي بجامعة وهران، تألق في الوسط الأدبي في فترة الثمانينات والتسعينات إلى جانب كوكبة من الشعراء الجزائريين الجدد من أمثال عمار مرياش، أنور نجيب، نصيرة محمدي وغيرهم من الشعراء الذين يكتبون وينشرون باستمرار في العديد من الصحف والمجلات الوطنية 4- ...... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 1، ص 119.

#### <u>5- الأخضر فلوس:</u>

ولد بمدينة الهامل بتاريخ 24 فيفري 1959 انتقل بعدها إلى مدينة عين لحجل حيث ترعرع هناك ودرس المرحلتين الابتدائية والإعدادية بهذه المدينة ثم انتقل إلى مدينة سور الغزلان حيث تحصل على شهادة البكالوريا من ثانوية الإمام الغزالي ليلتحق بمعهد اللغة العربية وآدابها بالجزائر وقد سافر الأخضر فلوس إلى مصر وبالضبط إلى الإسكندرية للدراسة لكن ظروف حياته حالت دون إتمام دراسته فعاد إلى أرض الوطن بعد ثلاث سنوات . نشر إنتاجه في الصحف والمجلات الوطنية كمجلة آمال

#### 6- حسین زیدان:

ولد يوم 22/ 02/ 1960 وحصل على شهادة الكفاءة للمدرسين عام 1981، بتفوق ، ثم تحصل على شهادة الكفاءة أيضا لأساتذة الرياضيات سنة 1982 ليكمل تعليمه الجامعي بنيله لشهادة اللسانس في اللغة العربية وآدابها عام 1990

ناقش بعدها رسالة في الماجستير المعنونة ب الهاجس المستقبلي في المعرفة الشعرية مع توصية بالتوظيف من طرف اللجنة عام 1996، ثم نال شهادة الدكتوراه المعنونة ب التحليل المستقبلي للأدب وامتازت حياته رحمة الله عليه بالعديد من النشاطات الأدبية والثقافية.

عضوا عاملا في الاتحاد الوطني للكتاب الجزائريين

عضوا عاملا بالمكتب البلدي لاتحاد.الكتاب الجزائريين بباتنة

رئيس تحرير مجلة " الرواسي" التربوية ذات الطابع الأكاديمي جانفي 1991.

درس بالتعليم المتوسط بصفة رسمية من 1983 – 1995 وفي التعليم الثانوي بصفة مستخلف من 1994–1995، ثم بجامعة التكوين المتواصل سنة 1996، بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بباتنة وبصفة أستاذا مشاركا من سنة 1998–2000 وبجامعة أدرار محاضرا لمدة ثلاث سنوات. وأخيرا بكلية العلوم الشريعة والعوم الإنسانية بباتنة منذ 2004 إلى حين وفاته توفي في /03 نوفمبر /2007.

دواوينه المطبوعة ( فضاء لموسم الإصرار اعتصام، قصائد من الأوراس إلى القدس والمخطوطة شاهد الثلث الأخير، نهار لأهل الكهف، أهديكم السكوت.

#### <u>7 حمري بحري:</u>

شاعر من شعراء الجزائر الشباب الذين ظهروا على الساحة الأدبية بعد الاستقلال من مواليد 1947 بسور الغزلان. بدأ يمارس الشعر في وقت مبكر إلى جانب أسماء شعرية جزائرية أخرى يكتب القصيدة الحرة ويستعين ببعض التقنيات المعاصرة في كتابة شعره من منشوراته الشعرية: ما ذنب المسمار يا خشبة، أجراس القرنفل.

.100مج المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج ...

#### **8 حنين عمر**:

اسمها الشاعري "حنين عمر"، و لقبها العائلي "حنين عمر شبشوب" وقد تتسمى باسم (جنية الكلمات)، و سطع نجمها في سماء أمير الشعراء سنة 2007. وهي من مواليد 1985 لأب جزائري وأم عراقية، درست في كلية الطب بجامعة الجزائر، وتكتب الشعر والقصة والرواية وكلمات الأغاني ولها رواية بعنوان: "حينما تبتسم الملائكة"

ترجمت نصوصها إلى لغات عالمية شهيرة كالفرنسية والانجليزية والايطالية والاسبانية والفارسية.

8 ...... المرجع بيوسف وغليسي .خطاب التأنيث، دراسة في الشعر النسوي، الجزائري ومعجم لأعلامه، منشورات محافظة المهرجان الثقافي الوطني للشعر النسوي، ط1، 2008، ص 392.

#### 9 زهرة بالعالية:

ولدت حسب ما جاء في موسوعة العلماء والأدباء الجزائريين في 27-04 1968 بمدينة تبازة. بدأت زهرة بجذب الغاوين إلى عطرها الشاعري الزكي منذ نهاية الثمانينيات وبداية التسعينيات، نالت الجائزة الأولى في لمسابقة المرأة والإبداع بسطيف سنة 2000. أصدرت مجوعتين شعريتين:

1 ساحل وزهرة عن منشورات اتحاد الكتاب الجزائرين سنة 2001 ويبدو أن عنوانها الأول كان تراويح وهي الفائزة بالجائزة المذكورة

2 ما لم أقله لك صدرت عن منشورات أرتيستيك بالعاصمة سنة 2007، وقد تولى القاص المبدع فرحات جلاب بأناقة لغوية ودراية شعرية كتابة المقدمة

9 ...... المرجع يوسف وغليسي .خطاب التأنيث، دراسة في الشعر النسوي، الجزائري ومعجم لأعلامه، من 217

#### 10 سليمان جوادي:

ولد بتاريخ \_ 1953/02/12 بلدية جامعة ولاية الوادي ، خريج دار المعلمين ببوزريعة دفعة 1977. ثم المعهد العالي للفنون الدرامية ببرج الكيفان دفعة

التحق بالعمل الصحفي منذ منتصف السبعينيات، و من الجرائد التي عمل بها محررا ثم سكرتيرا للتحرير بمجلة ألوان و نائب رئيس تحرير مجلة الثقافة ثم كبير المحققين بجريدة الشعب ثم بمجلة الوحدة .

كلف مع مجموعة من الصحافيين و الكتاب من طرف وزارة الثقافة و الإعلام بالإشراف على مجلة آمال التي تعنى بأدب الشباب وعين سنة 1995 مديرا للثقافة بعدة ولايات ، وكان عضو المجلس الوطنى لاتحاد الكتاب الجزائريين لعدة عهدات إلى أن تقاعد.

أنتج عدة حصص للإذاعة الوطنية منها : الساقية و الخيمة . ضياف ربي . حقيبة الأسبوع، كما أنتج للتلفزيون مجموعة من المنوعات ذات الطابع التاريخي و الاجتماعي بعنوان : (حاجي لي يا جدي )

أسهم سنة 1994 في كتابة ملحمة الجزائر من إنتاج الديوان الوطني للثقافة و الإعلام و ألف عددا كبيرا من الأناشيد و الأغاني الوطنية

ألف النشيد الرسمي للحماية المدنية و أدى قصائده عدد كبير من المطربين منهم: مصطفى زميرلي ، محمد بوليفة ، زكية محمد ، الشاب خالد ، صليحة الصغيرة ، يوسفي توفيق وردة الجزائرية ، دنيا الجزائرية ، مريم وفاء ، سلوى، -عبد الله مناعي

نشر أعماله الأدبية في أغلب الصحف الوطنية و المجلات العربية.

#### من أعماله:

يوميات متسكع محظوظ . أغاني الزمن الهادئ . ثلاثيات العشق الآخر . ويأتي الربيع . قصائد للحزن وأخرى للحزن أيضا . رصاصة لم يطلقها حمة لخضر . قال سليمان . لا شعر بعدك.

المجموعة غير الكاملة وسليمان جوادي يغنى الوطن.

2014/10/09 المصدر سيرته كما أفاد بها يوم 1010/09

#### 11عاشور فني:

من جيل الثمانينات شارك في العديد من المهرجنات الشعرية الوطنية أكثر شعره في التفعيلة شاعر جزائري معاصر ، وأحد الأسماء الشعرية البارزة على الساحة الوطنية

بدأ يمارس الكتابة الإبداعية في وقت مبكر مع جيل الثمانينيات ، شارك في العديد من المهرجانات الشعرية الوطنية ، ومن بين اللقاءات الأدبية مهرجان عنابة الثقافي الذي نظمه البلدي للثقافة والسياحة في صيف 1996 ، يميل إلى كتابة القصائد الشعرية الحديثة ذات النمط الحر .

من مؤلفته: "زهرة الدنيا"، مجموعة شعرية صدرت عن دار الفارابي للطباعة والنشر والتوزيع بالعلمة ولاية سطيف. نظم معظم قصائد هذه المجموعة الشعرية في الثمانينيات وبداية التسعينيات. ترتكز هذه القصائد في اغلبها على موضوعات ذاتية ووطنية صاغها

الشاعر بلغة شعرية موحية و أداء قصصي ودرامي متميز ، ولاسيما في تجاربه الشعرية الأخيرة ، حيث يعمل الشاعر باستمرار على تطوير أدوات التعبير الشعري في القصيدة الجديدة ، وذلك من خلال استثمار الموروث الشعري والثقافي العربي

11 ..... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 2، ص 427.

#### 12 عبد العالى رزاقى:

من مواليد 1949/04/03 بمدينة عزابة ولاية سكيكدة شرق الجزائر، بدأ يمارس الكتابة في وقت مبكر، نشر تجاربه الشعرية ومقالاته النقدية في العديد من الصحف، يهتم بقضايا الأدب الجزائري ومشكلات الكتابة الأدبية، نشر بعضها في جريدة الشعب عام 1980.

حاصل على شهادة اللسانس في الصحافة 1974 وماجستير في العلوم الإعلام والاتصال حول موضوع سياسة الجزائر في ميدان الكتاب 1992. بدأ مشواره الصحفي في عام 1970، جريدة الشعب الجزائرية

واصل الكتابة في العديد من الصحف الجزائرية والعربية مثل الآداب البيروتية منبر أكتوبر والحياة، والجيل. وترأس تحرير مجلة آمال التابعة لوزارة الإعلام والثقافة وكذلك أسبوعية الشروق الثقافي المستقلة وهو رئيس الجمعية الجزائرية لأدب الطفل، وعضو إتحاد الكتاب الجزائريين سنة 1974، وأمين وطني مكلف بالشؤون الخارجية عام 1992 حائز على وسام استحقاق للدولة الجزائرية سنة1984.

#### 13 عثمان لوصيف:

#### 14 عز الدين ميهويى:

من مواليد 1959 (أيام الثورة الجزائرية) بالعين الخضراء (ولاية المسيلة). جده محمد الدراجي أحد معيني الشيخ عبد الحميد بن باديس في جمعية العلماء المسلمين الجزائريين ، كان قاضيا بالثورة التحريرية. أما والده فهو جمال الدين أحد أعيان الحضنة، مجاهد وإطار متقاعد. درس في الكتّاب بمسقط رأسه، والتحق بالمدرسة النظامية في 1967 بمدرسة عين اليقين (تازغت – بانتة) في السنة الرابعة ابتدائي، ثم انتقل إلى مدرسة السعادة ببريكة، ومنها انتقل إلى مدرسة لسان الفتى (تازولت – بانتة) ومتوسطة عبد الحميد بن باديس (بانتة)، ودرس بثلاث ثانويات هي الشهداء (عباس لغرور ببانتة، ومحمد قيرواني بسطيف، وعبد العالى بن بعطوش ببريكة) حيث حصل على شهادة الباكالوريا آداب.

انضم سنة 1979 إلى المدرسة الوطنية للفنون الجميلة (الجزائر) ، ثم معهد اللغة والأدب العربي بجامعة باتتة (در اسة متقطعة). و تحصل سنة 1984 من المدرسة الوطنية للإدارة

بالجزائر على ديبلوم تخصص الإدارة العامة. كما تحصل سنة 2007 من جامعة الجزائر على ديبلوم في الدراسات العليا المتخصصة – فرع الإستراتيجيا.

تقلد عدة وظائف وله نتاج غزير نذكر منه: في البدء كان أوراس (ديوان شعر) عام 1985. منشورات الشهاب، بانتة. الرباعيات (ديوان شعر) 1997، منشورات أصالة سطيف. الشمس والجلاد (نص أوبيرت) 1997، منشورات أصالة سطيف. اللعنة والغفران (ديوان شعر) 1997، منشورات أصالة سطيف. منشورات أصالة سطيف. ملصقات (ديوان شعر) 1997، منشورات أصالة سطيف.

azzedinemihoubi.com/category/tags المرجع ينظر موقع عزالدين ميهوبي 14

صوت شعري من أصوات هذا الوطن الجزائري الواسع ، برز على الساحة الأدبية مع الجيل الجديد بحضوره الإبداعي المتميز وبنشاطه الشعري المستمر ، مع جيل رابطة (إبداع) من أمثال حسين عبروس ونور الدين درويش وغيرهما من الأسماء الشعرية الشابة التي تألقت في الشعر الجزائري المعاصر .

شاعر دائم الحضور الأدبي يمارس الكتابة بصفاء وهدوء ، ولكنه الصفاء الشعري الذي يصل إلى القلب ويوحد الوجدان .. شارك في العديد من التظاهرات الأدبية والشعرية .ومن مؤلفاته الشعرية " السفر في الكلمات " مجموعة شعرية صدرت عن رابطة " إبداع " الطبعة الأولى عام 1992 م ، يكتب القصيدة العمودية والحرة ، ويسعى إلى تطوير أدوات التعبير الشعري في القصيدة الحديثة

15..... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 2،.....15

#### <u>16 على ملاحى:</u>

#### 17 فيصل الأحمر:

ولد سنة 1973 بمدينة تبسة التي غادرها في الثامنة من عمره ليستقر بالميلية (ولاية جيجل) حيث حصل على شهادة الباكلوريا (رياضيات)، ولكنه التحق بمعهد الآداب واللغة العربية بجامعة قسنطينة، ليتخرج منه بشهادة اللسانس في الأدب العربي سنة 1995، ثم التحق بالدراسات العليا، وحصل على درجة الماجستير في الأدب العربي الحديث من جامعة قسنطينة 1998و 2000التحق بالتعليم سنة2000، وبعد أن مارس التدريس في الثانوية بين سنتي العالى، وبالإضافة إلى نشاطاته الأدبية فللشاعر فيصل الأحمر اهتمامات علمية، حيث يرأس جمعية الخيال العلمي منذ تأسيسها سنة 1994، وهو يعمل على تطوير نفسه باستمرار، من خلال استغلاله للغات الأجنبية التي يتقنها، وهي الفرنسية والانجليزية والايطالية، وقد ترجم عدة أعمال ، كالنوافذ الداخلية ( وهي مختارات للشعراء الرومانسيين الفرنسيين ) وغيرها وبالإضافة إلى نشاطه العلمي والأدبي، فللشاعر فيصل الأحمر حضور بارز في الملتقيات الأدبية والمهرجانات الشعرية على المستوى الوطني، وقد نشرت له من الأعمال الأدبية (وقائع من العالم الآخر) قصص خيالية علمية ، صدرت سنة 2000 عن منشورات إبداع ، كما صدرت له رواية ( رجل الأعمال) عن الجاحظية، ونشرت له العديد من المجموعات الشعرية منها العالم تقريبا، منمنمات شرقية،....

17...... ديوان: العالم تقريبا

18 أبو القاسم خمار: من مواليد مدينة بسكرة سنة 1931 تلقى تعليمه الابتدائي بها ثم سافر إلى قسنطينة، والنحق بمعهد عبد الحميد بن باديس سنة المحالات المحالات المحلة وفي سنة 1951، التحق بجامع الزيتونة بتونس ثم سافر إلى سوريا، حيث تخرج في كلية الآداب 1964. عاد بعد استقلال الجزائر، ليعمل صحفيا، ثم موظفا في وزارة الشبيبة، ثم مديرا لمجلة "ألوان" وأغلب إنتاجه الأدبي شعر، ونشط في عدة برامج إذاعية وتلفزيونية، وكتب في أغلب الصحف والمجلات الجزائرية، كما شارك في عدة مهرجانات شعرية عربية ودولية، وقد أصدر عدة دواوين نذكر منها: ربيعي الجريح، ألوان من الجزائر، ظلال وأصداء، أوراق، الحرف الضوء، ينزع في شعره نزوعا رومانسيا. ويكتب إلى جانب القصيدة العمودية القصيدة الحرة أيضا وهو يعد من أوائل ناظميه في الجزائر.

18.....المرجع: الشعر الحديث محمد ناصر ،والمصدر ديوانه ياءات الحلم الهارب.

#### 19 عبد الله حمادي:

خريج جامعة مدريد المركزية complutense إسبانيا متخصص في الأدب الأندلسي والإسباني واللاتينوأمريكي، يعمل حاليا أستاذا لمادة الأدب بجامعة قسنطينة، وكان رئيسا سابقا لاتحاد الكتاب الجزائريين، وهو شاعر ومترجم أنجز العديد من الدراسات الأكاديمية المتتوعة، والمنشورة في دور النشر الوطنية والعربية والدولية.

صدر له الكثير من الكتب والدواوين نذكر منها : الهجرة إلى مدن الجنوب 1981./تحزب العشق يا ليلى 1982 - قصائد غجرية،1983/ البرزخ والسكين1998.

مدخل إلى الشعر الاسباني، نشر المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، 1985، دراسات في الأدب المغربي القديم، نشر دار البعث، قسنطينة، 1986، مساءلات في الفكر والأدب، نشر ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، 1994، الحركة الطلابية الجزائرية، 1871–1962، منشورات المتحف الوطني للمجاهد، 1996، تحفة الإخوان في تحريم الدخان لعبد القادر الراشدي القسنطيني، دراسة وتحقيق ، نشر دار الغرب الإسلامي ، بيروت، 1997.

19 ..... المصدر ديوانه البرزخ والسكين ، ص 181 – 182.

#### 20 عبد الله العشى:

شاعر وأكاديمي جزائري بارز ، يشغل أستاذا في جامعة باتنة من مواليد 23 مارس 1954بباتنة، بدأ حياته الدراسية على كبر . وهو في حدود السادسة عشر من عمره في المعهد الإسلامي، وبعد حصوله على البكالوريا سنة 1976، دخل جامعة قسنطينة ثم وهران، حيث أحرز اللسانس سنة 1980، ثم الماجستير 1884، ثم دكتوراه دولة 1992، عن بحثه الموسوم بنظرية الشعر في كتابات الشعراء المعاصرين، أشرف عليه الدكتور عبد الملك مرتاض، صدر له مقام البوح، زحام الخطابات، مدخل تصنيفي لأشكال الخطابات الواصفة عن دار الأمل بتيزي وزو وديوان يطوف بالأسماء، ثم صحوة الغيم.

#### 21 عبد الله عيسى لحيلح:

شاعر جزائري معاصر ، تألق على الساحة الأدبية في الثمانينيات، بعد أن عرف إنتاجه الشعري الغزير طريقه إلى النشر ، وهو يعد من بين الشعراء الجزائريين المعاصرين الشباب الذين نضجت أدواتهم اللغوية والفنية من أمثال الغماري وغيره من الأسماء الشعرية الجديدة التي برزت في الوسط الأدبي والثقافي الجزائري ولقد مكنته دراسته الجامعية من الاستفادة من الثقافة النقدية البلاغية القديمة في تطوير وإثراء القصيدة الغنائية العربية ، من خلال جماليات الشعر الحديث ، مع المحافظة على تقاليد الشعر العربي القديم . يتميز شعره بالثراء اللغوي وتوظيف التراث الأدبي ولا سيما مأثوراته الشعرية .

ويستخدم لغة أكثر استيعابا لتجاربه في قصائد العمودية وغير العمودية تجعله قادرا على التطور باستمرار في مجال الكتابة الإبداعية على النسق العمودي أو الحر .

21 ..... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 2، ص 493

#### 22 محمد شايطة:

صوت شعري ينتمي إلى الأصوات الشعرية الجديدة، التي تألقت مع بقية الأسماء الشعرية الشابة في رابطة "إبداع" ، نشر العديد من تجاربه الشعرية في الصحف الوطنية، يسعى إلى تطوير القصيدة الشعرية،سواء في إطار نمط الشعر الحر أو في إطار النمط الشعري العمودي، من مؤلفاته الشعرية احتجاجات عاشق ثائر، صدر عن رابطة إبداع الجزائرية. يوظف في كثير من قصائده المعجم الرومانسي

22..... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 2،. ص116.

#### 23 مصطفى دحية:

كنعان (الجزائر). ولد عام 1964 في الهامل، تلقى تعليمه الابتدائي والمتوسط والثانوي بمسقط رأسه وفي بوسعادة وسطيف، درس دراسة نظامية في فرع العلوم الطبيعية، وحصل على الماجستير في البيئة النباتية. عمل أستاذاً مساعداً في علم البيئة في جامعة سطيف في الجزائر. نشر بعض إنتاجه خارج القطر الجزائري.

23..... المرجع: مجموعة من المؤلفين موسوعة الشعر الجزائري، مج 1،. ص567.

#### 24 مصطفى محمد الغماري:

شاعر وباحث جامعي يحاضر في كلية الآداب بجامعة الجزائر، اشتهر بكتابة القصيدة العمودية ولا يعجزه أن يكتب شعر التفعيلة، ولكنه فيه مقل.

أصدر العديد من الدواوين أسرار الغربية، 1977، نقش على ذاكرة الزمن 1978،أغنيات الورد والنار، 1980، بوح في زمن الأسرار 1985، وعدة واوين أخرى. ومجموعة من الأعمال الابداعية للأطفال

24 ......المرجع عبد الملك مرتاض: معجم الشعراء الجزائرين في القرن العشرين، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، 2007، ص 260

#### <u>25 ناصر لوحيشى:</u>

من مواليد 1964 بقسنطينة ، حيث درس المراحل التعليمية، و نال شهادة اللسانس في 1987، وأحرز درجة الماجستير سنة 1996. وهو أستاذ مادتي النحو والعروض بقسم اللغة العربية كلية الأداب والعلوم الإنسانية جامعة الأمير عبد القادر قسنطسنة.

كلف منصب رئيس البيداغوجية 2000- 2000، كما كلف أيضا منصب رئيس قسم اللغة العربية 2003-2004 وتفرغ للبحث بعد ذلك.

عضو اللجنة الوطنية لبرمج العلوم الإسلامية، وقد شارك في ملتقيات وندوات وطنية وعربية صدر له العديد من الدراسات والمقالات في مجلات أكاديمية:

شريط سمعي في جزءين 1997 عنوانه أهازيج الطلاب ( في مادة العروض وموسيقى الشعر) - ديوان شعر عنوانه لحظة وشعاع طبع بدار هومة الجزائر 1998. - مختارات من ديوان المتنبي في شهر جانفي 2000 - ديوان شعر للأطفال عنوانه رجاء. - قصة أطفال عنونها السيجارة الملعونة دار الهداية - كتاب صحح لغتك طبع ثلاث مرات دار الطليعة قسنطينة. - كتاب مفتاح العروض والقافية دار الهداية 2004. - كتاب المنصوبات الفضلة والمجرورات في العربية بالاشتراك مع مكتبة إقراء قسنطينة. - كتاب الرمز الديني في الشعر الفلسطيني المعاصر توزيع دار الطليعة.

نشر أعماله وكتاباته في صحف ومجلات وطنية وعربية (كويت، الفينيق وعمان الأردنية والرافد بالشارقة الثقافية بلندن ونال بعض الجوائز الشعرية وطنيا وعربيا.

25.....المصدر: ديوانه فجر الندى

#### 26 ناصر معماش:

شاعر جزائري وأستاذ بقسم اللغة والأدب العربي بجامعة جيجل، صدر ديوانه الأول الموسوم ب: "اعتراف أخير" عام 2001 عن لجنة الحفلات لمدينة العلمة في عام 2008 و صدر ديوانه الثاني الذي حمل عنوانا مربكا ومركبا في آن "فجائع الإسمنت والعربر، أو أمسيات الورد والرّمل عند العرب والبربر " عن منشورات الإمتاع والمؤانسة ، و صدر له ديوان "قصائد وأناشيد

للأطفال" و قصة بعنوان "البطلان والشيخ " في سياق متصل بأدب الطفل ، وفي مجال النقد والدراسات الأدبية صدر له كتاب "النص الشعري النسوي العربي في الجزائر /دراسة في بنية الخطاب" عام 2005 عن لجنة الحفلات لبلدية العلمة، كما صدر في طبعة ثانية عام 2007 عن منشورات الجزائر عاصمة الثقافة العربية وهو الكتاب الذي خصصه لشعر المرأة في الجزائر، وله قيد الإنتاج ديوان بعنوان "هكذا تكلّم الشيخ السّعيد بوطاجين" الذي قال عنه بأنه قراءة شعرية وتقمّص شخصية للأديب الجزائري السعيد بوطاجين. عن كتبه والمشهد النقدي والشعري في الجزائر، وعن موضوعات شعر المرأة وهواجسه وأدب الطفل وأشياء أخرى كان هذا الحوار.

#### 

#### 27 نور الدين درويش:

من مواليد 1962بمدينة سيرتا قسنطينة، يشغل منصب الأمين العام لكلية العلوم الدقيقة بجامعة قسنطينة، تحصل على شهادة اللسانس في الحقوق 1989 ومتحصل كذلك على شهادة الكفاءة المهنية في مهنة المحاماة سنة 1994. شارك في العديد من الملتقيات العربية كان عضوا في اتحاد الكتاب الجزائريين ، ثم عضوا مؤسسا في رابطة إبداع الثقافية الوطنية. ورد اسمه في الكثير من المعاجم (معجم البابطين/ موسوعة العلماء والأدباء الجزائريين/ معجم الشعراء من العصر الجاهلي حتى سنة 2002، معجم الشعراء في القرن العشرين..) من مؤلفاته : ديوان السفر الشاق، مسافات، البذرة واللهب، روضة التاميذ (شعر للأطفال) .

.27...... السيرة كما أفاد بها صاحبها فاكس بتاريخ: 2014/09/04.

#### 28 وسيلة بوسيس:

ولدت في 16 جوان 1978 بالقل ولاية سكيكدة، نالت شهادة البكالوريا في شعبة علوم الطبيعة والحياة سنة بجامعة قسنطينة سنة الطبيعة والحياة سنة ، 1996، ثم اللسانيات العامة ومناهج الأسلوب من جامعة عنابة سنة ، 2003

وتحضر لدكتوراه علوم بجامعة قسنطينة في موضوع حول الشعر الجزائري المعاصر يشرف عليه الدكتور عبد الله حمادي.

تشتغل أستاذة في قسم اللغة العربية وآدابها يجامعة جيجل منذ سبتمبر 2004 ونشرت قصائدها الأولى في منتصف التسعينيات بجريدتي المساء والشروق الجزائري.

نالت جوائز وطنية شتى أهمها: جائزة مفدي زكريا المغاربية للشعر سنة 2002 عن قصيدتها أربعون وسيلة وغاية واحدة، و جائزة مؤسسة فنون وثقافة في الإبداع القصصي 2006. فهي إذن تكتب الشعر والقصة والرواية والنقد، وتمارس الترجمة أحيانا، إذ هي عضو مخبر الترجمة في الأدب واللسانيات بجامعة قسنطينة وأصدرت ديوانها أربعون وسيلة وغاية واحدة عن مطبعة الجيش سنة 2007 في إطار الجزائر عاصمة الثقافة العربية. ولها غيره من الشعر المخطوط ديوان المواربة والختل، لها أيضا رواية مخطوطة سقوط الملائكة، وكذلك كتابان نقديان درس السرد و شعرية الرواية، وكتاب آخر مع مالك حداد دراسة ومنتخبات مترجمة.

28 يوسف وغليسي .خطاب التأنيث، دراسة في الشعر النسوي، الجزائري ومعجم لأعلامه، ص 382-383.

#### 29 ياسين بن عبيد:

ولد في 07- 07-1958 بماوكلان دائرة بوقاعة ولاية سطيف تلقى تعليمه الابتدائي بزمورة والإكمالي والثانوي بالبرج وهو أستاذ مساعد بجامعة سطيف وعضو فريق بحث في معهد اللغات والحضارات الشرقية بباريس، نال شهادة الليسانس في الآداب من جامعة سطيف 1995، وشهادة الدراسات المعمقة D.E.A من معهد اللغات والحضارات والمحارات المحمقة ماجستير آداب من جامعة سطيف 2003 – 2004 مسجل للدكتوراه في النقد المعاصر بمعهد الللغات والحضارات الشرقية.

صدر له الوهج العذري 1995، أهديك أحزاني 2000، معلقات على أستار الروح 2003، الحلاج شاعرا دراسة في سيرته الفكرية وإنتاجه الشعري الشعر الصوفي المعاصر في الجزائر،

.29............المرجع . العايب بالعربي: جماليات المكونات الشعرية في شعر ياسين بن عبيد، مذكرة مقدمة لنيل الماجستير في الأدب الحديث، إشراف معمر حجيج، جامعة باتتة،/ 20092008 ملحق المذكرة.

#### 30 يوسف وغليسى:

من مواليد 31 ماي 1970 بقرية تاغراس ولاية سكيكدة، بدأ حياته الدراسية بمسفط رأسه، ثم أتم الدراسة الثانوية بمدينة تمالوس، حتى أحرز شهادة البكالوريا سنة 1989، ثم التحق بمعهد الآداب واللغة العربية لجامعة قسنطينة سنة 1989، وحصل على شهادة الليسانس مع جائزة أحسن طالب في الدفعة، التي منحته إياها وزارة التربية الوطنية ورئاسة الجامعة اشتغل صحفيا طوال أربع سنوات (1991\_1995) وعمل بعدة جرائد ( النور ، الأصيل، الحياة) قبل أن يترقى إلى رتبة رئيس التحرير بأسبوعية الحياة، واستقال ليتفرغ للبحث العلمي، ونال الماجستير في جوان 1995 والدكتوراه ، 2005 وله العديد من الانجازات كما أحرز عدة جوائز.

## قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم برواية حفص

#### أولا: المصادر:

#### <u>ا مدونات البحث:</u>

- 1- أحمد حمدي: تحري ما لا يحرر، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر،  $d_1$ ، 1985.
- 2- أحمد حمدي: الأعمال الشعرية غير الكاملة، أشهد أني رأيت، المكتبة الوطنية الجزائرية، الجزائر، (د ط)، 2007.
  - 3- أحمد شنة: من القصيدة إلى المسدس، مؤسسة هديل للنشر والتوزيع، عنابة، الجزائر، ط،2000،
- 4 أحمد شنة: طواحين العبث، مؤسسة هديل للنشر والتوزيع، عنابة، الجزائر، ط1 2000.
- 5- أحمد عبد الكريم: معراج السنوري، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط<sub>1</sub>، .2002
  - 6 أحمد عبد الكريم: موعظة الجندب،منشورات دار أسامة للطباعة والنشر ، الجزائر ،  $d_1$  (د ت).
- 7- الأخضر بركة: إحداثيات الصمت، من شورات الاختلاف، الجزائر، ط١، 2002.
- 8- الأخضر فلوس: أحبك ..ليس اعترافا أخيرا،المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر (دت).
  - 9-1 المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط1، 1990 .
- 10- الأخضر فلوس: عراجين الحنين، منشورات اتحاد الكتاب الجزائريين، الجزائر، دار هومة، ط1، 2002.
- 11 1 الأخصر فلوس: مرثية الرجل الذي رأى،منشورات الاختلاف، الجزائر، ط $_1$ ، 2002.
  - 12- حسين زيدان: قصائد من الأوراس إلى القدس، منشورات SED،الجزائر ط<sub>1</sub>،2002،

- 13- حسىن زيدان: اعتصام، منشورات SED، الجزاعر ط،2002.
  - -14 الجزائر، ط $_1$ ، 2002.
- 15- حسين زيدان: شاهد الثلث الأخير، دار هومة، منشورات إتحاد الكتاب العرب، الجزائر، ط، 2002.
  - -16 حمري بحري: أجراس القرنفل، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط-16.
    - 17 حنين عمر: سر الغجر، منشورات أهل القلم، الجزائر، ط2009،1.
    - 18- زهرة بلعالية: ما لم أقله لك،منشورات أرتيستيك،دار الأخبار للصحافة، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2007.
- 19- سليمان جوادي: قصائد للحزن وأخرى للحزن أيضا، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1985.
  - 20- سليمان جوادي: رصاصة لم يطلقها حمة لخضر ،نشر إتحاد الكتاب الجزائريين، دار هومة،ط2003،
- 21 -. سليمان جوادي: لا شعر بعدك، منشورات أرتيستيك، دار الأخبار للصحافة، الجزائر، (دط)، 2007.
- 22- عاشور فني: زهرة الدنيا ، دار القصية للنشر ، الجزاعر ، (د ط) ، 2007.
- 23 عاشور فني : رجل من غيلو ، منشورات الاختلاف، الجزاعر ، ط $_{1}$ ، 2003.
- 24- عاشور فني: الربيع الذي جاء قبل الأوان، منشورات إتحاد الكتاب الجزائريين، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2004.
- 25- عبد العالي رزاقي: يوميات الحسين بن الصباح، الفوميك للنشر، الجزائر، (د ط)، 1985.
  - 26-عثمان لوصيف:إرهاصات، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط-1997،
- 27-عثمان لوصيف: اللؤلؤة، دار هومة للطباعة والنشر، الجزاعة ، (د ط)، 1997

- 28 عثمان لوصيف: نمش وهديل، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، (د ط)، 1997
  - -29 عثمان لوصيف: بواءة، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع،الجزائ ، ط-29.
  - -30 عثمان لوصيف: غردايج، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، ط-30
    - 31- عثمان لوصيف: أبجديات، دار هومة للنش والتوزيع، الجزائ، (د ط)، 1997.
- 22- عثمان لوصيف: المتفايي، دار هومة للطباعة والنشر، الجزائر، (دط) (د ت).
  - 33- .عثمان لوصيف: زنجبيل، دار هومة للنشر والتوزيع ، الجزاعر ، (دط)، 1999.
    - 34- عثمان لوصيف: كتاب الإشارات، دار هومة للطباعة والنشر والتوزيع الجيزائر، (دط)، 1999.
  - 35- عثمان لوصيف: قالهت الوردة، دار هومة للنشر والتوزيع، الجزاعر، (دط)، 2000.
  - 36 عثمان لوصيف: جرس لسماوات تحت الماء،منشورات جمعية البيت للثقافة والفنون، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2008.
    - 37 عز الدين ميهوبي: في البدء..كان أوراس،دار الشهاب للطباعة والنشر، باتنة،الجزائر،ط1985،
- 38 عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، منشورات دار الأصالة للإنتاج، سطيف الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1997.
  - 99− عز الدين ميهوبي: النخلة والمجداف،مؤسسة أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1997.

- 40- عز الدين ميهوبي: ملصقات، منشورات أصالة للإنتاج، سطيف، الجزاعر، ط
- 41- عز الدين ميهوبي: اللعنة والغفران، منشورات دار أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1997
- -42 عز الدين ميهوبي: كاليغولا يرسم غرينيكا الرايس،منشورات أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط₁، 2000.
  - 43 عز الدين ميهويي: عولمة الحب عولمة النار، منشورات أصالة للإنتاج، سطيف، الجزائر، ط1، 2002.
- 44 عقاب بلخير: السفر في الكلمات ، منشورات إبداع، الجزاعر، ط 1، 1992.
  - 45- عقاب بلخير: ديوان تحـولات، منشورات التبين الجاحظية، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1998.
    - 46- عقاب بلخير: الدخول إلى مملكة الحروف ،منشورات التبين الجاحظية،الجزائر،ط<sub>1</sub>، 1999.
- 47- عقاب بلخير: بكائيات الأوجاع وصهد الحيرة،إصدارات رابطة إبداع الثقافية، مطبعة دار هومة، الجزائر،ط<sub>1</sub>، 2003.
  - 48 علي ملاحي: أشواق مزمنة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_1$ ، 1986.
  - 49- علي ملاحي: البحر يقهرأ حالته، منشورات الجاحظية، الجزاعير، (دط)، 2011.
- 50- علي ملاحي: الع\_زف الغريب، منشورات الجاحظية، الجزائر، (دط)، 2011.
  - 51 فيصل الأحمر: العالم..تقريبا!،منشورات إبداع ،الجزائر ،ط١، 2001.
  - 52 فيصل الأحمر: منمنمات شرقية، إصدارات رابطة إبداع الثقافية، الجزائر، (د ط) ،2002.
- 53 فيصل الأحمر: الخروج إلى المتاهة،دار الأمير خالد، الجزائر، ط1، 2008.

- 54- أبو القاسم خمار: الأعمال الشعرية الكاملة، وزارة المجاهدين، الجزائر، (دط)، 2004.
  - 55 عبد الله حمادي: البرزخ والسكين، منشورات جامعة قسنطينة، الجزائر، ط 3 2001.
    - 56 عبد الله العشي: مق ام البوح ،منشورات جمعية شروق الثقافية، باتنة، الجزائر، (د ط)، (د ت).
    - 57 عبد الله العشي: يطوف بالأسماء، منشورات دار القلم، الجزائر، (دط) 2008.
    - 58 عبد الله عيسى لحيلح: وشم على زند قريشي، دار البعث، قسنطينة، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1985.
- 59 عبد الله عيسى لحيلح: غفا الحرفان، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر، ط $_1$ ، 1986.
- 60 محمد شايطة: احتجاجات عاشق ثاعل، رابطة ابداع، الجزائر، (دط)، (د ت) (د ت)
  - 61- مصطفى دحية: اصطلاح الوهم، منشورات الجمعية الوطنية للمبدعين، الجزائير، ط<sub>1</sub>، 1993.
    - $\frac{62}{1}$  مصطفى دحية : بلاغات الماء، منشورات الاختلاف، الجزائر ، ط  $\frac{1}{1}$  ،  $\frac{1}{1}$
    - 63- مصطفى محمد الغماري: قراءة في آية السيف، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1983،
  - 64- مصطفى محمد الغماري: قصائد مجاهدة،الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1982.
- 65- مصطفى محمد الغماري: حديث الشمس والذاكرة، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1986.

- -66 مصطفى الغماري: مقاطع من ديوان الرفض، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر، ط $_1$ ، 1989.
  - 67 ناصر لوحيشي: فجر الندى ،منشورات أرتيستيك، دار الأخبار للصحافة،الجزائر، ط<sub>1</sub>، 2007.
- 68- ناصر معماش: اعتراف أخير، دار هومة للنشر والتوزيع، الجزائر، ط1، 2001.
  - 69 ناصر معماش: فجائع الإسمنت والعربر، منشورات الإمتاع والمؤانسة، الجزائر (د. ط)، (دت).
- 70- نور الدين درويش: السفر الشاق، رابطة إبداع الوطنية، باتنة، الجزائر، (دط)، 1992.
- 71 نور الدين درويش: مسافات،إصدارات رابطة إبداع الثقافية الوطنية، الجزائر، ط $_1$ ،  $^2$  2002 .
- 72 نور الدين درويش: البذرة واللهب ،دار أمواج للنشر، سكيكدة، الجزائر، ط 1، 2004.
  - 73 وسيلة بوسيس: أربعون وسيلة وغاية واحدة، وزارة الثقافة ، الجزائر ، (دط) 2007.
- 74 ياسين بن عبيد: أهديك أحزان ي، المطبوعات الجميلة، الجزائر،ط1998.
- 75- ياسين بن عبيد: غنائية آخر التيه، منشورات أرتيستيك، الجزائر،ط2007،1
  - 76 ياسين بن عبيد: هناك لتقينا ضبابا وشمسا،منشورات وزارة الثقافة ، الجزائر طي، 2007.
- 77- يوسف وغليسي: أوجاع صفصافة في مواسم الإعصار، منشورات إبداع، الجزائر، ط<sub>1</sub>، 1995.
  - 78 يوسف وغليسي: تغريبة جعفر الطيار ،دار بهاء الدين للنشر والتوزيع، قسنطينة، الجزائر، ط2، 2003.

#### II – مصادر جانبية:

- 79 أمل دنقل: الأعمال الشعرية الكاملة، مكتبة مدبولي، القاهرة، مصر، ط31987.
- 80- أحمد مطر: الأعم\_ال الشعرية الكام\_الة، دار المحبىن، ط2008،
  - 81 امرئ القيس: الديوان ، شرح عبد الرحمن المصطاوي، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،ط2004،
    - 82 بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي: البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم ، مكتبة دار التراث، القاهرة، ط3، 1984، ج3.
      - 83 بدر شاكر السياب: ديوان منزل الأقنان، دار العلم للملايين، بيروت،ط<sub>1</sub>، 1963.
- : ديوان أنشودة المطر، دار مكتبة الحياة بيروت، ط<sub>1</sub>، 1969.
- 85- أبي الحسن محمد بن أحمد بن طباطبا العلوي: كتابه عيار الشعر، تحقيق عبد العزيز بن ناصر المانع، دار العلوم للطباعة والنشر، الرياض، (دط)، 1985.
  - 86- أبو حيان التوحيدي: الهوامل والشوامل، نشر أحمد أمين وأحمد صقر، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، (دت).
  - 87- الخطيب التبريزي: الكافي في العروض والقوافي، تحقيق الحساني حسن عبد الله، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط 3 1994.
  - 88- ديك الجن: مقدمة الديوان ، جمع وتحقيق ودراسة مظهر الحجي، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2004.
    - 89 ابن الرومي: الديوان، شرح أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط $_{6}$ ،  $_{2002}$ ، ج $_{1}$ .
- 90- الشافعي: الديوان، جمع وتحقيق وشرح إميل بديع يعقوب، دار الكتاب العربي، بيروت لبنان، ط3، 1996.
  - 91 طرفة بن العبد: الديوان، شرح وتقديم مهدي محمد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط3002،
  - 92- أبو الطيب المتنبى: الديوان ، دار الجيل، بي روت، دط ، 1983.

- 93 عبد القاهر الجرجاني: دلائل الإعجاز ،تعليق محمود محمد شاكر ،مكتبة الخانجي، القاهرة، ط5،2004.
- 94 عبد القاهر الجرجاني: أسرار البلاغة، تعليق محمود محمد شاكر، منشورات دار المدني، جدة، (د ت).
  - 95 أبو القاسم الشابي: الديوان ، تقديم وشرح أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية بيروت ، لبنان، 4، 2005،
  - 96- نزار قباني، بيروت لبنان، طحرية الكاملة، منشورات نزار قباني، بيروت لبنان، طح،2000.
  - 97- نزار قباني، بيروت لبنان، ط2- نزار قباني، بيروت لبنان، ط2، كانون الثاني ،1999، ج6.
    - 98 عبد الوهاب البيائي: الديوان، دار العودة بيروت، المجلد الأول، ط $_{6}$ .
- 99- ابن هشام الأنصاري: مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، تحقيق عبد الطيف محمد الخطيب،السلسلة التراثية، الكويت ، ط 2000، ج 3/ ج 4.
- 100- يحيى بن حمزة ابن علي إبراهيم العلوي: الطراز المتضمن الأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز ، مطبوعات المقتطف، مصر ، 1914، ج 3.

## ثانيا المراجع:

# ا مراجع باللغة العربية:

- -01 إبراهيم أنيس: موسيقى الشعر، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، -01 ط-02
- -02 إبراهيم أنيس: أسرار العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، -1
- 03 إبراهيم أنيس: الأصوات اللغوية، منشورات مكتبة نهضة مصر، مصر، (دت).

- 04- إبراهيم رماني: المدينة في الشعر العربي الجزائر أنموذجا 1962.1925،دار هومة ،الطباعة والنشر والتوزيع الجزائر،ط2، 2001.
  - -05 إبراهيم عباس: الرواية المغاربية تشكيل النص السردي في ضوء البعد الإيديولوجي، دار الرائد للكتاب ،الجزائر ، -05
  - -06 إبراهيم منصور: الشعر و التصوف ( الأثر الصوفي في الشعر العربي المعاصر )، دار الأمير، القاهرة،  $d_1$ ،  $d_1$ ،
  - -07 أحمد بهجت: بحار الحب عند الصوفية، مؤسسة المعارف، بيروت، -1
  - -08 أحمد فهمي: قصيدة التفعيلة وسماتها المستحدثة، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، مصر، -03
- 09- أحمد محمود الدوخي :المونتاج الشعري في القصيدة العربية المعاصرة، دراسة في أثر مفردات اللسان السينمائي في القول الشعر، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، (دط)، 2009.
- 10- أحمد يوسف: عن النص والجينيالوجية الضائعة، تأملات في الشعر الجزائري المختلف، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط2002،
  - 11- أسماء شاهين: جماليات المكان في روايات جبرا إبراهيم جبرا،المؤسسة العربية للدراسات والنشر ودار فارس للنشر والتوزيع ،بيروت والأردن ،ط1،2001.
- 12- إلياس خوري: دراس\_ات في نق\_د الشعر، دار ابن رشد، ط2، 1981.
  - 13- أميرة حلمي مطر: فلسفة الجمال أعلامها ومذاهبها، دار أنباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، (دت).
  - -14 أميرة حلمي مطر: مدخل إلى علم الجمال وفلسفة الفن،دار التنوير للطباعة والنشر، ط-2013.

- 15- أمين سلامة: الأساطير اليونانية و الرومانية، دار الفكر العربي، (دت).
- 16- انطون غطاس كرم: ملامح الأدب العربي الحديث ،دار النهار للنشر ،بيروت، دط، 1980.
- 17- إيمان محمد أمين الكيلاني: بدر شاكر السياب دراسة أسلوبية لشعره،دار وائل لنشر، الأردن،ط2008،
  - 18- بدر عبد الملك: الإنسان والجدار ، دار المدى للثقافة والنشر ، دمشق ،ط $_1$ ، 1997.
    - 19 بروين حبيب : تقنيات التعبير في شعر نزار قباني ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، الأردن ، عمان ،  $d_1$ ، 1999 .
    - 20- بشرى موسى صالح: الصورة الشعرية في النقد العربي الحديث، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1994،
- 21- تامر سلوم: نظريه اللغة والجم ال في النقد العريبي، سورية، ط1983،1.
  - 22- تيسير محمد الزبادات: توظيف القصيدة الغربية المعاصرة لتقنيات الفنون الأخرى، دار البداية ناشرون ومبدعون، الأردن ، ط، 2010.
- 23- ثناء انس الوجود :رمز الماء في الأدب الجاهلي ،دار قباء للنشر والتوزيع، مصر ،(د ط) ،2000.
- 24- جابر عصفور: رؤى العالم، عن تأسيس الحداثة العربية في الشعر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط<sub>1</sub>، 2008.
  - 25- جبرا إبراهيم جبرا: الرحلة الثامنة،دراسات نقدية، المكتبة العصرية، بيروت، ط<sub>1</sub>, 1967.
- السرد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط $_1$ ، 1999. الحديثة، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط $_1$ ، 1999.

- 27 حسن بحراوي: بنية الشكل الروائي "الفضاء، الزمن، الشخصية" ،المركز الثقافي العربي، بيروت، لبنان، ط<sub>1</sub>، 1990.
- 28 حسن عباس: خصائص الحروف العربية ومعانيها، منشورات إتحاد الكتاب العرب، دمشق، سورية، 1998.
  - 29- حسن غرفي: حركية الإيقاع في الشعر العربي المعاصر، أفريقيا الشرق،المغرب، 2001.
- 30 حسن مجيد العبيدي: نظرية المكان عند ابن سينا، مراجعة وتقديم عبد الأمير الأعسم، دار الشؤون الثقافية العامة،اللطباعة والنشر، العراق،ط1987،1
  - 31 حسن نجمي: شعرية الفضاء السردي ،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط2000،
- 32 عبد الحقّ منصف: أبعاد التّجربة الصّوفيّة (الحبّ، الإنصات، الحكاية)، أفريقيا للشروق، المغرب، دط، 2008.
- 33 عبد الحليم عوليس: إحراق طارق بن زياد للسفن أسطورة .... لا تاريخ، دار الصحوة للنشر والتوزيع، القاهرة،  $d_1$ ، 1995.
  - -34 حنان محمد موسى حمودة: الزمكانية بنية الشعر المعاصر أحمد عبد المعطي حجازي نموذجا دار جدار للكتاب العالمي وعالم الكتب الحديث -34 ط-3006.
    - 35- خالد حسين حسين: شعرية المكان في الرواية الجديدة ،الخطاب الروائي الإدوارد الخراط نموذجا، مؤسسة اليمامة الصحفية ،الرياض1983.
      - 36 خالد حسين حسين: في نظرية العنوان، مغامرة تأويلية في شؤون العتبة النصية، دار التكوين للتأليف والترجمة والنشر، دمشق، ط2007،

- 37- خالد سليمان: المفارقة والأدب، دراسات في النظرية والتطبيق، دار الشروق للنشر والتوزيع، الأردن، ط1999،
- 38- خالدة سعيد: حركية الإبداع، دراسات في الأدب العربي الحديث، دار العودة، بيروت، ط2، 1982.
  - 39 خلبيل شكري هياس: القصيدة السيرذاتية، بنية النص وتشكيل الخطاب، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط2010،
    - 40- خليل أحمد عمايرة: في نحو اللغة وتراكيبها، منهج وتطبيق، عالم المعرفة للنشر والتوزيع، جدة، ط1984،
    - 41- خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث،خليل حاوي نموذجا، دار الحوار للنشر والتوزيع، سورية  $\frac{1}{1}$   $\frac{1}{1}$   $\frac{1}{1}$
  - 42- عبد الرحمن تبرماسين: العروض وإيقاع الشعر العربي، دار الفجر للنشر والتوزيع، النزهة الجديدة، القاهرة، ط1، 2003.
    - 43 عبد الرضاعلي: موسيقى الشعر قديمه وحديثه،دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر،دار الشروق للنشر والتوزيع،عمان، الأردن، ط1997،
    - 44 رلى عدنان الكيال: الضوء والظل ،بين فنّي الشعر والتصوير ، منشورات الهيئة العامة السورية للكتاب ، دمشق، سوريا، (دط) ، 2011.
  - 45- سعيد بنكراد: السرد الروائي وتجربة المعنى ، المركز الثقافي العربي ،الدار البيضاء ،بيروت ، ط<sub>1</sub> ،2008.
  - 46- الستعيد بوسقطة: الرّمز الصرّوفي في الشّعر العربي المعاصر ،منشورات بونة للبحوث والدراسات،الجزائر ، ط2008،
  - 47 عبد السلام محمد هارون: الأساليب الإنشائية في النحو العربي، منشورات مكتبة الخانجي، القاهرة، طء، 2001.

- 48 سليمان فياض: النحو العصري، دليل مبسط لقواعد اللغة العربية،مركز الأهرام للترجمة والنشر،مصر،ط1995،
- 49 سيد بحراوي: الإيقاع في شعر السياب، نواره للترجمة والنشر، القاهرة، ط $_1$ ، 1996.
- 50- شادية شقروش: سيميائية الخطاب الشعري في ديوان مقام البوح للشاعر عبد الله العشى، عالم الكتب الحديث، الأردن، ط،2010.
- 51- شربل داغر: الشعرية العربية الحديثة، دار طوبقال للنشر، المغرب، (دط)، 1988.
  - 52- الشريف حبيلة: بنية الخطاب الروائي، دراسة في روايات نجيب الكيلاني، عالم الكتاب الحديث ،أربد الأردن، ط<sub>1</sub>، 2010.
  - 53 صالح أبو الإصبع: الحركة الشعرية في فلسطين المحتلة بين عامي 1948 1975، دراسة نقدية، دار البركة للطباعة والنشر، عمان، الأردن، (دط)، 2009.
- 54 صفاء خلوصي: فن التقطيع الشعري والقافية، منشورات مكتبة المثنى، بغداد، العراق،ط5،1977
  - 55 صلاح صالح: الرواية العربية و الصحراء،منشورات وزارة الثقافة، سورية، دمشق ،(د ط)،1996.
  - 56 صلاح صالح :قضايا المكان الروائي في الأدب المعاصر، دار شرقيات للنشر والتوزيع، القاهرة ،ط1997،
  - 57 صلاح فضل: النظرية البنائية في النقد الأدبي، دار الشروق، القاهرة، مصر،  $4_1$ ، 1998.
- 58 صلاح فضل: أساليب الشعرية ، دار قباء للطباعة للنشر والتوزيع، القاهرة، (د ط) ، 1998.
  - 59 عبد الصمد زايد: المكان في الرواية العربية، الصورة والدلالة، دار محمد علي و كلية الآداب ،تونس، ط2003،

- 60- ضرغام الذرة: التطور الدلالي في لغة الشعر، دار أسامة للنشهر والتوزيع ، الأردن ، عمان ، ط1 ، 2009.
- 61 طاهر مسعد الجلوب: بناء القصيدة في أعمال عبد العزيز المقالح -61 المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع -61 بيروت -61
  - 62 عامر جميل شامي الراشدي: العنوان والاستهلال في مواقف النفري، دراسة جمالية، دار الحامد للنشر والتوزيع، الأردن، ط2012،
- 63 عباس علوان: تطور الشعر العربي الحديث في العراق، اتجاهات الرؤيا وجماليات النسيج، منشورات وزارة الإعلام ، سلسلة الكتب الحديثة، العراق، (دط)، 1985.
  - 64 عدنان حسين قاسم: الإبداع ومصادره عند أدونيس، الدار العربية للنشر والتوزيع، مصر، (د. ط)، 2000.
  - 65- عدنان حسين قاسم: التصوير الشعري رؤية نقدية للاغتنا العربية،الدار العربية للنشر والتوزيع، مصر، (د ط)، 2002
- 66- عدنان حقي: المفصل في العروض والقافية وفنون الشعر، دار الرشيد، دمشق وبيروت، ط<sub>1</sub>، 1987.
  - 67 عز الدين إسماعيل: الشعر العربي المعاصر، قضاياه، وظواهره الفنية والمعنوية، دار الفكر العربي، القاهرة، ط3، (دت).
  - 68 عز الدين إسماعيل: الأسس الجمالية في النقد العربي، عرض وتفسير ومقارنة، دار الفكر العربي للطباعة والنشر، القاهرة، مصر، (د ط)، 1992.
  - 69- عبد العزيز حموده: المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، عالم المعرفة 1998.
    - 70 عبد العزيز عتيق: على م الم عان ي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، ط<sub>1</sub>، 1985.
    - 71- علوي الهاشمي: فلسفة الإيقاع في الشعر العربي ، دار الفارس للنشر والتوزيع، بيروت، لبنان ،ط1 ،2006.

- 72 علي أبو ملحم: في الجماليات نحو رؤية جديدة إلى فلسفة الفن، المؤسسة الجامعة للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان،ط1990،
- 73 علي أحمد سعيد أدونيس: زمن الشعر، دار العودة، بيروت، لبنان، ط2، 1978.
- 74 علي أحمد سعيد أدونيس: الصوفية و السهريالية، دار الساقي، بيروت، لبنان،  $d_1$ ، 1992م.
  - 75 علي أحمد سعيد أدونيس: الثابت والمتحول، بحث في الإبداع والإتباع عند العرب، صدمة الحداثة و سلطة الموروث الشعري، دار الساقي،بيروت ، لبنان، (د ط)، (دت)، ج4.
  - 76- علي البطل: الصورة في الشعر العربي حتى أواخر القرن الثاني الهجري دراسة في أصولها وتطورها ، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، ط2، 1981.
- 77 علي الكندي: في لغة القصيدة الصوفية، دار الكتب الوطنية المتحدة، بنغازي ليبيا، ط<sub>1</sub>، 2010.
- 78 علي الكندي: الرّمز و القناع في الشّعر العربي الحديث ( السيّاب و نازك و البيّاتي)، ، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، لبنان، ط1، 2003.
  - 79 علي جعفر العلاق: في حداثة النص الشعري، دراسات نقدية، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط $_1$ ، 2003.
    - 80- علي زايد عشري: استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة، ط1997،
    - 81- علي عبد المعطي: قضايا الفلسفة العام-ة ومباحثها، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ط2، 1984.
- 82 عمر أوكان: دلائل الإملاء وأسرار الترقيم، إفريقيا الشرق، ط1، 2002.
  - 83- غازي يموت: بحور الشعر العربي، عروض الخليل، دار الفكر اللبفاني، بيروت، لبنان،ط1992،

- 84- غالي شكري: شعرنا الحديث إلى أين، دار الأفاق الجديدة، بيروت،  $d_2$ .
- 85- عبد الفتاح الشين: التراكيب النحوية عن الوجهة البلاغية عند عبد القاهر الجرجاني، دار المريخ العربية السعودية، (د ط).
  - 86- فتيحة كحلوش: بلاغة المكان قراءة في مكانية النص الشعري، الانتشار العربي ، بيروت ، ط<sub>1</sub> ، 2008.
    - 87 فراس السواح: الأسطورة والمعنى ، دراسات في الميثولوجيا، والديانات المشرقية، منشورات علاء الدين، دمشق، ط $_1$ ، 1997.
  - 88- فراس السواح: لغز عشتار، الألوهة المؤنثة وأصل الدين والأسطورة، دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة، سوريا، ط،2002.
- 89- فهد أبو عيسى: ملحمة جلجامش، وزارة الثقافة، عمان ، الأردن، (دط) ، 2009.
- 90- فوزي سعد عيسى: العروض العربي ومحاولات التطوير والتجديد فيه، ، دار المعرفة الجامعية، مصر ،1998.
- 91- عبد القادر عبد الجليح: الأصوات اللغوية، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط<sub>1</sub>، 1998.
  - 92 عبد القادر عبد الجليل: هندسة المقاطع الصوتية وموسيقى الشعر العربي، دار صفاء للنشر والتوزيع،  $d_1$ ، 1998.
  - 93 عبد القادر فيدوح: دلائلية النص، دراسة سيميائية للشعر الجزائري، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، (دت).
- 94- قيس إسماعيل الأوسى: أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين، بيت الحكمة للنشر والترجمة والتوزيع، بغداد، ط1988،
  - 95- كاميليا عبد الفتاح: القصيدة العربية ، دراسة تحليلية في البنية الفكرية والفنية ، دار المطبوعات الجامعية، الإسكندرية، مصر، (دط)، 2007.

- 96- عبد الكريم عبدون: الموسيقى الشافية في البحور الصافية، العربي للنشر والتوزيع، القاهرة، ط<sub>1</sub>، 2001.
  - 97 عبد الكريم محمود يوسف: أسلوب الاستفهام في القرآن الكريم غرضه إعرابه،مكتبة الغزالي للتوزيع، دمشق، سورية، ط1،2000 .
- 98 كريم مهدي المسعودي :الوطن في شعر السياب الدلالة والبناء دار صفحات للنشر سورية ط1 ،2011.
  - 99- كمال أبو ديب :جدلية الخفاء والتجلي، دراسات بنيوية في الشعر، دار العلم للملاين، بيروت، لبنان، ط1984،
    - 100 عبد الله ركيبي: الشعر ... في زمن الحرية، دراسات أدبية ونقدية، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر والتوزيع، الجزائر، (د ط)، 2009.
      - 101- مجموعة من المؤلفين: جماليات المكان، عيون المقالات، الهدار البيضاء، ط-1988،2
    - 102 مجموعة من المؤلفين: فلسفة علم الجمال عبر العصور، دار الإعصار العلمي للنشر والتوزيع، الأردن، ط<sub>1</sub>، 2010.
- 103 محفوظ كحوال: أروع قصائد محمود درويش، نوميديا للطباعة والنشر، ط $_1$ ، 2009.
- 104- محمد إبراهيم عوض: الصورة والإيقاع في شعر بلندر الحيدري، دار العلم والإيمان للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط104،
  - 105- محمد أبو موسى: خصائص التراكيب دراسة تحليلية لمسائل علم المعاني، منشورات مكتبة وهبة، القاهرة، ط4،1996.
  - 106- محمد الربيعي: في نقد الشعر، دار غريب للطباعة والنشر، القاهرة، (دط)، 1998.
- -107 محمد الصفراني: التشكيل البصري في الشعر العربي الحديث، ( -1050 ) النادي الأدبي والمركز الثقافي العربي ، الرياض المغرب ، -1008 ) النادي الأدبي والمركز الثقافي العربي ، الرياض المغرب ، -1008 )

- 108- محمد الماكري: الشكل والخطاب ،مدخل لتحليل ظاهراتي،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط 1، 1991.
- 109- محمد النويهي: قضية الشعر الجديد، المطبعة العلمية، القاهرة، (دط)، 1964.
- 110- محمد الهادي الطرابلسي:خصائص الأسلوب في الشوقيات،السلسلة السادسة الفلسفة والآداب، منشورات الجامعة التونسية ،تونس،1981.
  - 111- محمد الولي: الصورة الشعرية في الخطاب البلاغي والنقدي،المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط1990،
- 112 محمد خان: اللهجات العربية والقرآنية، دراسة في البحر المحيط، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط2002،
  - 113 محمد زكي العشماوي: فلسفة الجمال في الفكر المعاصر، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط $_1$ ، 1980.
  - 114- محمد زكي الخيماوي: دراسات في النقد الأدبي المعاصر، دار المعرفة الجامعية، (د.ط)، 1989.
    - 115- محمد زكي العشماوي: أعلام الأدب العربي الحديث و اتجاهاتهم الفنية، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، 2000.
  - 116- محمد صابر عبيد: تمظهرات التشكيل السير ذاتي في تجربة محمد القيسي السير ذاتية، منشورات اتحاد الكتاب العرب، دمشق، 2005.
    - -117 محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة ،حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات، الحديث علم الكتب الأردن ، -110.
- 118- محمد عبد الله الغذامي: الخطيئة والتكفير من البنيوية إلى التشريحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، طه،1998.
  - 119- محمد عبد المطلب: بناء الأسلوب في شعر الحداثة، الهيئة المصرية العامة، 1988.

- 120- محمد عبد المطلب: هكذا تكلم النص استنطاق الخطاب الشعري لرفعت سلام، الهيئة المصرية للكتاب، (دط) 1997.
  - 121 محمد عوني عبد الرؤوف: الق افية والأصبوات اللغ وية، مكتبة الخ انجي، مصر، (د ط)، 1977.
  - 122 محمد غنيمي هلال: النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، (د ط) ،1997.
    - 123 محمد غنيمي هلال: الرومانتيكية، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، (د.ت).
    - 124- محمد فتوح أحمد: الرمز والرمزية في الشعر المعاصر، دار المعارف، القاهرة، ط2، 1978.
- 125- محمد فكري الجزار: العنوان و سيميوطيقا الاتصال الأدبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط<sub>1</sub>، 1998.
  - 126- محمد فكري الجزار: الخطاب الشعري عند محمود درويش، اغيراك للنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، 2001.
    - 127- محمد فكري الجزار: لسانيات الاختلاف، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، مصر، ط1995،
    - 128- محمد فهمي حجازي: مدخل إلى علم اللغة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1998.
  - 129-محمد لطفي اليوسفي: في بنية الشعر العربي المعاصر (السيّاب-سعدي يوسف-درويش-أدونيس) نموذجا، سراس للنشر ،تونس، ط2، أفريل 1992.
  - 130- محمد ناصر الدين الألباني: صحيح الجامع الصغير وزيادته الفتح الكبير رقم الحديث8002، المكتب الإسلامي بيروت ، ط38،3
    - 131 محمد ناصر: الشعر الجزائري الحديث،اتجاهاته وخصائصه الفنية، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان،  $d_1$ ، 1985.

- 132 محمود السعران: علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، (دت).
- 133 مدحت سعيد الجيار: الصورة الشعرية عند أبو القاسم الشابي، دار المعارف للكتاب، القاهرة،ط2+1995.
- 134 مشري بن خليفة: سلطة النص، منشورات الاختلاف،الجزائر، ط، 2000.
- 135 مصطفى درواش: تشكيل الذات واللغة في مفاهيم النقد المنهجي ،منشورات تحليل الخطاب، دار وائل للطباعة والنشر، (دط) 2008.
- 136 عبد الملك مرتاض: بنية الخطاب الشعري، دراسة تشريحية لقصيدة أشجان يمانية ، دار الحداثة للطباعة والنشر ، بيروت، لبنان ، ط1986،
  - 137 ممدوح عبد الرحمن :المؤثرات الإيقاعية في لغة الشعر دار المعرفة الجامعية ( د ت) .
  - 138 موسى ربابعة: جماليات الأسلوب والتلقي، دراسات تطبيقية، دار جرير للنشر والتوزيع، الأردن، ط1 ،2008.
    - 139 نازك الملائكة: قضايا الشعر المعاصر،منشورات مكتبة النهضة، بغداد، ط3، 1967.
  - 140- ناصر شبانة: المفارقة في الشعر العربي الحديث، أمل دنقل، سعدي يوسف، محمود درويش نموذجا، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،  $d_1$ ،  $d_1$ .
- 141 نجيب التلاوي: القصيدة التشكيلية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، دراسات أدبية، مصر، (د ط)، 1998.
- 142 نعيم اليافي: تطور الصورة الفنية في الشعر العربي الحديث، دار صفحات للدراسات والنشر، سورية، دمشق،  $d_1$ ، 2008.
  - 143- هادي نمر: التراكيب اللغوية ، دار اليازوري، عمان، الأردن، (دط) 2004.

- 144- هالة محجوب خضر: علم الجمال وقضاياه، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، القاهرة، ط2006،
- 145 وجدان عبد الإله الصائغ: الصورة البي انية في شعر عمر أبو ريشة، منشورات دار مكتبة الحياة ومؤسسة الخليل، بيروت، ط1997،
- 146- وحيد بن بوعزيز: حدود التأويل، قراءة في مشروع امبرتو ايكو النقدي، الدار العربية ناشرون ،ومنشورات الاختلاف،بيروت الجزائر ،ط،2008.
- 147 ياسين النصير: الرواية والمكان(2)، الموسوعة الصغيرة (195)، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد، العراق، (د ت).
  - 148- يحيى العبد الله: الاغتراب دراسة تحليلية لشخصيات الطاهر بن جلون الروائية ،دار فارس للنشر والتوزيع ،الأردن ،ط1،2005.
  - 149- يوسف الصائغ: الشعر الحر في العراق منذ نشأته حتى عام 1957، منشورات إتحاد كتاب العرب، دمشق، 2006.

# اا مراجع مترجمة:

- 150- إ.نوكس: النظريات الجمالية كانت -هيغل-شوبنهاور، ترجمة شفيق شيا، منشورات بجسون الثقافية ، بيروت، لبنان، ط1985،
- 151- ألبير كامو: أسطورة سيزيف، ترجمة أنيس زكي حسن، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، (د ط)، 1983.
- 152- بلفن ش: عصر الأساطير، تر رشدي السيسي، دار النهضة العربية، (د ط)، 1966.
  - 153- ج فندريس: اللغة ترجمة عبد الحميد الدواخلي و محمد القصاص، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، 1950.
    - 154- جان برتيلمي: بحث في علم الجمال، ترجمة أنور عبد العزيز، مؤسسة فرنكلين، دار نهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، (دت).

- 155- جان كوهين: بناء لغة الشعر، ترجمة وتقديم وتعليق أحمد درويش، الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة،1990.
  - 156 جرار جنيت: خطاب الحكاية، بحث في المنهج، ترجمة محمد معتصم وآخرون، المجلس الأعلى للثقافة، ط 2 ،1997.
- 157 د. سي ميويك، موسوعة المصطلح النقدي، المفارقة وصفاته، ت عبد الواحد لؤلؤة، دار المأمون للترجمة والنشر، بغداد، (دت).
  - 158 رتشاردز: مبادئ النقد الأدبي والعلم والشعر، ترجمة وتعليق محمد مصطفى بدويه مراجعة لويس عوض وسهير القلماوي. المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة ط 1، 2005.
  - 159 سي دي لويس: الصورة الشعرية، ترجمة د. أحمد نصيف الجنابي ، مالك ميري ، سلمان حسن إبراهيم ، مراجعة د. عناد غزوان ، مؤسسة الخليج للطباعة والنشر ، الكويت ، 4 . 4 .
- 160- شارل بودلير: الأعمال الشعرية الكاملة، ترجمة رفعت سلام، دار الشروق، القاهرة، ط1، 2009.
  - 161 فرديريك هيجل: المدخل إلى علم الجمال، فكرة الجمال، ترجمة جورج طرابيشي، دار الطليعة للطباعة والنشر، لبنان بيروت، ط1988.
  - 162 فريدريك هيجل: علم الجمال وفلسفة الفن ، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد، مكتبة دار الكلمة للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط2010،
  - 163 قاستون باشلار: جماليات المكان، تر غالب هلساا، منشورات المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، ط-1984.
    - 164- مشال بورتو: بحوث في الرواية الجديدة، تر فريد انطونيس، منشورات عويدات، بيروت، لبنان، أفريل، 1971.

165- نيقولاي برديائيف: العزلة والمجتمع، ترجمة فؤاد كامل، ط دار الشؤون

الثقافية العامة ،بغداد، ط2 1986.

# III مراجع أجنبية:

- **-166** Warminski Andrzej:A esthic Ideology,thery and history of literature, volume 65,london, 1978,
- **-167** lemieux martha the evolution of irony in the short stories of chekhov inpublished thesis ,A thesis submitted to the faculty of graduate studies and research in partial fulfilment of the requirements for the degree of masters of arts M<sup>C</sup>Gill university,1991.
- **-168** Chiris Baldick, Concise Dictionary of Literary Tems,:Oxford University Press, London, , 1991.
- **-169** Joseph T.Shipley, Dictionary of Wold Literary Tems Boston:The Writer 1953.
- **-170** R.& Armstrong, L- Ropert Frost poetry is the Kind of thing poets withe Poetic, 1989
- **171** Tavakooh ,E.S,Kasgari A.A.A,G Moghaddam, H.G,2013,Study of creativity in Iran Contemporary poetry, Case study: FaryadShiri Winner of Iran Poetry prize 2002, Procedia, Social and Behavioral Sciences, vol 89 . **172** culler j onathan: literary theory, a very short introduction, oxford

university, paress new york, 1997, p74.

## <u>المعاجم:</u>

173- أمين سلامة: معجم الأعلام في الأساطير اليونانية والرومانية، مؤسسة العروبة للطباعة والنشر، مصر، ط2، 1988.

174 جان م صدقة: معجم الأعداد، رموز ودلالات، (عربي/عربي) ، مكتبة ناشرون، بيروت، لبنان،  $d_1$ ، 1994.

175- جميل صليبا: المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والانكليزية و اللاتينية، دار الكتاب اللبناني، ومكتبة المدرسة، بيروت لبنان، (دط)، 1982، - 3،2،

176 سعاد الحكيم: المعجم الصوفي في حدود الحكمة، ندرة للطباعة والنشر، بيروت،  $d_1$ ،  $d_1$ .

- 177- السعيد علوش: معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة ، دار الكتاب اللبناني، بيروت ، لبنان ، ط ، 1985.
- 178 مجدي وهبة وكامل المهندس: معجم المصطلحات العربية في اللغة و الأدب،مكتبة لبنان، لبنان، ط1984،
- 179- ابن منظور أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي المصري: لسان العرب، دار صادر بيروت ، لبنان، ط1997،

#### <u>الموسوعات:</u>

- 180- الموسوعة الفلسفية المختصرة، ترجمة، فؤاد كامل وآخرون، مراجعة زكي نجيب محمود، دار القلم، بيروت لبنان، (دت).
- 181 عبد الرحمن بدوي: الموسوعة الفلسفية ،المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت ،  $d_1$  ، 1984،  $d_2$  .

#### VI المجلات:

- 182 مجلة عالم الفكر، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأدب، الكويت، المجلة 182، ع3، يناير مارس، 1997.
  - 183- مجلة الفكر المعاصر، أبار حزيران،1991
- 184- مجلة الأثر، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، ،ع 1، 2002.
  - 185- مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة محمد خيضر، بسكرة، ع 4، 2008.
  - 186- مجلة الخطاب ، منشورات مخبر تحليل الخطاب، جامعة مولود معمري ، تيزي وزو ، دار الأمل للطباعة والنشر ، ع 3، ماي 2008.

# V المواقع الالكترونية

wikipedia.org/wiki 187

# فهرس الجداول والمخططات

# فعرس البداول والمنططات

| الصفحة | عنصوان المخطيط                                                                               | رقم التخطيط |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 52     | يمثل التقابل الموضعي للفعل                                                                   | مخطط (01)   |
| 68     | تشاكل الامتداد الفضائي ولا نهائية الزمن                                                      | مخطط (02)   |
| 126    | مسار التحول من الفردية إلى الجماعية                                                          | مخطط (03)   |
| 138    | معارج الارتقاء إلى الإنسان الكامل في قصيدة قالت الوردة                                       | مخطط (04)   |
| 141    | : توضيح مدلولات الأنا عند الصوفي –                                                           | مخطط (05)   |
| 177    | جدلية الهدم والبناء في الصورة المبنية على المتناقضات قصيدة حكمة وجع                          | مخطط (06)   |
| 179    | مسار التحول من القطبي في الصورة القائمة على المتناقضات قصيدة هلوسات الحكمة                   | مخطط (07)   |
| 193    | تدرج الحدث عن طريق العلاقة التناظرية بين الطبيعة والذات في قصيدة أربعاء الرقص على إيقاع رشتر | مخطط (08)   |
| 201    | البعد الثنائي في الكتابة                                                                     | مخطط (09)   |
| 258    | مخطط بيوضح تحول الفعل من الدلالة الموجبة إلى السالبة بفعل المجاورة أو النفي في قصيدة "غابت   | مخطط (10)   |
| 370    | توضيحي لهندسة التقفية في قصيدة "سجدة"                                                        | مخطط (11)   |
| 377    | هيكلة التكرار الاستهلالي في نص "بحسدني"                                                      | مخطط (12)   |
| 379    | بناء التكرار الهرمي في قصيدة الشلل                                                           | مخطط (13)   |
| 382    | هندسة التكرار في قصيدة "تجاوب"                                                               | مخطط (14)   |
| 383    | بناء التكرار الهرمي في قصيدة "وطني"                                                          | مخطط (15)   |
| 385    | هندسة  تتابع المقدمة والخاتمة في قصيدة  "ساكن في الحفيف"                                     | مخطط (16)   |
| 389    | بناء تكرار اللازمة في قصيدة " تمرين بي"                                                      | مخطط (17)   |
| 392    | بناء التكرار التراكمي في قصيدة "حضارة"                                                       | مخطط (18)   |
| 408    | تواتر الصائت الضيق في القصيدة الخريفية                                                       | مخطط (19)   |
| 411    | تكرار الصائت الممدود المتسع في قصيدة النخلة والمجداف                                         | مخطط (20)   |
| الصفحة | عنوان الجدول                                                                                 | رقم الجدول  |
| 131    | نسب أوزان البحور عند أكثر الشعراء إنتاجا لشعر التفعيلة في الجزائر                            | جدول (01)   |

# فهرس الموضوعات

# المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                                    |  |
|------------|--------------------------------------------|--|
| 6-2        | مقدمة                                      |  |
| 16-8       | الجمالية                                   |  |
| 19-16      | شعر التفعيلة                               |  |
| 21-19      | شعر التفعيلة في الجزائر                    |  |
|            |                                            |  |
| 24-22      | تمهید                                      |  |
| 25-24      | 1. القشكيل الجمالي قي العتبة العنوانية:    |  |
| 26-25      | 1.1 تشكيل التضاد                           |  |
| 34-27      | 2.1 التشكيل التأويلي                       |  |
| 38-34      | 3.1انتشكيل المرجعي                         |  |
| 42-38      | 4.1 التشكيل المرئي                         |  |
| 43         | 5.1 التشكيل الزمني                         |  |
| 44         | 6.1 التشكيل الرقمي                         |  |
| 49-45      | 7.1 التشكيل المكاني                        |  |
| 50         | 2. الجملة                                  |  |
| 50         | 1.2 تعريف الجملة                           |  |
| 65 -50     | 2.2 الجملة الخبرية                         |  |
| 69-65      | 3.2 توالي الجمل وأشباه الجمل               |  |
| 70         | 3 الأساليب التركيبية و جمالياتها التعبيرية |  |
| 71-70      | 1.3 الأساليب الإنشائية                     |  |
| 80-71      | 1.1.3 الاستفهام                            |  |

| 87-81   | 2.1.3 النداء                                      |
|---------|---------------------------------------------------|
| 96-88   | 3.13 الأمر                                        |
| 97      | 2.3 التراكيب الاسنادية                            |
| 108-97  | 1.2.3 التقديم والتأخير                            |
| 116-108 | 2.2.3 الحذف                                       |
| 118-117 | 4 اللغة الشعرية السير ذاتية                       |
| 124-118 | 1.4. بنية الزمان والمكان                          |
| 131-124 | 2.4. تواتر الزمن وتتامي الحدث                     |
| 132     | 5. اللغة الصوفية                                  |
| 134-132 | 1.5_ التقاطع بين التجربة الفنية و التجربة الصوفية |
| 141-134 | 2.5 صوفية الكينونة                                |
| 145-141 | 3.5 الصوفية السريالية                             |
| 149-146 | 4.5 صوفية التأمل                                  |
|         |                                                   |
| 151     | 1 جمالية الصورة الشعرية                           |
| 152-151 | 1.1 مفهوم الصورة                                  |
| 152     | 2.1–أنواع الصورة الشعرية                          |
| 153-152 | 2.1. الصورة المفردة                               |
| 160-153 | 1.1.2.1. الصورة التشبيهية                         |
| 166-161 | 2.1.2.1 تبادل مجالات الإدراك                      |

| 172-166 | 3.1.2.1 تراسل الحواس                        |
|---------|---------------------------------------------|
| 179-172 | 4.1.2.1 الصورة المبنية على المتناقضات       |
| 180-179 | 2.2.1 الصورة المركبة                        |
| 187-180 | 1.2.2.1 المفارقة                            |
| 188     | 3.2.1. الصورة الكلية                        |
| 196-188 | 1.3.2.1. الصورة المجزأة                     |
| 203-196 | 2.3.2.1 الصورة التشكيلية                    |
| 210-203 | 3.3.2.1 الصورة الحلم                        |
| 216-210 | 4.3.2.1 الصورة المتنامية                    |
| 218-217 | 2- جمالية الصورة الرمزية                    |
| 224-218 | 1.2 – رمز المدينة                           |
| 224     | 2.2- استدعاء الشخصيات التراثية              |
| 230-224 | 1.2.2 الشخصي—ات التاريخية                   |
| 241-230 | 2.2.2 الشخصي ات الدين ي                     |
| 245-241 | 3.2.2- الشخصي ات الأدبية                    |
| 247-245 | 4.2.2- شخصيات من التراث الغربي              |
| 262-247 | 3.2 - الرمز الأسطوري                        |
| 263     | 3-جمالية توظيف النص الغائب في الخطاب الشعري |
| 278-263 | 1.3 النص القرآني والنص الشعري               |

| 301-278  | 2.3 توظيف النص الشعــــري               |  |
|----------|-----------------------------------------|--|
| 303-301  | 3.3 توظيف التراث الغرب ي                |  |
| 310-303  | 4.3 توظيف النص الشعبي                   |  |
| 313-310  | 5.3 توظيف النص التاريخـــي              |  |
|          |                                         |  |
| 317-315  | 1- الإيقاع بنية عروضية                  |  |
| 322 -317 | 1.1- بين الإيقاع والوزن                 |  |
| 322      | 2.1- خصائص الأنساق المهيمنة             |  |
| 330-322  | 1.2.1- بحر المتدارك                     |  |
| 334-330  | 2.2.1- بحر المتقارب                     |  |
| 341-334  | 3.2.1- بحر الرمل                        |  |
| 347-341  | 4.2.1- بحر الكامل                       |  |
| 348      | 3.1– التدوير                            |  |
| 349      | 1.3.1- أنماط التدوير                    |  |
| 355-349  | 1.1.3.1 التدوير الجملي                  |  |
| 357-355  | 2.1.3.1 التدوير المقطعي                 |  |
| 359-358  | 4.1 القافية                             |  |
| 359      | 1.4.1 أنماط القافية                     |  |
| 367-360  | 1.1.4.1 أنماط القافية في علاقتها بالوزن |  |
| 371-367  | 2.1.4.1 أنماط القافية قي علاقتها ببعضها |  |
| 372      | 5.1 – التكرار:                          |  |
| 373      | 1.5.1 أنماط التكرار                     |  |
| 377 -373 | 1.1.5.1 التكرار الاستهلالي              |  |

| 379-378  | 2.1.5.1 التكرار الختامـــي                               |
|----------|----------------------------------------------------------|
| 384-379  | 3.1.5.1 التكرار المتدرج                                  |
| 386-384  | 4.1.5.1 التكرار الاستهلالي                               |
| 390-386  | 5.1.5.1 تكرار اللازمــــة                                |
| 395-390  | 6.1.5.1 التكرار التراكمـــي                              |
| 397 -396 | 7.1.5.1 تكرار التقابــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 398-397  | 8.1.5.1 التكرار المتنوع                                  |
| 399      | 2. الإيقاع بنية سمعية                                    |
| 400-399  | 1.2 التراكم الصوتي                                       |
| 406-400  | 1.1.2 دلالة الصوامت                                      |
| 412-407  | 2.1.2 دلالة الصوائت                                      |
| 414-412  | 2.2 التجانس الصوتي                                       |
| 416 -414 | 3.2 التجانس الحرفي                                       |
| 417      | 3.الإيقاع بنيـة مرئية                                    |
| 423-417  | 1.3 لعبة السواد والبياض                                  |
| 426 -423 | 1.1.3 غواية التفريع النصىي وصراع الهامش والمتن           |
| 430 -426 | 2.1.3 سمك الخط                                           |
| 432 -430 | 3.1.3 ارتعاش الكلمة                                      |
| 437-432  | 2.3 إيقاع علامات الترقيم                                 |
| 440 -438 | 3.3 إيقاع الصـــورة                                      |
| 440      | 4.الإيقاع بنية دلالية                                    |
| 442-440  | 1.4 إيقاع العقدة والحل                                   |
| 445-442  | 2.4 إيقاع السرد والحوار                                  |
| 446-445  | 3.4 إيقابال                                              |

| 451-448 | 1- مفهوم المكان                        |  |
|---------|----------------------------------------|--|
| 459-451 | 2- إشكالية الوطن والذات                |  |
| 459     | 3- الأماكن المغلقة                     |  |
| 466-459 | 1.3- دلالة الجدار                      |  |
| 471-467 | 2.3- الكهف وأصوات الماضي               |  |
| 472     | 3.3– أماكن السكن المغلقة               |  |
| 477-472 | 1.3.3- الخيمة وفتتة الاختلاف           |  |
| 480-477 | 2.3.3– الكوخ وحتمية التحدي             |  |
| 484-480 | 3.3.3– البيت                           |  |
| 485     | 4.3- أماكن العزل                       |  |
| 489-485 | 1.4.3- السجن وإشكالية المقاومة         |  |
| 495-489 | 2.4.3- القبر جدارية الفناء             |  |
| 496     | 4- الأماكن المفتوحة:                   |  |
| 497     | 1.4- الأماكن الطبيعية المفتوحة         |  |
| 502-497 | 1.1.4- الأرض                           |  |
| 507-501 | 2.1.4 الصحراء                          |  |
| 511-508 | 3.1.4 الجبل                            |  |
| 517-512 | 4.1.4 البحر                            |  |
| 521-517 | 5.1.4 السماء                           |  |
| 522     | 2.4- أماكن التجمعات السكانية ومسافاتها |  |
| 527-522 | 1.2.4– المدينة                         |  |
| 531-528 | 2.2.4– الطريق                          |  |
| 535-531 | 3.2.4− الشارع                          |  |

| 538-535 | 4.24 الحديقة                |
|---------|-----------------------------|
| 539     | 5- الأماكن المبهمة          |
| 542-539 | 1.5 هنا – هناك              |
| 546-542 | 2.5 – المكان                |
| 553-548 | الخاتمة:                    |
| 571-555 | ملحق:                       |
| 596-573 | قائمة المصادر والمراجع:     |
| 598     | فهرس الجداول والمخططات:     |
| 606-600 | فهرس الموضوعات:             |
| 607     | ملخص البحث باللغة العربية:  |
| 608     | ملخص البحث باللغة الأجنبية: |

#### ملخصص البحث باللغة العربية:

إذا عد الشعر امتزاجا لتصورات التجربة غير الإدراكية مع المجال الإدراكي، فإنه يرتيط بالجمالية ذلك أنه يتخلص من حصانة المادة، ليستخدم الأصوات والكلمات التي يعبر بها عن تلك الحالات الداخلية باستخدام الصور الحسية.

ولعل لشعر التفعيلة اتصال بالتحرر، لأنه يمثل نسقا منسجما ولحمة نصية اعتدت بالإيقاع أكثر من اعتداده بالوزن، ومن ثم فقد تخطت المادة والشكل لجعل النص غاية لذاته ومن أجل ذاته.

وبما أن القصيدة الجزائرية الحرة عرفت نهضة تجاوزية نحو التجريب، فقد اتصلت بالجمالية لتعلقها بالدرامية، حيث تم تراسل التعبير الشعري والسردي والدرامي والسينمائي مما ينم عن تطور فكري ونفسي.

ومن ثم اتصل البحث بمقاربة جماليات شعر التفعيلة في الجزائر من ( 1980-2008) محاولا معرفة خصوصية الكتابة الحرة وسماتها الجمالية، متخذا من المنهجين الفني والوصفى أداة له.

ترتب البحث في أربعة فصول كان الاهتمام فيها بالجانب التطبيقي أكثر من النظري، وقد سبقت بمدخل وضح علاقة الجمالية بالشعر، وقدم لإرهاصات شعر التفعيلة وذيلت بخاتمة جمعت حصيلة البحث وأهم النتائج.

تناول الفصل الأول جمالية اللغة الشعرية ليقف على التشكيل العنواني المعتمد على الاقتصاد اللغوي والكثافة الدلالية، والمؤسس على معجم محاوره الوطن الحزن والأمل.

كما بحث في الجملة وأنواعها لاسيما وأنها لا تبدو على نمط واحد لذا فقد عالج الأنماط التي عدلت عن المعيارية، لتكوّن أنساقا جمالية لها عوالمها المقصودة التي يقتضيها الغرض البلاغي والوازع النفسي.

وتطرق هذا الفصل أيضا إلى التشكيل اللغوي السير ذاتي الذي يعتمد على محورية الأنا سبيلا لمعرفة حقيقة العالم، ثم اللغة الصوفية وجمالية الغموض في التجريد الحاصل عن فقه محالات اللاوعى المبهمة والاعتداد بالمعرفة الكشفية.

وفي الفصل الثاني تعرض البحث لجمالية الصورة بنوعيها الشعرية والرمزية، فتحدث عن تراسل الحواس، والمزج بين المتناقضات والمفارقات التصويرية، كما أوضح إفادة النص من الرمز التراثي بأنواعه التاريخي، والديني، والأسطوري.

و بحث الفصل الثالث في جمالية التشكيل الإيقاعي، من خلال تتبع البنية العروضية التي تم التميز فيها بين الوزن والإيقاع، ودراسة الأنساق العروضية المهيمنة على شعر التفعيلة، إضافة إلى ربط التدوير بالمستوى الدلالي، والوقوف على البنى الصوتية ودلالتها الجمالية، وقراءة التشكيل المرئي وجمالية الإغواء البصري وعلاقته بالإيقاع.

وعالج الفصل الرابع المعنون بجمالية المكان ماهية المكان، وركز على القطبية (مفتوح / مغلق ) ليثبت ارتقاء المكان من مجرد مساحة جغرافية، إلى صورة للهوية ومن موضع الهندسية إلى تجسيد حي لحركية الدواخل وتقلباتها. وتم اختيار النص المكاني الذي حدث فيه امتزاج المكان بالأثر النفسي والروحي للذات، وانفصل فيه الثابت إلى متحول.



#### ملخص البحث باللغة الأجنبية:

If consider the poetry is a combination among non consciouscious imagination of the experience and the contextual consciouscious then it linked to the aesthetic because it is rescuing from the material fortification to used the words and sounds; and using it to interpret some internal cases by the feel images.

The trochee poetry can linked to the freedom because it represent consistent contextual and weft textual have more correlation with rhythm more than the weight. So it is exceeded the material and the shape to make the text as a goal in self and for the self.

Resulting to the development on the Algerian poem in the experimentation side; it linked to the aesthetic and resulting to its attachment to the dramatic, Where it was freelancing the poetic expression and the narrative and the drama and cinema, which reflects in the intellectual and psychological development.

According to the above analysis, this research based on the approach of aesthetics poetry trochee in Algerian for 1980 to 2008, and it attempted to determined characteristic of free writing and aesthetic; and it used the artistic and the descriptive approaches as a main tools.

The research began with the introduction which explained the relationship between aesthetic and the poetry; and it divided into four chapters focused on the practical side more than theoretical side.

Finally, the research showed the conclusion which displayed the main study's results.

The chapter one represent the aesthetic poetic language and it focused on the title formation which based on the Economy linguistic and semantic density, which in turn based on dictionary with three dimensions the citizens, the hope, and the grief.

In addition this chapter represent the sentence and it's types and it treated the sentence's styles which adjusted from the standard to built the aesthetic consistency that had intend purpose based on required rhetorical goal and psychology motivation.

Also the primary chapter showed the Formation of linguistic which based on The centrality of the ego to know the reality of world, and it represent language mystic and aesthetic ambiguity in the abstraction that resulted from the jurisprudence vague areas of the subconscious and the scout knowledge.

The second chapter showed the aesthetic image with both types Poetic and symbolic. it speak about Freelancing of senses and the combination between Contradictions and pictorial ironies, also it explained the text meaning in term of Heritage symbol with different kinds of historical, religious and legendary.

.

The third chapter represent the aesthetic of rhythmic composition through spititual showed the retrace of aerodip structure which divided into weight and rhythm, and styding the aerodip patterns that dominate in the poetry trochee. In addition this chapter linked between rotation and semantic level and its explained the sound structures and their aesthetic meaning and the visional formation. Also it determined the relationship between aesthetic of optical seduction and the rhythm.

The fourth chapter search on the place concept and it focused on the polarity (open/closed) and it assure that the place is not geographic space, but it's image of the personality and it is not just a engineering setting but it's also live embodying to the moving of strangers and its turbulences. This research focused on the text place, which has a combination between the place and the psychology and spiritual effect of self, where the fixed become variable.