

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآداب واللغات قسم الآداب واللغة العربية



### النّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي في القرنين الرابع والخامس للهجرة

رسالة مقدمة لنيل شهادة دكتوراه الطور الثالث نظام (ل م د) في الآداب واللغة العربية تخصص: أدب عربي قديم ونقده

إشراف الأستاذة:

أ د/ حياة معاش

إعداد الطالب:

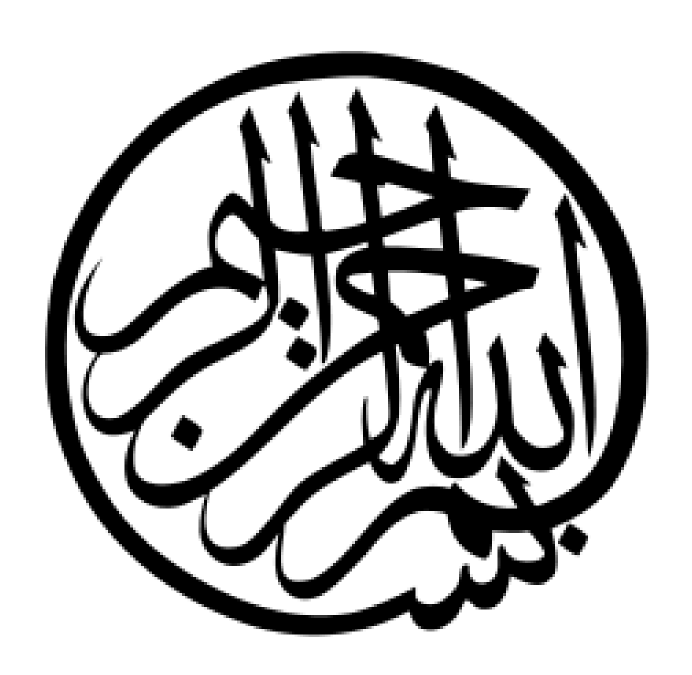
عبد الرحمان قاسم

#### أعضاء لجنة المناقشة:

| الصفة        | الجامعة       | الرتبة               | الاسم واللقب        |
|--------------|---------------|----------------------|---------------------|
| رئيسا        | جامعة بسكرة   | أستاذ التعليم العالي | أمحمد بن لخضر فورار |
| مشرفا ومقررا | جامعة بسكرة   | أستاذ التعليم العالي | حياة معاش           |
| مناقشا       | جامعة بسكرة   | أستاذ محاضر (أ)      | رضا معرف            |
| مناقشا       | جامعة بسكرة   | أستاذ محاضر (أ)      | سميحة كلفالي        |
| مناقشا       | جامعة الأغواط | أستاذ التعليم العالي | بولرباح عثماني      |
| مناقشا       | جامعة الأغواط | أستاذ محاضر (أ)      | شلغوم نعيمة         |

السنة الجامعية: 2022/2021 م. الموافق لـ: 1444/1443ه.

بينالسفالسفالسفا



بينال المال المعالمة

# إهداء

الحمد لله الذي وفقنا لإتمام هذه الدراسة إلى من ساندتني طوال حياتي أمي الغالية إلى كل من علمني حرفا إلى كل من علمني حرفا إلى حامل لواء الأدب الأندلسي الأستاذ أمحمد بن لخضر فورار

إلى جميع زملائي وزميلاتي الى شهداء الأندلس إلى كل من يحمل بين أضلعه حنينا إلى الأندلس الضائع

عبد الرحمان

## شگروعرفان

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «لا يشكر الله من لا يشكر الله الله عليه والناس»

الحمد لله على توفيقه لإتمام هذه الدراسة وأن يتقبله خالصا لوجهه الكريم.

وأتوجه بجزيل الشكر وفائق التقدير والاحترام الى أستاذتي الفاضلة مشرفتي/ معاش حياة حفظها الله وأطال في عمرها، لتفضلها الكريم بالإشراف على هذا العمل وتكرمها بنصحي وتوجيهي حتى نهاية هذا البحث.



الحمد لله حمد الشاكرين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين؛ سيدنا محمد، وعلى آله وصحابته الغرّ الميامين...

اتخذت الزهور في شعر الطبيعة الأندلسي حيزا كبيرا ومكانة متميزة، فلا يكاد يخلو منها ديوان من داووين الشعراء ولقد درسها النقاد بما يسمى «النوريات والزهريات» مثل الروضيات وتعتبر من المواضيع التي يفضلها الشاعر الأندلسي ويبرع في وصفها، باعتبارها عنصرا جماليا، وظاهرة أسلوبية، وهذا الاهتمام الكبير والولع الشديد نابعان من عامل تأثير البيئة، فنسيم الأزاهير والنواوير يسري بين قصائدهم وفي مختلف الأغراض الشعرية، وبالإطلاع في الشعر الأندلسي سندرك أن الأندلسيين كان لهم تفردهم الخاص الذي أملته عليهم جملة من العوامل، ولعل أظهر تلك العوامل ما تفرضه طبيعة البيئة من سمات عامة يجتمع عليها جملة من الشعراء عبر أجيال مختلفة، وتثبت لهم تفردهم في ظاهرة شعرية بعينها.

ومن هذا المنطلق ارتأيت أن للشعراء الأندلسيين طابعهم الخاص في فنية القصيدة على مستويات عدة، ولا أدل على ذلك من الطبيعة الخلابة التي استأثرت بجملة نتاجهم الشعري على مر الحقب التاريخية، وقد كان لهم تأثير كبير وواضح على شعراء المشرق، ولم يلتفت أي باحث من الدارسين في حدود ما اطلعت عليه لدراسة أثر أعلام الشعر الأندلسي على شعراء المشرق على المستويات الفنية والموضوعية المختلفة.

وقد ذهب الدارسون أن شخصية الشاعر الأندلسي وشعريته بدأت تتشكل وتتكون خلال القرن الرابع، ثم تأخذ في التميز والنبوغ لتتفتق وتنضج في القرن الخامس فحركة التأليف في القرنين الرابع والخامس عرفت نشاطا يمكن أن يكون

أرضية للبحث والتنقيب فيه خاصة فيما تعلق بشعر «النّوريات والزّهريات»، الذي دأبنا على البحث عن خصائصة الفنية والموضوعية.

اجتمعت بعض الأسباب التي جعلتني أُقبِل على هذه الدراسة، أجملها في الأسباب الذاتية والموضوعية:

#### - الموضوعية:

- \* قلة الدراسات الأندلسية التي تهتم بشعر «النّوريات والزّهريات» حسب علمي كدراسة مستقلة ومستفيضة.
  - \* إهتمامنا بالأدب الأندلسي والميل إلى دراسته وتقصى الكتابات المتعلقة به.
- \* محاولتنا لمقاربة شعر «النّوريات والزّهريات» برؤية نقدية فنية متمثلة في استثمار آليات التحليل الفني والموضوعي، ثم تثمين جهود الباحثين الذين تناولوا بالتحقيق والدراسة لشعر «النّوريات والزّهريات» الاندلسي والإفادة منه.

#### - الذاتية:

- \* اهتمامنا بالتراث الأندلسي ودراسته خاصة في الشعر.
- \* الوقوف على تأصيل النوريات والزهريات في الشعر الأندلسي ومعرفة مدى حضورها في الأدب العربي القديم وما تضفيه للشعر الأندلسي في القرنين 4 و 5 الهجرة، مما يجعله مادة خصبة تستحق الدراسة والاهتمام.
- \* مقاربة شعر النوريات والزّهريات برؤية نقدية فنية متمثلة في استثمار آليات التحليلي الفني والموضوعي.
- \* تثمين جهود الباحثين الذي تناولوا بالتحقيق والدراسة للشعر الأندلسي عموما والنّوريات والزّهريات خصوصا.



#### الدراسات السابقة:

لقد تنوعت الدراسات في النصوص الشعرية الأندلسية ولعل الكثير من النقاد والباحثين التفوا إلى الأدب الأندلسي بصورة عامة. والشعر الأندلسي على وجه الخصوص، إلا أن شعر الطبيعة لم يأخذ حقه من الدراسات الوافية ويجدر بنا في هذا المقام، أن نذكر أهم الدراسات التي تناولت موضوع الطبيعة بشكل عام أو النوريات بشكل خاص حتى نزيح الضبابية وتستطيع أن تنطلق من حيث توقف الآخرون.

وإيجاد طرق جديدة للدراسة شعر النّوريات والزّهريات فمن الدراسات السابقة: دراسة "الروضيات في الشعر الأندلسي في القرنين الرابع والخامس الهجريين" للباحث طاهر سيف غالب وهي عبارة عن كتاب من ثلاثة أجزاء، ودراسة عنوانها "النّوريات في الشعر الأندلسي" لمقداد رحيم ودراسة أخرى "شعر الطبيعة في الأدب الفاطمي والأيوبي" لبهاء حسب الله.

الإشكالية: إذا أردنا أن نضبط إشكالية لموضوعنا هذا فالبحث ينطلق من جملة من الإشكاليات المعرفية يسعى محاولا الإجابة عنها ولعل أكثرها إلحاحا:

ما هو شعر النوريات والزّهريات؟ وعلى أي شكل قاله الشعراء؟ وهل استطاع أن يجد طريقه ومكانته في ظل التنوعات الشعرية الحاصلة أنذاك؟ وهل وفق الشاعر الأندلسي بوصفها ومحاكاتها جماليا فنيا؟ وكيف تمظهر ذلك في أشعارهم؟

ما هي أهم خصائصه ومميزاته؟ وماذا تمثل الطبيعة والنوريات والزّهريات من مدلول فني شاعري بالنسبة للشاعر الأندلسي؟

وكيف أسهمت البنى التركيبة والدلالية والايقاعية في تكريس المعان الشعرية في هذا النوع من الشعر.

#### خطة البحث:

وقد قسمنا البحث باعتبار المقدمة والخاتمة إلى:

مدخل: تتاولنا فيه النوريات والزهريات بين المفهوم والنشأة، ثم وصف النوريات وأصولها في الشعر العربي القديم والعباسي وتأثر الشعر الأندلسي به وبناء تجربتهم الخاصة بهم.

الفصل الأول: وتطرقنا فيه إلى الخصائص الموضوعية والفنية لشعر النَّوريات والزَّهريات، من خلال موضوعاتها ودلالتها في الوصف وتراسل الحواس وأهم الشعراء الذين نظموا فيها.

الفصل الثاني: تناولنا فيه القيم الإيحائية والدلالية في شعر النوريات والزّهريات الأندلسي في القرن الرابع والخامس للهجرة، من خلال تعدد الدلالات مثلا دلالة النّوريات على وحدانية الله تعالى ثم دلالتها على الجمال الكوني ودلالتها على الحب والمرأة.

الفصل الثالث: تعرضنا فيه للجانب الفني والجمالي للنوريات والزهريات في القرنيين الرابع والخامس للهجرة وينقسم الى أربعة أقسام:

- \* القسم الأول: ويشمل الايقاع الشعري لما يحتله من مكانة الشعر كظاهرة إبداعية.
- \* القسم الثاني: اللغة والتي تعتبر النسيج المتكامل ويهدف هذا القسم للوقوف على الأساليب الفنية التي استعملها شعراء القرنيين الرابع والخامس للهجرة في عرض موضوعاتهم وبنائها.
- \* القسم الثالث: المعجم الشعري ويتمثل في دراسة شعراء القرنين الرابع والخامس للهجرة للألفاظ التي شاعت عندهم واستقوها من موروثهم الديني والفكري والثقافي والأدبى.



\* القسم الرابع: ويتمثل في الصورة الشعرية وكيف صور الشاعر الأندلسي النوريات والزهريات في شعره وتطرقنا الى تعريف الصورة الشعرية وذكر أقسامها وأنماطها.

وقد اعتمدنا في هذه الدراسة على جملة من المصادر والمراجع أهمها:

- البديع في وصف الربيع للحميري.
- نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب للمقري التلمساني.
  - الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة لابن بسام.
  - الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، مصطفى الشكعة.
    - النوريات في الشعر الأندلسي مقداد رحيم.
      - ديوان ابن زيدون.
      - ديوان ابن عبد ربه الأندلسي.

#### الرسائل الجامعية:

- وصف الطبيعة في الشعر الأنداسي في عصر الخلافة، رسالة ماجستير نادية صالح راشد.
- صور الزّهريات في شعر الصنوبري، دراسة أسلوبية، رسالة ماجستير، عزيز وفاء.

#### منهج الدراسة:

اقتضت طبيعة الدراسة أن نتبع المنهج التاريخي الذي يفرض نفسه في مختلف مراحل الدراسة بعلاقة النصوص بالمؤشرات الداخلية سواء على مستوى الشاعر أو على مستوى بيئته الخارجية السياسية والعلمية والبيئة الطبيعية مع الإفادة من بعض المناهج الأخرى مثل المنهج الوصفي التحليلي والذي يعنى بوصف الظاهرة والوقوف عليها.

#### الصعوبات:

- قلة الدواوين المحققة للشعراء الأندلسيين فالكثير منهم مغمور شعره مشتت بين الموسوعات وأمهات الكتب.
- صعوبة التعامل مع البحث والتقصي في المصادر والموسوعات وأمهات الكتب مثل نفح الطيب، والذخيرة والتكملة...

وفي الأخير فإن صعوبات البحث لم تقلل من عزيمتنا وهمتنا في إنجاز هذا العمل، والذي لم يكن ليستوي على سوقه لولا مساعدة المشرفة الأستاذة الدكتورة: معاش حياة، ومساعدة الأستاذ الكتور: محمد بن لخضر فورار، فلهما كل الشكر والامتنان.

#### مدخل:

#### النوريات والزهريات المفهوم والنشأة

- 1- مفهوم النوريات الزهريات
- 2- وصف النوريات والزهريات في الشعر القديم
- 3- وصف النوريات والزهريات في الشعر الأندلسي
- 4- خصوصية التجربة الشعرية في النَّوريات والزهريات
  - في الشعر الأندلسي

#### أولا- مفهوم النوريات الزهريات:

النّوريات والزّهريات من الموضوعات التي حظيت بعناية شعراء الأندلس، فدخلت في معظم موضوعاتهم الشعرية من (غزل-مدح-عتاب) فوصفوا أنواعها وألوانها.

#### 1-لسغة:

النور: بفتح النون حسن النبات وطوله، وجمعه نورة. ونورت الشجرة وأنارت أيضا أي أخرجت نورها. وأنار النبت وأنور: ظهر وحسن، والأنوار: الظاهر الحسن؛ ومنه صفته، صلى الله عليه وسلم: كان أنور المتجرد(1)

قال أبو حنيفة «أزهر النبت بالألف إذا نوّر وظهر زهره، وزَهُرَ بغير ألف، إذا حسن، وأزهار النبت: كأزهرة قال ابن سيدة وجعله ابن جني رباعيا، وشجرة مزهرة ونبات مزهر»، ويقول ابن الاعرابي: « النور الأبيض والزهر الأصفر، وذلك لأنه  $^{(2)}$ يبيض ثم يصفر والجمع أزهار ، وأزاهير جمع الجمع

ومن ذلك ما ورد في كلام ابن حمديس $^{(3)}$ :

اشرب على بركة نَيْلُوْفَرِ مُحْمرةٍ النّقار خضراءِ كأنما أزهارُهَا أخرجـــث ألسنة النار من الماء

<sup>1-</sup> ينظر: ابن منظور. لسان العرب. تحقيق. عبد الله على الكبير. وأحمد حسب الله. وهاشم محمد الشاذلي. دار المعارف. القاهرة. مصر . ج5 ص 244 .

<sup>2-</sup> ابن سيدة. المحكم والمحيط الاعظم. تحقيق عبد الحميد هنداوي. دار الكتب العلمية. بيروت. لبنان. ط1. 2000، ج 4 ص 164.

<sup>3-</sup> ابن حمديس الصقلى. الديوان. تصحيح وتقديم إحسان عباس. دار صادر. بيروت. لبنان. ط1. دت. ص .50

ومما سبق يتبين أن لفظ النور بفتح النون عام يطلق على سائر الأزهار، حتى على الأزهار التي تكون في النباتات المختلفة، والتي يعقبها الثمار، وتارة يتغنى بها الشعراء دون تحديد لنوع معين، وإنما يقصد منها عموم الإشراق والبهجة الحاصلة من النظر إليها بغض النظر عن النوع الذي تنتسب إليه.

#### 2-اصطلاحا:

تعتبر النّوريات والزّهريات من أبرز عناصر الطبيعة فقد هام بها الشعراء وأثارت تأملاتهم وفتحت لهم آفاقا رحبا للخروج بقصائد مبتكرة تبتعد عن النمط التقليدي.

أما النوريات اصطلاحاً « فقصدنا بها ما يُنتج في النهاية ثمراً أو حبوباً أو بذوراً، سواء أكان شجراً كنور اللوز ونور الرمان، أم نباتاً كنور الباقلاء والكتان، وذلك بالرغم من تداخل المسميات ودلالاتها بين الزهريات والنوريات» (1)

في دراسة مقداد رحيم الموضوعية والتاريخية النوريات في الشعر الأندلسي» هي أن يخصص الشاعر مقطعة أو قصيدة يصف نورة واحدة أو أكثر من النواوير دون سواها وتسمى تلك المقطعة أو القصيدة "نورية" نسبة إلي النور والنور والزهر شيء واحد ولك فإن النوريات هي الزهريات أيضا، على أن لا يكون الوصف في المقطعة أو القصيدة جزءا من أوصاف أخرى بل هو مشروط بوحدة الغرض» (2).

ولا يخفى على دارسي الأدب ما للطبيعة من آثار على الظاهرة الشعرية، ذلك أن التأثر بالبيئة المحيطة، والواقع المعاش، والحالة النفسية التي يمر بها الشاعر، حزنا أو فرحا، ألما أو لذة، إلى غير ذلك من العواطف المختلفة التي يمر بها الشاعر،

<sup>1-</sup> عمار عبد القادر محمد شلبي. الزهريات والنوريات في الأدب الأندلسي. دراسة وصفية. المجلد 9. العدد 30 30 سبتمبر 2018. أمارياك. ص 68.

<sup>2-</sup> مقداد رحيم، النوريات في الشعر الأندلسي. عالم الكتب. بيروت. لبنان. ط1، 1986. ص 07.

هذا بعينه هو التجربة الشعرية التي تستدعى الدراسة، وتستلزم الوقوف أمامها بالبحث العميق.

وللطبيعة دور هام ومؤثر في التجربة الشعرية، التي يقدمها الشاعر، حيث نراها واضحة ومؤثرة في الصور التي يستخدمها، في إيصال المعاني، حيث يعمد الشاعر على « بث الحياة في الجوامد بطرق التشبيه والاستعارة والتمثيل في شكل صورة بصرية» (1).

ولهذا كانت الطبيعة وما تحويه بصفة عامة المنهل الأول لإثراء خيال الشاعر، بما تقدمه من جمال وما تبثه من تجسيم وتشخيص يسهم في بلورة التشبيهات ورسم الصور، مما يجعل القصيدة الشعربة عبارة عن مرآة شفافة تعكس آثار الطبيعة حولها، وهذا الأمر لم يكن بدعًا لأي شاعر، فمنذ العصر الجاهلي نلمح في أغلب القصائد روح التغني بمحاسن الكون، والتشبيب بجمال الطبيعة، وسريان المقارنات الحية بين الحبيبة في جمالها والروضة في بهائها ونضرتها، وكذا أوصاف البرق والمطر والليل والنهار والغدير والشجر والطير والحيوان، وقد برع في هذا الجانب عدد غير قليل من الشعراء، في مقدمتهم الأعشى وامرؤ القيس وأوس بن حجر وعنترة والنابغة، وكذا من الإسلاميين في العصر الأموي نجد أن كثير عزة وعمر بن أبى ربيعة وقيس بن الملوح قد أبدعوا في استحضار صور مختلفة من الطبيعة والتمثل بها في أشعارهم الغزلية(2).

1- يوسف حسن نوفل. الصورة الشعربة والرمز اللوني. دار المعارف- مصر. د.ت. ص13.

<sup>2-</sup> ينظر: محمد اليعلاوي. شعر الطبيعة في الأدب العربي القديم. حوليات الجامعة التونسية. جامعة منوبة-كلية الآداب والفنون والإنسانيات. عدد23. 1984م. ص07.

فهذا اللون من الشعر ليس حكرا على الأندلسيين، بل هو قديم قدم الأدب العربي، ولا نبالغ إذا قلنا أنه قديم قدم الشعر العربي ذاته، فجميع المراحل التي مر بها الأدب العربي، تحفل بهذا الغرض، بوصف الطبيعة بداية من العصر الجاهلي والإسلامي والأموي والعباسي وصولاً إلى العصر الحديث والمعاصر.

ولا شك أن الأنداس تتميز بطبيعة خلابة زاخرة بالجمال الآسر الذي يأخذ القلوب، ويشرح الصدور، للدرجة التي يصف فيها أحد الشعراء جمال الأندلس، واللذة التي يحدثها جمالها في النفوس بأبيات جميلة يقول فيها ابن خفاجة (1):

ماءٌ وَظِلٌّ وَأَنهارٌ وَأَشجارُ وهذه كنت لَو خُيَّرتُ أَختـــارُ فَلَيسَ تُدخَلُ بَعدَ الجَنَّةِ النارُ

يَأُهِلَ أَندَلُكِ سِيلَهِ دَرُّكُكُمُ ما جَنَّةُ الخِـلْدِ إِلَّا فِــى دِيارِكُــمُ لاتَتقوا بَعدَها أَن تَدخُلوا سَقـــراً

وشعر الطبيعة هو شعر يجعل من الطبيعة الحية كالأودية والأنهار؛ أو الطبيعة الصامتة كالجبال والصحارى؛ موضوعًا له، وقد تطور شعر الطبيعة عند شعراء الأندلس أكثر منه عند المشارقة، وذلك لما حبا الله به بلاد الأندلس من مناظر خلابة، فهذا يجعلنا نحكم على شعر الطبيعة بصورة عامة أنه قرين ظهور الشعر العربي، فلم يكن وليد لحظة أو عصر بعينه، فإن الدراسات عن هذا الجانب من الشعر الجاهلي كثيرة وتنبه إليها النقاد قديمًا.

#### -أنواع النواوير مفهومها ودلالاتها:

تعددت النوريات والزهريات بمختلف أشكالها وألوانها ومسمياتها فنذكر أهم الأنواع التي نظم فيها الشاعر الأندلسي خلال القرنين الرابع والخامس الهجري.

<sup>1-</sup> ابن خفاجة، الديوان. تح: السيد مصطفى غازي. منشأة المعارف. الإسكندرية. مصر. ط1. 1960، ص .364

الآس: هو شجر دائم الخضرة أبيض الورق أبيض الزهر أو وردي عطري وثماره لبيه سوداء.

الياسمين: نبات عشبي معمر أو شجري موطنه الأصلى الهند وجنوب شرق آسيا، يتكاثر بالعلقة الخشبي ثم ينقل إلى الأرض المستديمة، يدخل في أفخر أنواع الروائح العطرية والياسمين يتبع العائلة الزيتونية<sup>(1)</sup>.

البهار: هو نبات طيب الرائحة ذو نوار أبيض وسطه أصفر له أنواع منها بهار الصباغين، بهار حلقي، بهار نبيل<sup>(2)</sup>.

البنفسج: البنفسج هو نوع من الرياحين عطر الرائحة وهو نبات من الفصيلة البنفسجية من ذوات الفلقتين الكثيرة التويجات يزرع للزينة ولأزهاره (3).

**الخيرى:** هو نبات زهري من فصيلة النرجسيات وأشهر أنواعه الخيري الأصفر أو الخيري النمام لأنه ينم بريحه عن نفسه (4).

النرجس الأصفر: النرجس هو نبات من الإبصال، يزهر في الربيع طيب الرائحة من فصيلة النرجسيات له أنواع عديدة منها النرجس الأخضر، النرجس الأصفر، نرجس الأمزون، نرجس شرقي، نرجس برى وغيره<sup>(5)</sup>.

الورد: الورد هو نبات جميل يطلق على النبات وزهره، ومنه البرى ومنه المزروع، زرعه الصينيون منذ 5000 سنة لجماله ويوجد بمئات السلالات والأنواع، فمنه

<sup>1-</sup> ينظر: سامر عبد الغني كعكي، موسوعة المصطلحات العلمية الشاملة، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط1، 2004 ، ص 215.

<sup>2-</sup> ينظر: فؤاد أفرام البستاني، الموسوعة العربية الميسرة والموسوعة في علوم الطبيعة، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان، ط، 1965، ص181.

<sup>3-</sup> محمد عبد الرحيم، موسوعة الأعشاب والنباتات الطبية، دار الراتب الجامعية، ط1، 2001، المعجم المصور لأسماء النباتات، الجزء 6، ص 168

<sup>4-</sup> ينظر: فؤاد أفرام البستاني، الموسوعة العربية الميسرة. ص 385 - 167.

<sup>5-</sup> فؤاد أفرام البستاني، الموسوعة العربية الميسرة، ص 522.

الصغير والكبير أو المتسلق وله ألوان عدة، الأبيض والأحمر والوردي، وهو يتكاثر بالعلقة في فبراير ويبدأ بالإزهار في منتصف شهر ماي(1).

#### ثانيا: وصف النّوريات والزّهريات في الشعر القديم وفي المشرق:

ارتبط وصف النوريات والزهريات بوصف الطبيعة في المجتمع الجاهلي وإن كانت تختلف عن طبيعة الأندلس اختلافا جذريا، فالأولى طبيعة صحارى وجبال ووديان وصخور، والثانية طبيعة أشجار وأنهار وزهور، وشتان بينهما، إلا أن كلا منهما كان له الأثر الواضح الذي لا يمكن إنكاره، في نفوس الشعراء، فالشاعر في الأصل لا يصدر ولا يرد في شعره إلا عن الطبيعة التي يعيشها.

وقد أكثر شعراء الجاهلية من التغنى بالطبيعة في أشعارهم، والاستمداد منها في تراكيبهم، وأخيلتهم، بما فيها من جبال ووديان وفيافي، وأمطار وأشجار ورياح، وأبدعوا في وصف حيوانات كالخيل والإبل والحمر الوحشية والظباء، فكثيرا ما تم وصف الحبيبة بأنها ظبية أو مهاة، لوجه الشبه في جمال العيون الآسرة للألباب. فمن ذلك ما قاله الأعشى من [الخفيف] (2):

> مِن دِيارِ بِالهَضبِ هَضبِ القَليبِ أَخَافَتني بِهِ قُتَيلَةُ مَا ظَبيَةٌ مرِن ظِباءِ بَطن خُسسافٍ كُنتُ أُوصَيتُها بِأَن لا تـــــ طيعي وَفَلاةٍ كَأَنَّها ظَهرُ تُـــرسِ

فاضَ ماءُ الشُؤون فَيضَ الغُروب دى وَكانَت لِلوَعدِ غَيرَ كــــنوب أُمُّ طِفلِ بِالجَقِّ غَـير رَبِـيبِ فيَّ قُولَ الوُشاةِ وَالتَـــنَجبيب قَــد تَـجاوَزتُها بحَرفِ نَـعوب

<sup>1-</sup> ينظر: كعكي، سامر عبد الغني، موسوعة المصطلحات العلمية الشاملة، ص 195.

<sup>2-</sup> الأعشى الكبير، الديوان. ميمون بن قيس، تح: محمد أحمد قاسم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1987، ص 333.

عِــرمس(1) بازلِ تَـخَيَّلُ بالـرد تَــضبُطُ المَوكِبَ الرَفيعَ بأيدٍ قاصِـــدٌ وَجهها تَزورُ بَنى الحا الرَفيئينَ بِالجِوارِ فَــــما يُغ وَهُم يُطعِمونَ إِذ قَحَطَ الـــقط

فِ عَسوفٍ مِثلِ الهجانِ السَسيوبِ وَسَنام مصْعَدِ مصكتوب رثِ أَهـل الغِناءِ عِندَ الشُروبِ تالُ جارٌ لَهُم بِظَهِر المَسغيب رُ وَهَ بَّت بِشَمَأَلِ وَضَ ربيبٍ

ففي هذا النص يصف الأعشى محبوبته، وتدعى قُتَيْلة، بأنها ظبية، بجامع الجمال والخفة واتساع العيون، وهو أمر مستملح، ثم يستخدم في تعبيراته الماء والغروب، ويصف الفلاة الواسعة بأنها ظهر ترس، وقد جاوزها بناقته السربعة العدو.

ويعد من أبرز شعراء الجاهلية الذين استخدموا وصف الطبيعة في أشعاره:

امرق القيس، فقد نشأ في كنف الصحراء ورضع لبانها، وقضى فيها أكثر أيام عمره، فشعره على وجه العموم يمتلئ بوصف الطبيعة التي كان يعيش وفيها ومنها قول امرؤ القيس $(^2)$ :

#### وألقى بصحراء الغبيط بعاعه ... نزول اليماني، ذي العياب المحمل

وعموما فشعراء الجاهلية يوظفون الطبيعة، ويجسدون مظاهرها في شعرهم، وهم يستلهمونها فتارة يصفون النساء بالظباء والمها، ويشبهون الخيل بالعقبان، ويشبهون الإبل التي تقطع الصحراء بالسفن في البحر.

<sup>1-</sup> العِرْمسُ: الصخرة. والعِرْمِسُ: الناقة الشديدة. قال الأصمعي: شُبّهَتْ بالصخرة. الصحاح مادة (عرمس)

<sup>2</sup> امرؤ القيس، الديوان، دار المعارف، مثر، ط2، 2004. ص 158.

#### ثالثًا: وصف النوريات والزهريات في العصر العباسي:

تطورت نظرة الشاعر العربي إلى الطبيعة في العصرين الأموي والعباسي، نظرا الاختلاف الثقافات والبيئات، فقد فتح الله لهم آفاقًا جديدة لم يروها من قبل، بسبب اتساع الفتوحات الإسلامية، مما أتاح لهم الاختلاط بمجتمعات وبيئات، تختلف عن طبيعة البيئة البدوية التي كانوا يعيشونها، وفتح أعينهم ومخيلاتهم على صور للطبيعة تجلت في شعرهم ونثرهم، وهذا كان كفيلا بازدهار شعر الطبيعة وخصوصا الزهريات، لذا آثرت أن أذكر بعض الشواهد التي ليتضح لنا مدى إلمام الشعراء في العصر العباسي بفن الزهربات واهتمامهم به، فمن أبرز الشعراء العباسيين في وصف الطبيعة أبو بكر الصنوبري(1) وله ديوان يسمى بالروضيات، فيقول في إحدى قصائده { الخفف}:

> وجنةً لو تقاسُ بالورد صبِبْغًا وثنايا تُنسِى الأقاحيَّ في رقّ ليس ينفكُ لابسًا كلَّ يـــوم يتبدَّى من رَاحتَيْهِ بـــكاس

ونسيمًا ما أُنْصِفَت في القياس ةِ الأقاحِيْ مَن كان ليسَ بناس زيَّ حالِ من الملاحةِ كاسكي وَيُثنِّي منْ مُقلتيه بـــكاس

ومن نماذج الزهريات للصنوبري أيضًا قوله: (2)

فلباسُ الربي أجلُ لــــباس ضّ وما كان نومُها منْ نُعاس دى الصَّبا لطمَ ليّن القلب قاس

قمْ تأمَّل هذي الربي لابساتٍ نبَّهَ القَطْرُ أَعْيُنَ النرجس الغَ وخدود الشقيق تلطِمها أي

<sup>1-</sup> الصنوبري. الديوان. تحقيق إحسان عباس. دار صادر. بيروت، ط1. 1970. ص 68.

<sup>2-</sup> الصنوبري. الديوان. ص 69.

فنلاحظ استخدام فن الزهريات في التشبيه، فيشبه وجْنتي محبوبه في الحمرة بالورد، ويشبّه ثناياه بزهرة الأقحوان.

فقد ضمن المقطوعة السابقة أصنافا عديدة من الزهريات، فذكر الورد والأقاحي، والنرجس وشقائق النعمان، ولمح إلى تنوع ألوانها من خلال الإشارة إلى المعصفر والمزعفر، وما كل هذا إلا لوحة فنية جميلة أبدع في رسمها، وأسهب في وصفها.

وكان للشعراء العباسيين إبداعهم الخاص في وصف الأشجار والثمار ؛ حيث ضمنوها أشعارهم بصورة مسهبة؛ لدرجة أنهم اتخذوها مقدمات لقصائدهم مستبدلين إياها بوصف الأطلال، والذي كان سائدا في العصر الجاهلي، وقد تغنوا بشتى أنواع الأزهار.

ومن تلك النماذج أيضًا قول ابن الرومي(1) (البحر الخفيف):

وغرال ترى على وَجْنتيـهِ لهف نفسى لتلك من وَجَنَاتٍ أنهلَتْ صِبْغَ نفسها ثم عُلَّتْ بل أتى ما أتى إليهمْ من الأم جرحته العيون فاقتص منها لم يُعادِلْهُ في كمال المسعاني وكذلك قول البحتري (2) {الكامل}:

عَجَبًا مِنَ الصَفراءِ وَالحَصمراءِ مِن جَوهَر الأنوار بالأنـــواءِ

قَطْرَ سَهُمَيْهِ من دماء القلوب

وردُها وردُ شارقِ مَهْضوب

من دماء القتلى بسغير ذنوب

ر بوتر لديه مطاوب

بجوىً في القلوب دامي النُّدوب

توأمُ الحُسنِ من بني يعقوبِ

أُخَذَت ظُهورُ الصالِحِيَّةِ زيـــنَةً نَسَجَ الرَبِيعُ لِرَبِعِها ديــــباجَةً

<sup>1-</sup> ابن الرومي، عَلَىّ بن العَبَّاس. تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام. تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2003 م، (6/ 781).

<sup>2-</sup> البحتري، الديوان، تح: حسن كامل الصيرفي، دار المعارف، مصر، ط3، 2009، ص 6.

بَكَتِ السَماءُ بها رَذاذَ دُمــوعها في حُلَّةٍ خَضراءَ نَمنَمَ وَشـــيها فَاشرَب عَلى زَهر الرياض يَشوبُهُ مِن قَهوَة تُنسى الهُمومَ وَتَبعَثُ ال

فَغَدَت تَبَسَّمُ عَن نُجوم سَـــماءِ حَوكُ الرَبِيعِ وَحُلَّةٍ صَــفراءِ زَهرُ الخُدود وَزَهرَةُ الصَهباءِ شُوقَ الَّذي قَد ضَلَّ في الأَحشاءِ

في هذه الأبيات يصف الشاعر البحتري الرياض، ومافيها من جمال وألوان بعد أن تحلت بالوشي والسندس، فأقامها الربيع من جواهرالأنوار والأزهار، لوحة زاخرة بألوان خضراء وصفراء، حتى غدا زهر الربيع الأحمر كلون الخدود، وفي ذلك مبعث الجمال الإلهي وفي نفس السياق يصف كشاجم<sup>(1)</sup> (الكامل):

> فِي رَوْضَةٍ جُلِيَتْ عَلَى أَبْ صارنَا والغيثُ يَبْكى في خِلالِ نسبَاتِها والورْدُ كالوَجَنَاتِ والأَنْفَاسِ مــِنْ وتَعلُّقُ الأُتْرُجُ في أغْـــصانِهِ

يا طِيْبَ يَوم خَلاَعَةٍ وَبِطالَةٍ قَصَرْتُهِ بِتَمَتُّعْ وَلَصَدْاذَةٍ فيما اكْتَسَتْهُ من الحُلِيّ السنّابِتِ والبَرْقُ يَضْدَكُ منه ضِحْكَ الشّامِتِ ظِبْي غَرِير عنْد صبِّ بــائِتِ مِــــثْلَ النُّهود قد اتَّكَتْ أَقْ كَادَتِ

وفيه توظيف واضح للطبيعة بكل ما تحمله من عناصر، واستدعاء لصورة الروض والغيث، واستخدام الورد في تشبيه الوجنات المحمرَّة به، وتشبيه النهود البارزة بالأترج، وأنغام الطيور، التي تملأ الأسماع وقت الضحي، وهو في هذه الصورة يصف حالة انتابته من الانتشاء والسرور، وقد أحسن في توظيف الطبيعة لإيصال هذا المعني.

<sup>1-</sup> كشاجم، الديوان، دراسة وشرح وتحقيق. النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط1، 1999، ص 59.

#### رابعا: تأثر شعراء الأندلس بالشعراء العباسيين:

إن الباحث في شعر الطبيعة عند الأندلسيين يدرك الصلة الوثيقة بين شعر الطبيعة عند العباسيين والأندلسيين، فشعراء الأندلس لم يحاولوا الثورة على الأوضاع والأنماط العباسية، بل كانوا في غالب الأمر يقلدون العباسيين ويحاكونهم، دون أن يفكر أي منهم في الخروج على هذا التقليد وتلك المحاكاة.

«لم يحدث شعراء الأندلس مذهبًا فنيًّا جديدًا في الشعر العربي، بل جمدوا غالبًا عند التقليد والصُّوغ على نماذج المشارقة، ورغم الترف الذي عاشت فيه الأندلس، والذي أحدث عندها اهتمامًا بشعر الطبيعة، كما أحدث عندها نهضة واسعة في الغناء وما يطوي من الموشحات والأزجال؛ فإن هذا اقتصر على الشكل، مثل تخلصهم من التقيد بالوزن أو القافية الواحدة، وهو التجديد الشكلي الذي اضطرتهم إليه ظروف الغناء، دون أن يتجاوزوا ذلك إلى التجديد في الصياغة العقلية والشعورية، فكل ما لهم في شعر الطبيعة إنما هو الكثرة، أما أفكارهم وطرقهم في الوصف ومناهجهم فكل ذلك يستعيرونه من المشرق، متأثرين بالشعراء العباسيين مثل أبي تمام وابن الرومي» $\binom{1}{1}$ .

ونتيجة لتأثر شعر النوريات والزّهريات بشعر الطبيعة في المشرق من خلال اقتفاء الشعراء الأندلسيين أثر الشعراء المشارقة فما لبثوا أن أخذوا قصب السبق والتفوق عليهم في هذا الفن وأتوا بالروائع الخالدة وكل ذلك بدافع من طبيعة الأندلس وحياة اللهو ومجالس الطرب. « وإذا أقررنا أن شعر النوريات والزهريات كان متأثرا بشعر الطبيعة في المشرق ومعارضا له وأنهما كانا يخرجان من رحم واحدة فلا بد أن نحسب عامل البيئة وهو كان في صالح الشاعر الأندلسي بالإضافة إلى سعة

<sup>1-</sup> شوقي ضيف، الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف، مصر، ط2، 1998، ص 445.

الإنتاج وكثرته، وآراء النقاد تدل على أن تقليد الأندلسي للمشارقة كان إظهارا لتفوقه وقدرته V تقليدا أعمى $V^1$ ، ويقول مصطفى الشكعة في هذا الصدد: « فليس على المتأخر من بأس في أخذه من المتقدم طالما كان يسعى إلى مجال التطوير في الصورة وبهدف إلى التجديد في المعني».

ليتضح أن نطاق التقليد والمحاكاة لم يكن حكرا على التقليد الأعمى؛ بل مثل فترة من النماء الخصب والكتابة المتميزة إذ ارتقى بهذا النوع من الكتابة إلى درجات عالية من الإبداع الفني وأسهم في إرساء قواعد وضوابط فنية تميزه عن غيره من الفنون الشعرية الأخرى كملمح أسلوبي له ميزاته وخصائصه.

#### خامسا: خصوصية التجربة الشعرية للنُّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي:

ظهر هذا الغرض وذاع في بلاد الأندلس، حتى لا يكاد يخلو منه ديوان من دواوين الشعراء الأندلسيين، وازدادت قوته، وكثرت أفانينه، وتنوعت أساليبه، وبلغ أوجه في عصور النهضة التي مرت بها بلد الأندلس. وخصوصا في القرنين الرابع والخامس الهجريين.

ومن الصعب أن نجزم على وجه التحديد ببداية شعر الزهربات والنوربات في الأندلس، إلا أننا من خلال النظر إلى تاريخ الأدب الأندلسي يمكننا القول، بأن بداية هذا العصر خلت أو كادت تخلو من هذا اللون من شعر الطبيعة، إلا أن بعض المصادر حفظت لنا بعض الشعراء في عصر الولاة ونماذج من شعرهم، ويأتي في طليعتهم: أبو الأجرب جعونة بن الصمة الذي هجا الصميل بن حاتم زعيم القبائل

<sup>1 -</sup> سامي يوسف أبو زيد، الأدب الأندلسي، دار النشر المسيرة، عمان، ط1، 2012 ، ص79.

القيسية ومن ثم مدحه بعد ذلك، وكذلك بكر الكنائي، وقد سأل أبو نواس عباس بن ناصح عندما التقى به في العراق عن جعونة  $\binom{1}{}$  ومن شعره  $\binom{2}{}$ .

ومن شعر جعونة <sup>(3)</sup>:

عال ورأسى ذو غدائر أفرعُ ولقد أراني من هواي بمنزل والماء أطيبه لنا والسمرتع والعيش أغيد ساقط أفسنانه

هذا نموذج من الشعر قاله شاعر مشرقى وفد إلى الأندلس<sup>(4)</sup> ونرى فيه إلماحا إلى شعر الطبيعة دون إغراق فيه.

وتتعدد أنواع الأزهار في الطبيعة، وأشكالها وألوانها، هي على كثرتها وتعددها وجدت لها مجالا واسعا في شعر الأندلسيين، ومن أبرز أدباء الأندلس الذين اعتنوا بوصف الطبيعة، وخصوصا أزهارها وأنوارها أبو الوليد إسماعيل بن محمد بن عامر بن حبيب الحميري (ت 440هـ) في كتابه: "البديع في وصف الربيع" فقد حصر فيه أنواع الزهور والأنوار، وجمع في كل نوع منها ما استطاع من أبيات شعرية، هذا ما سنورده فيما يلى من أبيا دالة على عناية الأندلسيين بهذا الفن في مختلف الاغراض الشعربة.

ومن أهم أسباب نهضة هذا النوع من الشعر، ما حبا الله به بلاد الأندلس من طبيعة ساحرة، ومناظر خلابة، فهي شبه جزيرة يطوقها البحر من ثلاث جهات، تملأها الجداول والأنهار، وتحفها الثمار والأشجار، والحدائق المبهجة، مما حدا

<sup>1 -</sup> ابن سعيد. المغرب في حلى المغرب. تحقيق شوقي ضيف. دار المعارف. مصر. ط 3 . 1978. ج 1 ص 45، 224

<sup>2 -</sup> الحميدي. جذوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس. الدار المصرية للتأليف والترجمة. 1966. ص 189.

<sup>3-</sup> بن سعيد المغربي الأندلسي، المغرب في حلى المغرب. ج1. ص 131.

<sup>4-</sup> خليل إبراهيم السامرائي، عبد الواحد ذنون طه، ناطق صالح مصلوب، تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، دار الكتاب الجديد المتحدة - بيروت، لبنان، ط1، 2000، ص87.

بالشعراء أن يفتتنوا بها، وأن يصوغوا هذا الافتتان شعرا متنوع الأغراض، ومتعدد الأساليب، والصور الجمالية. يخدمهم في ذلك ما تمرسوه من أساليب البلاغة، وفنون اللغة

أضف إلى ما سبق ما كان أهل الأندلس يعيشونه من حياة الترف، والرفاهية التي لم يكن لها نظير عند غيرهم، وكان لها الأثر البالغ، على نماء شعر الطبيعة، وازدهاره، بل لا يكاد يخلو غرض من الأغراض الشعرية، مدحا كان أو هجاء، غزلا كان أو رثاء، من وصف الطبيعة، واستخدام صورها في رسم لوحات فنية، فيما يعرف بالرسم بالكلمات.

ويقول ابن بسام: «على كونهم بهذا الإقليم، ومصاقبهم لطوائف الروم؛ وعلى أن بلادهم آخر الفتوح الإسلامية، وأقصى خطى المآثر العربية؛ ليس وراءهم وأمامهم إلا البحر المحيط، والروم والقوط؛ فحصاة من هذه حاله ثبير، وثمده بحر مسجور» (1)

وربما كان أهم موضوع برع فيه الأندلسيون هو وصف الطبيعة، وقد أعانهم فيه جمال المناظر في إقليمهم، ولهم فيه روائع كثيرة، وهي روائع كانت تستمد من كنوز الشعر العباسي، مضيفة إليها أخيلة دقيقة كثيرة، على شاكلة قول ا**لرُّصافي**<sup>(2)</sup> يصف نهرًا وما على جانبيه من أشجار تتراءى على صفحته ظلالها(2):

ومُهَدَّل الشطَّين تحسب أنه متسايلٌ من دُرَّة لصهائِهِ صدئت لفيئتها صفيحة مائِهِ كالدَّارع استلقى لظلِّ لسوائِهِ

فاءت عليه مع الهجيرة سَرْحَةُ وتراه أزرق في غلالة سندسٍ

<sup>1-</sup> ابن بسام الشنتريني، أبو الحسن على . الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ، تح: إحسان عباس . الدار العربية للكتاب، ليبيا – تونس، ط1. ق؟ ج4 ص 14.

<sup>2-</sup> الرَصافي البَلَنسي، الديوان، تح: إحسان عباس، دار الشروق، بيروت، لبنان، ط1، 1983، ص 32.

والزهريات والنوريات، بوصفهما صورة فنية جمالية، أبرزت جمال الطبيعة، وجمعت بين الحسنيين، جمال الشكل وطيب الرائحة، قد أضحت مصدر إلهام لكثير من شعراء الأندلس، حيث استمدوا من تنوع ألوانها وطيب عطرها، ما يخدم المعانى الشعرية في قصائدهم التي أحسنوا سبكها.

ترتبط الأزهار بمشاعر الإنسان ارتباطا وثيقا، فقد كانت وما زالت لها دلالات في حياة الناس قديما وحديثا، وهذا أمر نشاهده في واقعنا العملي، فهي تعبر عن صدق الأحاسيس، وعمق مشاعر الحزن أو الفرح لذا ولع شعراء الأندلس بوصف الأزهار، باعتبارها صورة صادقة معبرة عن الوجدان، مفصحة عما يجول بالخاطر، دالة على صدق مشاعر المتحدث.

وأسهم تنوع الأزهار، وتعدد ألوانها في إضفاء مسحة جمالية على النص الشعري، هذا مع ما تدرعوا به من جلباب البلاغة والفصاحة والبيان، ما ساهم في النهاية في رسم صورة شعرية لها أبلغ الأثر في نفس السامع، وتعكس انسجاما بين الشاعر وبين الواقع الذي يعيش فيه « استغل شعراء الأندلس ما حباهم الله به من جمال الطبيعة، والذي ساهمت فيه الزهور بشكل أساسى، فردوا الجميل إليها، بأن جعلوها محور أشعارهم، ومنطلق أحاسيسهم، فإن الشعر الأندلسي في هذا النطاق يعتبر صورة أمينة دقيقة أنيقة لبيئة الأندلس، ولما كانت طبيعة الأندلس من الفتنة والجمال والثراء والسحر فإن الشعر مرآة صادقة للطبيعة الأندلسية». (1)

ومن العسير أن نذكر على وجه التحديد بداية لظهور فن الزهريات والنوريات في الشعر الأندلسي. إلا أنه يمكن الجزم بأنه بلغ أوجه، وأينعت ثماره في القرنين الرابع والخامس الهجري على ما سنبين.

<sup>1-</sup> ينظر: الشكعة، مصطفى، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه. ص 255.

فمن المسلم به أن ثقافة الأندلس وحضارته، كانت امتدادا لثقافة المشرق وحضارته، وعلى هذا لا نجد وصف الطبيعة، في عصر الولاة، إبان فتح الأندلس بنفس القوة التي نجده فيها في القرنين الرابع والخامس الهجربين.

ويشير شوقى ضيف إلى هذا الامتداد والصلة بين شعر المشرق والمغرب، فيقول: « ومهما يكن فقد كانت مُثُل الأندلسيين في الشعر هي نفس مثل المشارقة، ومع ذلك فنحن لا نكاد نعرف للأندلس شاعرًا ممتازًا في القرنين الثاني والثالث» <sup>(1)</sup>.

وفى هذا إشارة واضحة إلى أن شعر الأندلس في هذه الفترة لم يكن إلا صورة طبق الأصل من شعر الأمويين والعباسيين في هذه المرحلة، رغم أنه يوجد شاعر أبدع في هذه الفترة، ويحي بن الحكم الغزال $\binom{2}{2}$ .

وإذا أردنا أن نحقق ظهور هذا الفن فيمكننا الرجوع إلى قول ابن حبيب الحميري، حيث يقول: « فإن أحق الأشياء بالتأليف، وأولاها بالتصنيف ما غفل عنه المؤلفون، ولم يعن به المصنفون مما تأنس النفوس إليه، وتلقاه بالحرص عليه. وفصل الربيع آرج وأبهج، وآنس وأنفس، وأبدع وأرفع من أن أحد حسن ذاته أو أعد بديع صفات» <sup>(3)</sup> وفي هذا الكلام إشارة واضحة إلى أنه لم يُسْبَق بالتصنيف في هذا الباب، حيث يرى أن هذا الغرض قد غفل عنه المؤلفون، ولم يعن به المصنفون.

1- ضيف شوقي، الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط1، 1987، ص417.

<sup>2 -</sup> انظر ترجمته: على الغريب محمد الشناوي. شعر يحي بن حكم الغزال. مكتبة الآداب. القاهرة. ط 1. 2004، امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. مطبعة جامعة محمد خيضر. بسكرة الجزائر ط 1. 2013. ص 46 – 50.

<sup>3-</sup> الحميري، أبو الوليد، البديع في فصل الربيع، تحقيق: علي إبراهيم كردي، دار سعد الدين، ط1، 1418هـ، ص: 03.

### الفصل الأول:

# الخصائص الموضوعية والفنية لشعر النَّوريات والزَّهريات

1-موضوعات النوريات والزهريات في الشعر الأندلسي في

القرنين الرابع والخامس للهجرة

2-أهم شعراء النوريات والزهريات

3-تراسل الحواس في شعر النّوريات والزّهريات

4-خصائص شعر النوريات والزهريات في الأندلس

أولا: موضوعات النّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي الأندلسي في القرنين الرابع والخامس للهجرة:

تطرق شعراء الأندلس من خلال وصف النوريات والزهريات إلى موضوعات مختلفة غير الوصف تعبيرا عما يجيش في وجدانهم من انفعالات يعبر فيها عن أحزانهم وأفراحهم وافتخارهم وإعجابهم وما يقابله من مدح وافتخار وغزل ورثاء مما يدل على قدرتهم في توظيف الأزهار والأنوار في بناء تلك الأغراض والتعبير عنها كما سيتضح ذلك من خلال الأمثلة التي ندرجها فيما يأتي:

#### 1-الغزل:

لم يترك شعراء الأندلس نوعا من الزهور، أو صنفا من أصنافها أو لونا من ألوانها، إلا وأبدعوا فيع المقال وضمنوه شعرهم،

قال ابن خفاجة (السريع)(1):

وَأَشْقَرِ تُضرَمُ مِنهُ الوَغى بِشُعلَةٍ مِن شُعَلِ الباسِ مِن جُلَّنارِ ناضِرِ خَدُهُ وَأُذُنُهُ مِن وَرَقِ الآسِ عِلْمُ فِي المَسِ خَلَانُ فِي السَّرِ عَلَى اللهُ وَالْمُرَةِ فِي السَّرِ الْمُرَّةِ فِي السَّرِ الْمُرَّةِ فِي السَّرِ الْمُرَّةِ فِي السَّرِ اللهُ اللهُ

يوحي هذا التأثر بالمحبوب وجعله في مكانة من الجمال ليزاحم الأزهار فصفاتها صفاته فالخد يشبه الجلنار في تورده واحمراره، وتناسق الأذن مأخوذة من جمال وتناسق ورق الآس ما يوحي بالتكامل والجمال فما شابه الورد في حسنه لا محالة قد أخذ الحسن كله.

<sup>1</sup> ابن خفاجة، الديوان، تح: مصطفى سلامة النجاري، المطبعة الخاصة بجمعية المعارف، القاهرة، مصر، ص123.

ابن فرج الجياني(1) (ت 365هـ) (مجزوء الكامل):

الأقدوان غصونُ بيض النواصي والمفارق ومسراودُ الأمسطار قد كُجِلَت بها حَدَقُ الحدائق سوالفُ سَوسَن وخدودُ ورد وأعينُ نرجسٍ وَجِبَاهُ غُدرِ محاسنُ ليس يُرضى عن نديم إذا لم يقض واجبها بشكرِ.

فالمرأة في هذا المقام تساير وتناظر الورد الذي يعد رمزا طافحا للأنوثة والجمال، فهي السوسن وخودها الورد في احمراره والعين نرجس لتجمع لها من صفات الورد والأزهار ما يجعله تماثله، وتفوقه في الحسن والبهاء، وهذه عادة الأندلسين في ربط صور الطبيعة من حولهم بأشياء تشبهها لا فتتناهم وإعجابهم بها. وغير بعيد عن هذا بربط المحبة والحب والمرأهة بالأزهار والأنوارنجد ابن يقول ابن حزم الأندلسي (2):

وبدا النرجس البديع كصب حائر الطرف مائلاً كالمدار لونه لون عاشق مستهام وهو لاشك هائم بالبهار

شبه هذا النرجس الجميل الزكي بالفتاة الحائرة التي امتلأة دلالا وجمالا وحياء، فلونه ينزع إلى لون العاشق الذي هام حبا وشوقا في محبوبه، الذي شابه بدوره أزهار البهار الجميلة، منطلقا من صور الورد لينقل لنا هذا الحب والأفتتان، وفق قوالب جمالية تسقط عناصر الطبيعة الجميلة بأشياء جميلة متمثلة في المرأة المحبوبة وفي نفس المجال نجد ابن زبدون (3) (الطويل):

<sup>1-</sup> ابن فرج الجياني، أحمد بن محمد الاندلسي. إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب تحقيق إحسان عباس الناشر، دار الغرب الإسلامي، بيروت الطبعة: الأولى، 1414 هـ - 1993، ص 473.

<sup>2-</sup> ابن حزم الأندلسي، الديوان، تحقيق صبحي رشاد عبد الكريم، دار الصحابة للثرات، طنطا، مصر، ط1، 1991، ص94.

<sup>3-</sup> ابن زيدون، الديوان. تحقيق يوسف فرحان، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1994، ص 102.

وَرامِشَةٍ يَشْفي العَليلَ نَسيمُها أَشَارَ بِها نَحوي بَنانٌ مستَعَمَّ سَرَت نَضرَةٌ مِن عَهدِها في غُصونِها لَهُ خُلُقٌ عَذبٌ وَخَلقٌ مُحسسَنَّ لَهُ خُلُقٌ عَذبٌ وَخَلقٌ مُحسسَنَّ لَهُ خُلُقٌ نَفسى مِن حَديثٍ تسسَلَّةُ هُ

مُضَمَّخَةُ الأَنفاسِ طَيِّبَةُ السَّسَرِ لِأَغيَدَ مَكحولِ المَدامِعِ بِالسِحرِ وَعُلَّت بِمِسكٍ مِن شَمائِلِهِ السَارُهِ وَظُرفٌ كَعَرفِ الطيبِ أَو نَشوَةِ الخَمرِ كَمِثْلِ المُنى وَالوَصلِ في عُقْبِ الهَجرِ

يشبه الشاعر حبيبته بالأزهار الطيبة الزكية، فنسيمها دواء له، وإشارتها له بالبنان المنعم زادت من لوعته وتصابيه، ليأخذ هذا الجمال منحى الإسقاط حتى كأنها هي التي أهدت للياسمين جماله، وعذوبته، لتغدو محبوبته بأخلاقها العذبة وكلامها المزهو والمطرب فتنته وتعلله الأبدي.

#### 2-الوصف:

اهتم شعراء الأندلس بوصف مباهج الطبيعة من رياض وأزهار، ولهم في ذلك صور شعرية بديعة فما قصروا في الإتيان بكل فريدة ووصفوا الربيع وأنواع الزهور من (سوسن والياسمين والنيلوفرط، والأقحوان والبهار وغيرها...)

ويشيع في أوصافهم تشبيه النرجس بالعين الساهرة التي تعاني من السهر وقلة النوم وقد أصابها الذبولوا لاصفرار، وفي ذلك يقول أبو عامر ابن مسلمة (1):

قد جاءنا رائد الربيع بمنظر رائق بسديع هو البهار الذي تعالى وجل في حسنه الرفيع كأنه مقلة تشكى إلى الحياقلة الهجوع أكف كافورة قد أومت بكأس تبر إلى الربيع

1- فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر. الإسكندرية. مصر. ط10. 2009. ص 219.

#### جسد من ثوبه النصوع

#### أو شعلة النار وسط ماء

يشع هذا المقطع الشعري بتشبيهات كلها تحيل إلى الأزهار لما لها من ماكنة في نفسية الشاعر فقد وصفه بالبهار لعلو شأنه ووصف عيونه الساهرة بالنرجس الموشى ومن الشواهد أيضا قول ابن زيدون(1):

جَدَّدَت عَهدَ الرَبِيعِ المُعَتبَل فَكأَنَّ الشَمسَ حَلَّت بِالحَمَل كَابِتِسامِ الوَردِ عَن لُؤلُو طَلَّ

نَحنُ مِن نَعمائِكُم في زَهرَةٍ طابَ كانونٌ لَنا أَثــناءَها زَهرَت أَخلاقُكُم فَابــتَسَمَت

يصف الشاعر مادحا ماهم فيه من نعماء وخير بسبب هذا الممدوح، بأزهار الربيع المتجدد بالعطاء والخير، وكأنها صفات الممدوح الذي يتجدد عطاء، وسخاء، حتى غدت أخلاقه مزهرة مبتسمة كابتسام الورد الزكي، فقد أعطى الشاعر لممدوحه من صفات حميدة وشبهها بالأزهار، فكان وصفه ممدوحه بالأنوار، محل الجلال والحسن فأنزله منزلتها وأولاه مكانتها وفي نفس الصدد يصف ابن شرف القيرواني(2):

بِتنا جَميعاً وَكُلُّ في السَماعِ وَفي أَسقى وَأَسقى نَديماً غابَ تُسالِثُهُ تُحتَ الظَّلامِ الَّذي مِثلُ الظَليمِ جَثا حَنَّى عَلى واقع النِسرينِ ذَروَتـــُهُ حَنَّا

شُربِ المُدامِ حِجارِيٌّ عِراقِيٌ وَالدَورُ مِنّا شِمالِيّ يَصمينِيُّ وَالبَدرُ بَيضَتُهُ وَالجَوُّ أَدجِيُّ كَأَنَّ بَيدَقٌ بإثنين مَصحمِيُّ

يصف الشاعر حالهم وهم في مجلس شربهم في غبطة وسرور بين سماع وخمر تحت ظلمة الليل وعلى ضوء القمر حتى غدت النجوم كالبيادق في السماء.

<sup>1-</sup> ابن زيدون،. الديوان. ص 231.

<sup>2-</sup> ابن شرف القيرواني، محمد بن أبي سعيد. الديوان. تحقيق حسن زكري حسن. مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، ط1، 1983، ص109.

(1)

ويضيف ابن حمديس (السريع): في باب الوصف والتشبيه<sup>(1)</sup>:

كَأنّما النيلوفر المُجْتَنى وقد بدا للعينِ فَوْقَ البنانْ مداهنُ النيقوتِ محمرّةً قد ضُمّنَتْ شَعْراً من الزّعْفرَان

يصف الشاعر زهر النيلوفر لما بدا في أنامله، كأنه في حمرته الياقوت الأحمر وقد أضيف إليها الزعفران، ما يبدي جمال هذا الورد، ومدى افتتان الشاعر بجماله ويصف ابن شهيد الأندلسي<sup>(2)</sup>:

سهر الحيا برياضها فأسالها والنور نائسم حتى اغتدت زهراتها كالغيد باللجج العوائسل من ثيبات لم تبل كشف الخدود ولا المعاصم وصغار أبكار شكت خجلاً فعاذت بالكمائم

قامت الرياض في نظر الشاعر كأنها تستحي وتخجل لجمالها وبهائها، فالأنوار والأزهار تأخذ أشكالا مختلفة وألوانا متنوعة، تظهر كأنها الخدود والمعاصم، وأخرى تستهيم خجلا لتجعل الكمائم كحاب ساتر لها، لتشابه جمال المرأة المتسترة والمتمنعة عن أعين البشر، ويقول الوزير الكاتب أبو القاسم بن الخراز يصفه فأحسن وأغرب، وأبدع وأعجب وهو (3):

ورختجي (\*) سحابي قوائسمه خضر حكى ياسمينا في تفتحه تميس قضبانه والريح تعطفها مشي النزيف تهادى في ترنحه

<sup>1-</sup> ابن حمديس الصقلي. الديوان. تصحيح وتقديم إحسان عباس. دار صادر. بيروت. لبنان. ط1. ص 69.

<sup>2-</sup> ابن شهيد الأندلسي، الديوان، محي الدين ديب، المكتبة العصرية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2002 ، ص 155.

<sup>3-</sup> الحميري، أبو الوليد، البديع في وصف الربيع، تحقيق: عبد الله عبد الرحيم عسيلان، دار المدني، جدة، ط1. ص: 160.

<sup>(\*)</sup> راختج أو رَخْتَج: اسم نسيج يصنع في نيسابور

كأن أوراقه في حسن خضرتها تخير الشط في الأنهار منبته وغالب النور حتى قيل غالبة

للوزير أبي عامر بن مسلمة فيه أبيات حسنة السبك، جيدة الحبك، وهي (1) {البحر السريع}:

إحسان والحسن فأنت البديع وير الربا حسنا فأنت السرفيع أصبحت مخصوصا بحب الربيع غيرك بالخد وجار السجميع من يره أصبح لا يستطيع جمالك النورين عند الطلوع في زهرها غير سميع مسطيع

يا زهر اللوز لقد فقت في الـ
قد حزت حسنين وحازت نوا
تعلو بهار الروض حسنا فقد
قد أمك الوصاف إذ شبهوا
فلونك المشرب في حسمرة
ففونك المشرب في حسمرة
فقت النواوير اعتلاء فسما

يظهر أن الشاعر انبهر بزهر اللوز، فقد جمع عنده الحسن والإحسان حتى كان جمال كل الأزهار، ليعلو بهاءا البهار في حسنه، وامتد فتنته إلى اقترانه بحب الربيع لأن الزهور البيضاء لهذه الأشجار الجميلة، تزهر مع انتهاء موسم الثلج وكأنه يبشر بقدوم الربيع، ومن بديع ما قيل في وشف الأزهار، ورفيع ما شبه به قول صاحب الشرطة أبى بكر بن القوطية وهو (2) {الخفيف}:

كعيون تفتحت من رقاد وسواد منها مكان سواد

وبنات للباقلاء تسبدت فبياض منها مكان بياض

<sup>1-</sup> الحميري. أبو الوليد. المصدر السابق. ص 41، فوزي عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. ص 217.

<sup>2-</sup> الحميري. المصدر نفسه. ص156.

يصف الشاعر العيون ويحيلها إلى الورود لتشبهها بها في ذبولوها، في صورة تجسيدية فعيون هؤلاء البنات في جمالها كالورود المتفحة بألوان متناسقة البياض في مكانه والسواد في مكانه وفي تراتب وجمال.

#### 3-وصف الخمر:

لقد أكثر الشعراء بوصف الخمر اشغفهم وتعلقهم بها فمزجوها بوصف الطبيعة والنّوريات والزّهريات، فالخمرة عندهم لا تكون إلا في رحاب الطبيعة فهم يهيمون بها كلما استنشقوا عطرا أو رحيقا هتفوا بها وأحضروها حينا.

يقول ابن زيدون في وصف الخمر مستخدماً الورد قائلاً أدرها فقد جاء الوقت لملئ الكؤوس فحتى لو كان الربيع قد ذهب فما زلت تشعر بأثره في نفسك فصفات أبى عامر الجميلة يحضر لها الورد والنرجس، يقول(1):

أدرها! فقد حسن المجلس وقد آن أن تترع الأكوس ولا بأس إن كان ولى الربيع إذا لم تجد فقده الأنفس فإن خلال أبى عصامر بها يحضر الورد والنرجس

ولأبي على إدريس بن اليماني قطعة حسنة التشبيه يقول أمير النور يأمرني بالشرب وأنا لا أطيق الشرب، ولكنى لا أستطيع عصيان الأمير وأمير النور كناية عن الياسمين فأخذ الكأس وشربها على وده وعلى لونه الأبيض الذي افترشه مثل السرير متطلعاً إلى السماء وحرص الشعراء الأندلسيين على تعاطي الخمرة في رحاب رياض تسر القلب وتدهش العين<sup>(2)</sup>، فالنجوم كأنها فضة تتجلى في السماء مثل

2- ينظر: ابن الكتانى، كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس، تحقيق إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، ص93.

<sup>1-</sup> ابن زيدون، المصدر سابق، ص 141.

الزبرجد النضير فهو تزيد عن كل وردة في ابتسامتها كما يزيد الكبير على الصغير والشذا العابق فيها الذي يخرج منها مسكر كما ينخفض الصغير عن الكبير لكن رائحته الطيبة تعطر كل مكان، يقول(1):

أمير النور يأمرنى بشرب فخذ كأس السرور فيستنيها نجوم من لجين تسجتليها تزيد على الأقاحى ابتسام وينخفض الشذا المسكى عنها

ولست أطيق عصيان الأمسير على ود الأمير على السسرير سماء زبرجد خضل نضسير كما زاد الكبير على الصسغير كما انخفض الصغير على الكبير

وقال في ابن زيدون (2):

وشادن أسأله قسهوة فبت أسقى الراح من ريقه

فجاد بالقهوة والسورد وأجتنى الورد من الخد

فهذا الساقي الذي طلب منه خمرا، فلما أتاه به لم يأت وحيداً، بل جاء ومعه حمرة خديه كالورد فظل يشرب من بين يديه ويقتطف الورد من خديه، والتي شبهها بالورد الأحمر اليانع.

#### 4-وصف الرياض والحدائق:

قد وصف الشاعر الأندلسي النوريات والزّهريات حيث تفنن في تصويرها بمختلف أشكالها وألوانها وتعدد النماذج الشعرية في هذا الباب نذكر منها:

32

<sup>1-</sup> المرجع السابق، ص 97.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 68

يصف يحيى بن هذيل<sup>(1)</sup> مكانا جميلا رائع الخضرة نما على طول البلاد فكأنما هو ذهب مسكوب فتجد التناسق والتناغم فيه لدرجة أنك تعجب من تناغم الروض مع الندى ويشبه بالعين المتلهفة للقاء الحبيب، ثم يصف ألوانه المختلفة والورود التي يحويها من أنواع كالريحان ويستكمل المشهد بغزل في الورود وألوانها فكأنما الوردة الصفراء إذا نظرت للبيضاء كأنها نظرة عاشق لحبيب، يقول<sup>(2)</sup>:

بمحلة خضراء أفرغ حليها الذ بسقت على شرف البلاد كأنما والروض قد ألف الندى فكأنه متخالف الألوان يجمع شمله فكأنما الصفراء إذ تومى إلى ال

هبى صاغة قطرها المسكوب قامت إلى ما تحتها بخطيب عين توقف دمعها لرويب ريحان ، ريح صبا وريح جنوب بيضاء صب جانح لحبيب

وله أبيات صريحة في وصف الزهور وجمالها، يقول (3):

طأن حنایاها جناحا مصصفق کأن سواریها شکت فترة الضنی کأن الذی زان البیاض نصصورها

إذا ألهبته الشمس أرخاهما نسشرا فباتت هضيمات الحشا نحلا صفرا يعذبها هجراً ويقطعها كسسبرا

<sup>1-</sup> عاش أبو بكر يحيى بن هذيل في عصر الخلافة الأموية في الأندلس ولد في مدينة قرطبة سنة 305ه، وعاش في بيئة مثقفة مزدهرة، وتلقى ثقافة أدبية وإسلامية متنوعة الجوانب ويصفه الحميدى بأنه من أهل العلم والأدب والشعر والحديث. الحميدي. جذوة المقتبس. 381، توفي سنة 389 هـ بعد ان كف بصره وصار يعرف بالكفيف. انظر ترجمته: يحي بن هذيل القرطبي الأندلسي. شعره. جمع وتحقيق ودراسة محمد علي شوابكة. منشورات جامعة موتة. الأردن. ط1. 1996، - يحي بن هذيل. ما وصلنا من شعره. جمع وتقديم حمدي منصور. مجلة مجمع اللغة العربية. دمشق. مجلد 77 جزء 1. جانفي 2002، امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. ص 46 – 50.

<sup>2-</sup> يحى بن هذيل. شعره. ص 74.

<sup>3-</sup> يحى بن هذيل. شعره. ص 84 –85.

كأن النخيل الباسقات إلى السعلا كأن غصون الآس والربح بسينهما كأن جسنى الجسلنار وورده حديقة نفس تملأ النفس بسهجة كأن جنى سوسانها فى سنا الضحى كأن عيون النرجس الغض بالسندى كأن جنى الخيرى فى عبش الدجى كأن ينابيع المياة مسسراجل

عذاری حجال رجلت لمما شـــقرا متون نشاوی کلما اضطربت سکرا عشیقان لما استجمعا أظهرا خفرا وتثنی عیون الناظرین بها حسری کؤوس من البلور قد حشیت تبرا عیون تداری الدمع خفیة أن یـری نسیم حبیب زار عـــاشقة سرا تفور وقد أذکت لهن الحصی جمرا

يرى الشاعر كأن ربوعها مثل الجناحات التي تقي لهيب الشمس وكأن أساورها هي الذهب الأصفر الخالص أما بياضها الذي يزين نحورها هو جمال هارب، كأن النخيل العالي الذي فيها مثل العذراء بعيد المنال وكأن أفرغ وغصون الآس في تلك الحديقة المبهرة الجميلة كالمتون، فخديها جلنار فهي حديقة تملأ النفس بهجة أما السوسن فيها فهو عند بزوغ الضحى مثل الكؤوس البلورية أما النرجس الملتحم بالندى كالعيون المليئة بالدموع والنسيم يهب عليها كما الحبيب وينابيع المياه فيها مثل القدور التي تغلي وتفور كي تسقيهم وتجعلهم في أبهى صورة وأحسن حال

كما يصف ابن عبد ربه (1) روضة جعلت الربيع وشاحا لها لأنها عقدته بها نوراً بنور فكأنما هو تزويج بتزويج فهذه روضة اكتست ملامح من النور فلبست حلل الموشى الأزهار أي أزهار تلك الروضة، قال (2):

وروضة عقدت أيدى الربيع بها نوراً بنور وتزويجاً بــتزويج

<sup>-1</sup> ابن عبد ربه، الدیوان، جمعه وحققه: محمد رضوان الدایة، مؤسسة رسالة، بیروت، لبنان، 1979، ط 1، ص 5 – 10

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 37

بملقح من سواريها ومسلقحة توشحت بملاة غير ملحمة فألبست حلل الموشى زهسرتها

وناتج من غواديها ومسنتوج من نورها ورداء غير منسوج وجللتها بأنماط الديـــابيج

وقال ابن عبد ربه (1):

وما روضة بالحزن حاك لها الندى يقيم الدجى أعناقها ويسسميلها إذا ضاحكتها الشمس تبكى بأعين حكت أرضها لون السماء وزانسها 

برودا من الموشى حمر الشـــقائق شعاع الضحى المستن في كل شارق مكلة الأجفان صفر المحمالق نجوم كأمثال النجوم الخطوفق لها خضعت في الحسن زهر الخلائق

يصف الشاعر الرياض وروضة بعيدة، حاك لها الندى برودا من الموشى الأحم وشقائق النعمان، ليقيم الليل في أعناقها، ويميلها شعاع الضحي الذي يهب من المشرق، أما إذا طلت عليها الشمس ترى عيون بيضاء المقلة من جمال هذه الأزهار.

#### 5-وصف المرأة:

المرأة في الأندلس ليست إلا صورة من محاسن الطبيعة فهي ظل لها ولجمالها فقد وصفوا المرأة بالشمس والقمر والأزهار والأنوار فقد كانوا إذا تغزلوا صاغوا من الورد خدودا ومن النرجس عيونا ومن السفرجل نهودا ومن قصب السكر قدودا:

قال ابن عبد ربه في وصف امرأة مستخدماً الزهور والرياحين لوصف محاسنها أي تفاح أو رمان يصف جمال خصر كالربحان أي ورد قد يصف خدا منيراً كأنه ورد بين سوسان فهي تعبد الأنها صيغت من الدر والمرجان فإن رأيت أنفها

<sup>1-</sup> المصدر السابق، ص 115.

خلسة لن يقام عليك الحد أبدا وينهى الأبيات ببيت شعر قديم من أبيات العروض، قال(1):

یجتنی من خوط ریحان مستنیراً بین سوسان سیغ من در ومرجان لم یر الحد علی الزانی اخرجت من کیس دهقان أى تفاح ورمـــان
أى ورد فوق خــد بدا
وثن يعبد فــ روضـة
من رأى الذلفاء فـى خلوة
إنـما الذلـفاء ياقــوتــة

وابن زيدون قال في وصف فتاة أنها كباقة من الريحان تشفى رائحتها العليل ويبة النفس والرائحة طويلة العنق والقامة وجذابة النظر أجمل من المسك فهي سقيت بالمسك الصافى النقى، إذا حدثها أو أخذ الياسمين من يدها فكأنما أخذ النجوم من راحة البدر، قال<sup>(2)</sup>:

مضخمة الأنفاس طيبة الـــــنشر لأعيد مكحول المدامع بالــــسحر وعلت بمسك من شمائله الــــزهر أخذت النجوم الزهر من راحة الــبدر وظرف كعرف الطيب أو نشوة الخمر كمثل المنى والوصل فى عقب الهجر

أما نونية ابن زيدون الشهيرة فقد تخللت القصيدة مقاطع كان يشبه فيها ولادة بالورد والزهر وبتذكر في حسرة أيام ودهما وأنها كانت مثل الربحان لروحه، قال(3):

<sup>1-</sup> ابن عبد ربه، المصدر السابق، ص 166 - 167.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 102

<sup>3-</sup> ابن زيدون، مصدر نفسه، ص 299

## كنتم لأرواحنا إلا رياحينا

#### ليسق عهدكم عهد السرور فما

ثم يكمل وصفها وأنها سليلة الملوك والحسب والنسب كأنها خلقت كالمسك وكافة الناس من طبن ، قال(1):

ربيب ملك كأن الله أنشأه مسكاً وقدر إنشاء الورى طينا أو صاغة ورقاً محضاً وتوجه من ناصع التبر إبداعاً وتحسيناً

ويسترسل واصفا إياها فيقول أن وجنتيها زهراً وضع لكى يبعد عنها الحسد ويحميها، ويقول لها يا روضة جعلت أنظارنا دائمة معلقة إليها لأنها كلها نضارة وشباب وأيتها الحياة التي تمتعنا بها وتلذذنا، قال(2):

كأنما أثبتت في صحن وجسنته زهر الكواكب تعويذاً وتزييسنا ما ضر أن لم نكن أكفاءه شرفاً وفي المودة كاف من تسكافينا ياروضة طالما أجنت لواحسطنا ورداً جلاه الصبا غضاً ونسرينا ويا حياة تملينا بزهسرتها منى ضروباً ولذات أفسانينا

#### 6-المديح:

امتزجت النوريات والزهريات بالمديح فقد وظفها الشاعر الأندلسي في ذكر فضائل ممدوحه ووصفه بجمال الأزهار وعطور رائحتها الزكية ومنظرها البهي ونذكر على سبيل المثال أمثلة في المديح:

قال أبو عبد الله بن مسعود عن الآس \_ وهو من فصيلة النباتات الخضراء التي أوراقها بيضاء عطر الرائحة عذب المنظر \_ إن الآس هو مؤنس لكل شخص يعانى من الأسى والحزن فهو الشفاء والدواء لكل قلب مجروح مكتئب فالإس مزهر

-

<sup>1-</sup> المصدر السابق، ص 300.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 301.

في كل فصل تجده مزهراً في الشتاء والربيع والخريف والصيف أما عن سواه من النواوير تنقلب فتأتى فصول وتغادر في فصول حيث « وقف الشاعر الأندلسي على أرض بلاده يمتع نظره بروعة طبيعتها» (1)، فالآس إذا اشتميت رائحته أو بدأت في الظهور فهو إن شممته ليلاً فيعني أنك نلت هبة وأنك حظيت بالكثير فلا يجد أجمل وأحلى منه يهدى به، ثم يتعجب في جمال منظره وروعة تفاصيله فيقول كأنه نما في

جنه الخلد ثم جاء منها إلينا ثم يكمل قائلاً لو سابق النور فهو عدل صحيح المعتقب فهو إذا حضر غلب وطغي، قال:

الآس آس لأسى كل فؤاد مكستئب في كل فصل زاهه وما سواه منسقلب أهدى لأرواح به أرواح روح وطسرب كأنه في جنة السخد نما ثم اقتضب لو نافر النور إلى عدل صحيح السمعتقب وصحفت نصبته جاء نبيا فغسلب

خاطب الوزير أبو عامر بن مسلمة أبى الوليد قائلاً (2) يمدحه يا واحد الأدباء أي يا من لا ينازعك في الأدب فأنت متفرد به وملم بعلومه لا ينازعك شاعر فأنت ابن الكرام وابن الحسب والنسب وابن النجباء الأفاضل ثم يقول له لقد بعثت لك مطيباً أنشئ طيب الرائحة نمقته أي زينته وجملته من الرياض والزهور والنواوير التي هي من دارى التي هي في الأصل من دارك الغناء أي يقصد بقوله هذا أن كل هذا الخير والجمال الذي نحن فيه أصله جمالك أنت وجمال دارك وبيتك ثم يحدثه عن

<sup>1-</sup> أبو عودة، نادية صالح راشد، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي في عصر الخلافة، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 1995، ص 26.

<sup>2-</sup> الحميري الإشبيلي، البديع في وصف الربيع، ص 91.

الزهور التي نمق بها وجمل بها هديته فيقول له فيها الآس لا تزال رائحته تهفو عطراً وشذى فتظل تشم رائحته حتى تهلك كل أعداءك فالآس حكاية من الحكايات الجميلة التي تحكى عن طيبها وطيبك وحسنها وأصلها وأصلك فهو خلق من أخلاقك الكريمة التي أبرزها بالإطراء لكنك لا تحتاج لإطراء فأنت كالسماء إذا رأينها مخضرة وبدت لنا نرى فيها أنجم الجوزاء ثم ينهى حديثه قائلاً أقبل هذه الهدية من عاشق محب لك يبعث إليها إليك من وده وشدة حبه فأنت أخوه ولا تزال أخوه ذو المنزلة العالية الرفيعة وذو العلو والمكانة والشرف فالشعراء الأندلسيون يقول عنهم المقري « إنهم إذا تغزلوا صاغوا من الورد خدوداً ومن النرجس عيوناً ومن الآس أصداغاً ومن السفرجل نهوداً ومن قصب السكر قدوداً ومن قلوب اللوز وسرر التفاح مباسم» (1)،

یا واحد الأدباء والشعراء انی بعثت مطیباً نمقته من آسه لا زلت تأسوا عاطراً یحکی بطیب عرفه وبحسنه هو كالسماء إذا بدت مخضرة فاقبله من صب بحبك وده

وابن الكرام السادة النجباء من روض دارى دارك الغناء وتبيد ما يعدوا من الأعداء خلقاً خليقاً منك بالإطراء لاحت عليها أنجم الجوزاء ألا تزال أخا علا وعليها

فرد عليه أبو الوليد قائلاً منادياً إياه تعظيماً لوده وكرمه أنه قد أرسل له من مودته له ومحبته وما أرسله له هي فداء من كل سوء ثم يقول له لقد وصل ما يعثت

<sup>1</sup> - ينظر: جودت الركابي المقري، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ج 1 ص 323.

<sup>2-</sup> الحميري الإشبيلي، البديع في وصف الربيع، ص25، فوزي عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. ص 199.

مطيبك ويعبر مطيبك هذا عن طيبتك وأخلاقك وكرمك وهو يعبر عن أصل وكرم أخلاق من اهداه ثم يقول له لقه سقيته بعدما كان ظمآناً بكأس هي الدواء لكل داء فهديته معروفة مشهورة حتى لو كانت مغطاة بقطعة من القماش فهي شهيرة طيبة الرائحة ويبدو أنه أهداه زجاجة خمر وغلفها بالورود الجميلة لكى تضفى عليها طابعاً جمالياً أنيقاً وهذا حسب ما اعتقد أو حب ما ظهر من الأبيات ولقد زدت مكانة هذه الهدية الجميلة بنظمك أي بأبيات الشعر الرائعة التي أرسلتها وبعثت بها فأصبح له مكانة أعلى من أعلى رتبة أعلى من الرتبة العلياء حسب وصفه وقوله ، ثم يكمل قائلاً أنها منيرة بنور الآس الجميل في مظهره الرائع في ورقاته فهو كالنور الذي حل لينير ليلة ظلماء ثم يقول له جمال خُلقك وخلقك حين نحاول أن ننظمه عقداً فهو مثل البدر أي القمر الذي يتوسط العقد ما بين النجوم فهو البدر المنير، وتدل هذه الأبيات على مكانته عند أبي الوليد.

كما تعبر الأبيات عن أنه حين نظمها وغلفها بالورود الجميلة والآس كيف أنها أعطت رونقاً وبهجة في نفس أبى الوليد مما يدل على شدة قدرة النواوير على بعث الحب والرضا في نفس متلقيها فسبحان الله الذي أودعها هذا الجمال المرئي والحسي في قلوب متلقيها ومعطيها، قال(1):

یا من حبوت بوده حصوباء وصل المطیب معرباً عن طیب من أظمیته من بعد ما أرویصته ما كان أشهر طیبة لو لم یکن أربی علیه نظمك الحلو الحلی

وهى الفداء له من الأسواء أهداه مكتئباً من الأهداء بمدامة فيها دواء السداء متستراً بالقطعة السعراء فانحط بعد الرتبة السعلياء

<sup>1-</sup> الحميري الإشبيلي. المصدر السابق، ص 91.

نوراً بدا فى ليلة ظلماء كالبدر ينظم أنجم الجوزاء إن كان نــور الآس فــى ورقــاته فجمال خلقك حين ينـــظم عـقده

أما أبو بكر بن القوطية فقال عن نواوير الريحان الجميلة أما ترى الريحان أوراقه تلتف وتدور حول بعدها وهي غير منبسطة فهي دقيقة كاللمات \_ أي الشعر الذي وراء الأذن \_ وهو شعر دقيق لا يكاد يرى بالعين المجردة فيقول أي انظر سبحان الله في خلقه كيف يخلق هذا النبات الجميل، وهو غير مرئي لدرجة مثل التي وصفها وهو أيضاً مجعد أي من الصعوبة في وصفه ونموه حتى إذا أشرق وبان نوره وغدا وسطع فهو كالجواهر المنيرة فتجده في الربى والحدائق وتستطيع أن تلتقطه في كل مكان، ثم إذا مل بقاءه في أشجاره تجده يتساقط على الأرض بروعة لا مثيل لها ثم يكمل كاشفاً عن ما بداخله قائلاً حتى إذا سقط انفتح على الأرض كاشفاً عن ثمر لونه أسود أي حبيبات سوداء اللون حين تراها للوهلة الأولى تظنها حبر لشدة سوادها، فسبحان الله المبدع في خلقه فلا يعطينا هذا إشارة على وحدانية الخالق وتجليه فمن يستطيع هلق مثل هذا، قال(1):

تلتف تجعيداً ولا تبسط كأنه أسود جعد قطط ففى الموامى والربى يلتقط في عودة المشرق فيه سقط كأنه من نفض حبر نقطط

أما ترى الريحان أوراقه دقيقة اللمات في رؤوسها وقد غدا تنويره جهوراً حتى إذا ما مل من مكشه منكشفاً عن ثمر أسود

41

<sup>1-</sup> الحميري الإشبيلي، المصدر السابق، ص92

وفي مقطوعة أخرى له أيضاً قال فيها مادحاً الآس وجماله وأنه هو والوفى وأن كل نور غيره غدار إذا رأيته تثمر النفس من حلاته إذا لمحته ولمحت نوره النوار

فكأنما ألبس المزن خضر حلى وأزراره هي المسك والكافور، قال(1):

لا أيئس الإسهامي السكب مدرار فهو الوفي وكل النور غدار تكاد تثمر نفس الصب من جذل إذا بدا ثمر منه ونـــوار كأنما ألبسته المزن خضر حلى لها من المسك والكافور أزرار

أما الوزير أبى عامر بن مسلمة له أبيات يمدح فيها ذي الوزارتين قائلاً: وذكى الرائحة لقيناه على كرسي ملكه أي جالساً عليه ثم يمدح حديقته وأرضه قائلاً مثل البحر دلالة على شدة جمالها هذا الجمال غطاه نور توسط هذا البحر مثل السفينة التي تتوسطه هو جلس وتوسط حديقته ثم يقول ياسمين غدت أنوارنا أي انقادت وأصبحت طوعاً له ثم يصفه ويصف براعته في الشعر والنثر وكيف أنه معروف عنه وعن مجلسه الأدب فهو من يحبه موقن منه أما من يكرهه فهو كمهلكه، قال(2):

وذكى العرف لاقا نا على كرسي ملكه أرضه الخضراء بحر نوره فيه كالمك ياسمين قد غدت أن وارنا طوعاً للملكه طوع حر الشعر عب داً وقد أومى لسلكه ماجد ينقاد منه الملك ومناويه بهلكه

أما الوزير الكاتب أبو الأصبغ بن عبد العزيز ينشد قائلاً لقد أقبل الياسمين بعرشه عرفناه من رائحته الطيبة قبل أن يعرفنا بنفسه مكتمل الطيب والجمال والشكل

<sup>1-</sup> الحميري الإشبيلي، المصدر نفسه، ص93.

<sup>2-</sup> المصدر السابق، ص 95، فوزي عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. ص 222.

فهو يترفع عن أي وصف فكأنما خلقه الله قبل أن يتزاحم النور ليخطف أي نبات ثم يصفه أنه سليل الملوك عليه كساء أخضر والزهرة كالقطن المرفرف فوقها، قال(1):

عرفه العرف قبل أن يــــعرف فهو من الفضل فوق أن يوصف تزاحم النور قبل أن يقطف سرير ملك عله مشملة خضراء والقطن فوقها يندف

وياسمين بعرشه أشسرف تكامل الطيب والجمال له كأنما خلقه السبديع إذا

قال أبو بكر بن القوطية: وزهر أبيض ناصع صافى الأديم طلع فوق لون أخضر يميل للاسوداد نزيه النفس هامته في الأعالى عرفه طيب الرائحة له رائحة المسك فلا تراه إلا عند ملك أو تراه عند شخص معروف بالكرم له السبق نوراً فيرتفع عرشه مثل الملك العظيم في هيئته وجلسته أما ثماره التي تخرج منه مثل السماء التي حلت عليها النجوم، قال(2):

تطلع فوق مخضر بهيم ذكى العرف مسكى الأديم والا عند خاصى كريسم عليه كهيئة الملك العظيم سماء قد تحلت بالنجوم

وأبيض ناصع صافى الأديم نزبه النفس همته المعالى فلست تراه إلا عند مطك شأى النوار فارتفع اعتراشا كأن ثماره المجنيى مسنها

قال القاضى ذي الوزارتين في الياسمين البرى المعروف باسم الظيان كأن لون الظيان لما بدا للعين نوره أصفراً على ورقه فهو مثل لون جفن المحب الذي يحب بلا ملل فاصفر من سقمه وتعبه وأرقه، يقول $^{(3)}$ :

<sup>1-</sup> الحميري الإشبيلي. المصدر نفسه، ص 95.

<sup>2-</sup> الحميري الإشبيلي. البديع في وصف الربيع. ص 69.

<sup>3-</sup> ابن الكتاني، التشبيهات، ص 98.

نواره أصفراً على ورقسه فاصفر من سقمه ومن أرقه

كأن لون الظيان حين بدا لون محب جفاه ذو ملل

#### 7-الرثاء:

رافقت الأنوار والأزهار الشاعر الأندلسي في فرحه وحزنه فقد استعان بها في ذكر مناقب أمواته وحسناتهم فنذكر بعض النماذج في هذا الباب.

قال ابن حمديس يرثي باقة من الزهور  $^{(1)}$ :

أَذَابَ قَلْبِي عَلَيكِ الْحُزْنُ وَالْأَسَفُ لَمّا غَرِقْتِ فَهَلّا صَانَكِ الصّدفُ

يا باقةً في يميني للرّدى بُذِلَتْ أَلَم تَكوني لِتاج الحُسْنِ جَوهرةً

تبدلت قيمة الأزهار من الحسن الوضاء، والبهجة المفرطة، إلى باقة أجزان وأشجان، أذابت القلب كمدا، وحزنا، من حال جائر تغيرت معه الأفراح إلى أتراح.

وقال الرصافي البلنسي<sup>(2)</sup>:

فَهَمَى لَهُا دَمَعِي وَهَاجَ تَأَسُّفَي مِن خَدِّ مُقتَبِلِ الشَّبِيبَةِ مُترَفِ مِن خَدِّ مُقتَبِلِ الشَّبِيبَةِ مُترَفِ شَرِبَت بِهِ الدُنيا سُلافَةَ قَرقَفِ هَيَ مَا تَمُجُّ الأَرضُ مِن دَم يُوسُفِ

يا وَردَةً جادَت بِها يَدُ مُتحِفي حَمراء عاطِرَة النَسسيم كَأَنَّها عَرضَت تُذَكِّرُني دَماً مِن صاحِب فَلَتَمتُها شَعْفاً وَقُلتُ لِعبَرَتي

نستشف من خلال هذه الالتفاتة اللطيفة إلى أن موضوع الزهريات والنوريات، وهي ظاهرة شعرية تنم عن حس مرهف، وحسن توظيف للطبيعة، في إثراء المعاني والصور. وتبين من خلال هذا البحث أن الأندلسيين، قد جارو وحاكوا غيرهم من

<sup>1-</sup> ابن حمديس الصقلى، الديوان، ص 315.

<sup>2-</sup> الرَصافي البَلنسي، الديوان، ص 111.

المشارقة في هذا اللون الشعري، إلا أنهم تفننوا فيه وبرعوا، حتى تفوقوا في الإكثار منه، وهو أمر محمود على كل حال.

# ثانيا: أهم شعراء النوريات والزهريات في الشعر الأندلسي في القرنين الرابع والخامس للهجرة:

كان القرن الرابع والخامس الهجري في الأندلس من أكثر القرون التي نظم فيها الشعراء، وتنوع إنتاجهم وازداد غزارة وكثافة، نظرا لتطور الحركة الشعرية في عصر الخلافة وملوك الطوائف حيث أعطو للشعر مكانة خاصة وأولوه عناية بالغة من خلال تنافس ملوكها في خدمة الأدب والشعر « وقد قام كثير من الشعراء بمحاولات موفقة في وصف الطبيعة مجملة في شكل رياض وبساتين ومفرقة في شكل ورود وأزاهير وأشجار وأطيار وأنهار »(1).

# 1- أهم شعراء هذا اللون الشعري في القرن الرابع الهجري (عصر الخلافة):

- ابن عبد ربه القرطبي: (ت 328هـ)

ومن جميل شعره الذي يشع جمالا بحضور النوريات والزهريات في بنيته وتراكيبه اللغوية  $\binom{2}{2}$ :

رَياحينُ أُهْديها لِرَيْحانَةِ المَصَجْدِ
وَوَرْدٌ بِهِ حَيَّيْتُ غُرَّةَ مصاجِدٍ
وَوَشْيُ رَبِيعٍ مُشْرِقِ اللَّوْنِ ناضرِ
بَعْتْتُ بِها زَهْراءَ مِنْ فَوْقِ زَهْ صَرَةٍ

جَنَتْهَا يَدُ التَّخجيلِ مِنْ حُمْرَةِ الخَدِّ شَمَائِلهُ أَذْكَى نَسيماً مِنَ السورْدِ يَلُوحُ عليْهِ ثَوْبُ وشْيٍ مِنَ الحمدِ كتركيبِ مَعشوقَين خَداً على خدِّ

<sup>1-</sup> مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، مرجع سابق، ص 130.

<sup>2-</sup> ابن عبد ربه ، الديوان ، ص 49.

## - ابن فرج الجياني (ت 336هـ):

الجياني هو أحمد بن محمد بن فرج، أبو عمر الجياني، أديب ومؤرخ أندلسي، من الشعراء والعلماء، ألف كتاب الحدائق للمستنصر الأموي الحكم بن عبد الرحمن وهو مختارات من شعر الأندلسيين، وله عدة مؤلفات منها: المنتزين والقائمين بالأندلس وأخبارهم، تم سجنه من قبل المستنصر لأمر نقمه عليه، ويقال بأنه مات في سجنه والذي له فيه أشعار كثيرة سنة 365ه / 975م(1).

ويعمد إلى التشخيص في وصف النرجس فيقرن صفرته بصفرة العاشق ويراه قد ارتدا ثياب الحزن البيضاء جريا على طريقة أهل الأندلس في ارتداء الثياب البيض عند الحزن يعبر عن ذلك(2) بقول (3) ه:

ونرجس تطرف أجفانه كمقلة قد دب فيها الوسن كأنه من صفرة عاشق يلبس للبين ثياب الحزن

## - ابن هانئ الأندلسى (ت 362هـ):

هو أبو القاسم محمد بن هانئ الأزدى الأندلسي كان أبوه هاني من قرية المهدية في إفريقية نشأ في إشبيلية وترعرع فيها على حظ وافر من الأدب والعلم كان حافظاً ابن عبد ربه لأشعار العرب ولد سنة 326 وتوفى سنة 362<sup>(4)</sup>.

<sup>1-</sup> انظر: امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم . ص 38 – 40، خير الدين الزركلي، الأعلام، ج1، ط5، ج1، 1998 ص209

<sup>2-</sup> ينظر: امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. ص 33 - 37، فوزي عبسى، الأدب الأندلسي ، ص 44.

<sup>3-</sup> أبو الفرج الجياني، الحدائق والجنان من أشعار أهل الأندلس والديوان بني فرج شعراء جيان، تح محمد رضوان الداية، نادي تراث الإمارات، أبو ظبي. دت، ص 56.

<sup>4-</sup> ابن هانئ الأندلسي، الديوان، تح: كرم البستاني، دار بيروت، لبنان، ط1، 1980، ص 5.

ومن نماذج شعره في النوريات « قطعة بديهية سرية كلها سنية يصف فيها الورد والياسمين والنرجس صنعها في مجلس جعفر بن الأندلسية وقيل في مجلس

جعفر بن فلاح»، وهي (1):

وثلاثة لم تجتمع في مــجلس إلا لمثلم والأديب أريـــب الورد في شمامة من فــضة والياسمين وكل ذاك عجيب والنرجس الغض الذكى ولـونه لون المحب إذا جفاه حبيب فاحمر ذا وابيض ذا واصفر ذا فبدت دلائل كلهن غريــب فكأن هذا عاشق وكــان ذا كـ معشـق وكأن ذاك رقيب

ويصف الخيرى والنيلوفر حيث يعلل بطرافة أدبية كآبة النمام وعدم نشر طيبه في النهار بأن النيلوفر رقيب عليه فهو يخشى أن يكشف سره، أما إذا جاء المساء وأغمض النيلوفر عيونه ونام أذاع الخيرى أربجه فحمل النسيم أنفاسه العطرة (2):

كأنما الخيرى حب غدا النيلوفر الغض عليه رقيب فهو إذا طبق أجفانه بالليل لاقاك بنشر وطيب

قال ابن هانئ الأندلسي في زهرة البنفسج( $^{3}$ ):

بنفسج جمعت أنواره فحكت كحلاً تشرب دمعاً يوم تشــــتيت أو لازوردية أربت بزرقتها وسط الرياض على زرق اليواقيت كأن قضبانه والريح تحملها أوائل النار في أطراف كــــبريت

ويداعب ابن هانئ الأندلسي زهرة البنفسج، فيقول في مدحها، ويمدح أزهاره الجميلة، مثل: الكحل في العين الجميلة أو كالازورد الأزرق الصافي فهو يتوسط

.

<sup>1-</sup> ابن هانئ الأندلسي، المصدر نفسه، ص 2.

<sup>2-</sup> ابن هانئ الأندلسي. الديوان. المرجع السابق، ص 30.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه، ص 108-109.

الحدائق كالياقوتة في وسط المكان حتى إذا ما حركته الرياح، وحركت أغصانه كأنها نار مشتعلة أُقيدت بكبريت.

## - ابن القوطية: (ت 367هـ):

هو أبو بكر محمد بن عمر بن عبد العزيز المعروف بابن القوطية أصله إشبيلية وسكن قرطبة كان أديب ا وشاعرا وعالما بالنحو واللغة وأخبار الأندلس وأحوال فقهائها وشعرائها وكان هو صاحب الشرطة توفى سنة 367<sup>(1)</sup>.

ومن نماذج شعره في النوريات أبيات يتغزل فيها بوردة السوسن الذى تفتح باكراً وبزهزر الورد والآس وهما محمران الخد كأنما هما دماً أما الكافور فقد غار من حلاوتهما كالعقيق الذي اشتد احمراره، فهما مثل الخد الذى اشتد احمراره من كثرة اللطم عليه فهو مثل أنابيب الفضة، قال(2):

اشرب على السوسن الغض الذي فغما كأنما ارتضعا خلفى سمائهما خلان قد كفر الكافور ذاك وقد كأن دمسية نصبت لمعترضٍ أولاً فذاك أنابيب اللجين وذا - الحاجب المصحفى (ت 372)(3):

وباكر الآس والورد الذي بخصما فأرضعت لبناً هنذا وذاك دما عق العقيق احمراراً ذا وما ظتلما وذاك خد غداة البين قد لطما جمر الغضى حركته الريح فاضطرما

هو أبو الحسن جعفر بن عثمان بن نصر بن فوز بن عبد الله بن كسيلة الحاجب المصحفى من بربر بلنسية أديب شاعر عمل كاتبا زمن الناصر وفى زمن الحكم

<sup>1-</sup> خير الدين الزركلي، الأعلام، ص312.

<sup>2-</sup> غالب، طاهر، الروضيات في الشعر الأندلسي، المرجع السابق، ص 69.

<sup>3 -</sup> الحاجب المصحفى. المصدر نفسه. ص 48، غالب، طاهر، الروضيات في الشعر الأندلسي، ص 37.

تولى خطة الوزارة واستطاع المنصور بن أبى عامر أن يصرفه عن الحجابة ويلقى به في السجن توفى سنة 372.

وله أبيات خص فيها أكثر من نور يقول انظر إلى الرياض تحسبها كالوشي الذي صنع ونمق أحسن تنميق فالسوسن غض يريح القلب أما يوم وداعه فقد تمزق القلب والثوب من شدة الجزع عليه أما النرجس الطرى فتتعب العين من السهر والنظر إليه فهو يحكى عن المحب وإذا دنوت منه لكي تتنسم هواءه العليل فتشم نكهة المعشوق فالحديقة عندما جاد عليها المطر أصبحت مثل المشروب الذي يجرى له الريق فهي مثل الياقوت ترى نورها مثل الكواكب من الجواهر العتيقة، قال(1):

انظر إلى الروض الأريض تخاله كالوشى نمق أحسن التنميق وكأنما السوسان صب مدنف لعبت يداه بجيبه المشهوق يوم الوداع ومزقت أثوابه جزعاً عليه أيما تصمزيق والنرجس الغض الذكى محاجر تعبت من التسهيد والتأريق يحكى لنا لون المحب بلونه وإذا تنسم نكهة المعشوق وكأن دائرة الحديقة عندما جاد الغمام لها برشف الريق فيه كواكب جوهر وعقيق

394 أبو مروان الجزيري (ت 394هـ):

أجمع المترجمون لأبي مروان عبد الملك بن إدريس الجزيري الخولاني الأزدي على نسبته إلى الجزيرة الخضراء في الأندلس، فهذا ابن الأثير يقول: هذه النسبة إلى

<sup>1</sup> – امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم . ص 41 – 45، الحاجب المصحفي الأندلسي. ما تبقى من شعره . جمع وتقيم امحمد بن لخضر فورار. مجلة جذور. النادي الثقافي. جدة. عدد 35. نوفمبر 2013. 25 – 85.

الجزيرة الخضراء بالأندلس ينسب إليها الوزير أبو مروان عبد الملك بن إدريس المعروف بالجزيري $^{1}$ .

أما أبو مروان الجزيرى فقد كتب إلى المنصور بن أبى عامر أحداق الحسنوات تغار منى وتنظر لي بنظرة الغيور فهو يتكلم قائلاً على لسان النرجس ويضلوا في التحدث عنى يطلع على قضبى عيون كمائمى وهنا تبدأ وردة النرجس في وصف نفسها مثل العيون التي تحف بالرموش الجميلة والأجمل لو شبهتني بالدرر أهدت لي قضب الزمرد ساق وحبوت بالأنفاس العاطرة أنا النرجس حقاً الذي أبهر العقول بتركيبتي البديعة المميزة فيقال عنى البهار ويقال لي النرجس فأنا تزاني في فصل الربيع وردة متفتحة أزهو وأكبر في الحدائق وبنزول الأمطار فإذا ما نزل المطر على أصبح عطراً جميلاً للأنوف تشمه ومنظر مبهج يتهافت على الأبصار ويعجب أبى كل من يراني يحى بى الندام بعضهم بعضاً وقت شرب الكؤوس وحينما تنطق الأوتار أي حينما تلعب الأعواد وتبدأ حفلات الغناء والطرب ثم تمتدح المنصور بن أبى عامر قائلة أقل جود العامري محمد ألف حكت حدقي وتلك نضار، ولو دل هذا لدل على ولع الأندلسيين بالطبيعة والاستعانة بها في أغراضهم الشعرية حداً يصعب معه على القارئ أن يدرى إذا كان الشعراء يتحدثون عن الطبيعة أم كانت الطبيعة تحدث عنهم لفرط ما تغلغات في نفوسهم ولكثرة ما وصفوا مناظرها(2)، قال(3):

<sup>1-</sup> انظر ترجمته: أبو مروان الجزيري الأندلسي. شعره. جمع وتحقيق أحمد عبد القادر صلاحية. دار المكتبي. سورية. ط 1. 1997، امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم . ص 53 – 68، فورار أمحمد بن لخضر، سمات نثر الشاعر أبي مروان الجزيري الأندلسي، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، الجزائر، العدد السادس، 2007، ص66.

<sup>2-</sup> ينظر: العناني، زهر، الإنسان والطبيعة في شعرية ابن خفاجة والرومانسيين الفرنسيين، دار المتنبي للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى، 2002، ص 45 \_ 47.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 103. أبو مروان الجزيري الأندلسي. شعره. 99 - 100.

وتضل فى صفة النهى وتحار مثل العيون تحفها الأشاشفار درر تنطق سلكها ديار وحباه أنفس عطره العطار ببديع تركيبى فقيل بهالمطار قطع الرياض وتلقح الأماطار بهجاً تهافت نحوه الأبصار

حدق الحسان تقر لي وتــــغار طلعت على قضبى عيون كمائمى وأخص شئبى إذا شبـــهتنى أهدت له قضب الزمرد ســاقه أنا نرجس حقاً بهرت عـــقولهم إنى لمن زمن الربيع تـــربنى فأكون عطراً للأنوف ومـــنظراً

## \_ يوسف بن هارون الرمادي (ت قبل 403هـ):

هو يوسف بن هارون الكندى أبو عمر ويعرف بالرمادى نسبة إلى موضع فى المغرب شاعر قرطبى سريع القول مشهور عند العامة والخاصة لسلوكه فى فنون المنظوم كان قد سجن وألف كتاب سماه الطير وصف فيه كل طائر معروف $\binom{1}{2}$ .

يطالعنا يوسف بن هارون الرمادي بقصيدة يمدح بها أحد الوزراء حيث شبه ممدوحه بالربيع في حسن منظره وجمال مخبره ودخوله إلى المدح في هذا الموضع مفضل له مستحسن منه، قال {البحر الطوبل}:

على روضة قامت لنا بــــدرانك إذا ما شربنا كأسنا صب فــضلها كأن السحاب الجون أعرس بالــثرى رياض يضاحكن الغزالة بــــعدما

وقام لنا فيها الذباب بمسسمع على فصصنا للمسمع المستخلع فلاح شوار الأرض في كل موضع بكت فوقها عين السماء بأربسع

<sup>1 –</sup> انظر ترجمته: امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. ص 90 – 90 ، ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، دار صادر ، بيروت، لبنان، طبعة 2007. = 2 = 2 = 2 الدراسات الحميدي. جذوة المقتبس. = 2007. الرمادي . شعره. = 2007 معروت. = 2007 الرمادي . = 2007

إذا ما بكت لاحت لنا في تصليع

كأن سرور الأرض حزن سلحابها حبائب لا يسمحن إلا بلحظة وشمة أنف للمحب المصمتع بدائع ما أهدى الوزير بـــنانه إلى صكه إلا أتانا بأبــدع

فى قصيدة أخرى يوردها الحميرى ليوسف ابن هارون الرمادى قصيدة قالها في مدح العارض أحمد بن سعد يقول فيها كيف أن الأرض اكتست لوناً رائقاً وأخرجت كل ما فيها من أسرار مثل المحب الذي ضاق صدره من الوجد فلما رأى الربيع ابتهج كذلك هو حينما يرى صديقه، قال(1):

بطنها سداة والأرض نسسج رب سر أحرج الصدر خسرج فبدا ما كان في الصدر اعتلج فليكن وجه الربيع المسبتهج أم من خالف في الاسم السمج فإذا امتدت تغنى في الهسزج بكر العارض وشي ودبيج

كست الأرض بساطاً رائــــقاً أخرجت أسرارها إذ أحرجـــت كمحب ضاق وجداً صــــدره صاح إن يبهجك وجه حسسن أعرس الروض ومن قيسناته تتغنى أولاً في رجـــــز وكأن الروض من خط أبــــى

- الوزير الكاتب أبو الأصبغ بن عبد العزيز:

أما الوزير الكاتب أبو الإصبغ بن عبد العزيز له أبيات متعجبة ، قال(2):

فضائل الظبيان معروفة تروق في المنظر والمخبر منزه يأوي إلى البــــــر على سبيل الملك والقسسس

فاق النواوير معاً أنـــه وانه يأنف أن يــــقتنى

<sup>1-</sup> يوسف بن هارون الرمادي المصدر السابق. 58 - 59، الحميري الإشبيلي. البديع في وصف الربيع، ص .12

<sup>2-</sup> الحميري الإشبيلي. المصدر نفسه، ص 98-99.

فآثر الصحراء مستأنساً في ليلة بالأنجم الزهـــر متى تزره تلق من عرفه ما شئت من طيب ومن عــطر أبراده خضر ولكنــها مخضوضــة باللبن الـــصفر

يرى أن فضائل الظيان أي الياسمين البرى معروفة تعجب في منظرها من يراه وحتى حين تحكى عنها يعب بها من يسمع خبرها وسيرتها « فاهتمام الشعراء الأندلسيين بالأزهار والورود كان كبيراً ومن شدة هذا الاهتمام كان بعضهم يفضل نوعاً معيناً دون غيره ويصر على أنه الأفضل فيرسم له أبدع الصور ويستلهم من حسنه وبهائه أعذب الألحان» (1)، فهو فوق النواوير وفاقهم فهو منزه عنهم يأوي إلى البر كما أنه يأنف من أن يقتنيه أحد كأن يأسره أو يمكله فترك كل هذا وآسر حب الصحراء حيث أنه من الفصيلة البرية فلا ينمو إلا في الصحراء حيث الليالي المليئة بالنجوم المزهرة متى ما ذهبت إليه لتراه أو تزوره تلقى من الطيب والرائحة ما لا يمكن أن تراه في موضع آخر أبراده خضر أي أطرافه أو ورقاته خضراء لكن لونها الأخضر لون ممتزج باللون الأصفر.

أما النرجس وهو نبت تويجاته بيضاء ، وقلبه دائرة من ورق أصفر صغير وورقه شبيه بورق الكراث، فمن البديع فيه قول أحمد بن هشام بن عبد العزيز ابن سعيد الخير بن الإمام الحكم وقد بعث به إلى الإمام عبد الرحمن الناصر لدين الله قائلاً يا ملك الملوك يا سليل الملوك المصفى والذي تجلى دون أن يحدد بوصف أنا عبدك الشاكر المؤمل أهديك نرجساً كالعبير له رائحة طيبة كلما فاحت رائحته تذكرتني وقلت صديق في هذا الليل عاطر زارك حباً وألفاً وإذا ما رأيته بعينك تسكر من جماله فهو ألوان أرسلت إليك منه مثل ما هو مثل الإبريز لوناً أصفراً.

50

<sup>1-</sup> أبو عودة، صالح راشد، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي في عصر الخلافة، ص 45.

## - جهور بن أبي عبده أبو الحزم الوزير:

ولد أبو الحزم جهور بن محمد بن جهور بن عبيد الله بن محمد بن الغمر بن يحيى بن عبد الغافر بن يوسف بن بخت بن أبي عبدة في الأول من المحرم عام 364 ه لأسرة من أعرق البيوتات القرطبية، فجده الداخل إلى الأندلس يوسف بن بخت مولى عبد الملك بن مروان كان في طالعة بلج بن بشر القشيري، وكان من أنصار عبد الرحمن الداخل الذي ولاه الحجابة كما ولاه هشام الرضا قيادة الجيوش. ومن بعد ابن بخت تولى العديد من أبنائه مناصب الوزارة والقيادة في عهد أمراء بني أمية وخلفائهم ومن بعدهم للعامريين المتغلبين على أمر الخلافة. كان أول أمر أبو الحزم جهور توليه منصب الكاتب لعبد الرحمن المنصور الذي كان عهده بداية لاندلاع فتنة الأندلس .تولى أبو الحزم بعد الوزارة لعلي بن حمود لفترة قبل أن ينقلب عليه ويعتقله ويصادر أمواله(1).

ومن بديع توظيفه لهذا النسق من اعتماده للزهريات والنوريات في إرساء شاعريته وإثراء تجربته الشعرية نجد في قوله(2):

خضَعتْ نواوير الرياض لحسنه فتدللت تنقاد وهي شــواردُ وإذا تبدّى الوردِ في أغصـانه ذلوا فَذَا مَيْتٌ وهذا حاســد وإذا أتى وفد الربيع مـــبشراً بطلوع صفحته فنعمَ الـوَافِدُ

<sup>1-</sup>ابن عذارى ، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ار الثقافة، بيروت، لبنان، 1983 ط1، ج3 ص 185.

<sup>. 304</sup> ص 1 المقري التلمساني، نفح الطيب. ج

<sup>3 –</sup> انظر ترجمته: امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. 118 – 131، ولنفس المؤلف. الشعر الأندلسي في ظل الدولة العامرية. دار الهدى للطباعة والنشر. عين امليلة . الجزائر. 2009، في كثير من صفحاته. ومفدمة ديوانه. تحقيق محمود على مكي. المكتب الإسلامي. ط2. 1389 هـ.

ليس المبشِّر كالمبشَّر باسمه خبر عليه من النَّبوة شاهدُ واذا تعرّى الوردُ من أوراقه هن خوالهُ

## 2-أهم شعراء النوريات والزهريات الذين أدركوا القرن الخامس الهجري:

ضم القرن الرابع الهجري العديد من كبار الشعراء في عصر الخلافة في زمن عبد الرحمان الناصر لما كان للشعراء من مكانة في تلك الحقبة الزمنية وسنعرض ترجمة لأبرز شعراء هذا القرن.

## - ابن دراج القسطلي: (ت 421هـ):

هو أبو عمرو أحمد بن محمد بن دراج الأندلسي القسطلى كان كاتب المنصور بن أبى عامر وشاعره وقيل في حقه أنه متنبي الشام كان من أسرة نبيلة مرموقة وكانت بلدته معروفة باسم قسطلة دراج ولد سنة 347ه، سطع نجمه في الدولة العامرية وتوفى سنة 421 (1).

ويصف لنا البهار وهو من الأنوار التي حظيت بأوصاف جميلة، فهو نور جميل الشكل أبيض وسطه أصفر، يشبه السوسن شكلاً ورائحة ويمكن أن نعرفه أكثر من خلال وصف ابن دراج له، قال(2):

بهار يروق بمسك نكى وصنع بديع وخلق عجب وغصون الزير قد أورقت لنا فضة نورت بالذهبب – ابن شهيد الأندلسى (ت 426هـ):

هو أحمد بن عبد الملك بن عمر بن عيسى بن شُهَيْد، من أحفاد أحمد بن عبد الملك وزير الناصر عبد الرحمن الأموي، بضم الشين وفتح الهاء وسكون الياء ودالها مهملة أشجعى النسب. وهي بفتح الهمزة وسكون الشين، وفتح الجيم وبعدها عين

<sup>1 -</sup> ابن دراج القسطلي، الديوان، ص 8.

<sup>2-</sup> ابن دراج القسطلي، االمصدر نفسه. ص 32

مهملة وهذه النسبة إلى أشجع بن رَيْث بن غطفان وهي قبيلة كبيرة، وزير من كبار الأندلسيين أدباً وعلماً، كنيته أبو عامر، ولادته سنة اثنتين وثمانين وثلاثمائة للهجرة، سليل أسرة عُرفت بالوزارة والرياسة، وكان والده عاملاً للمنصور ابن أبي عامر، وقد نشأ في بيت عُرف بالوزارة والثراء والترف. (1)

ولابن شهيد مقطوعة في وصنف الربيع والنوريات، قال(2):

فحلبن أخلاف الغمائم فأسالها والنور نائسم كالغيد باللجج العصوائم كشف الخدود ولا المعاصم خجلاً فعاذت بالكسمائم د العين من لحظات هائم صفحاته من لطم لاطسم رقص المآتم للسمآتم فتضاحكت والجو واجسم درراً تذوب بكف ناظسم كث ند وباك وهو باسسم

أما الرياح بجو عاصم سهر الحيا برياضها حتى اغتدت زهرراتها من ثيبات لم تبرل وصغار أبكار شكت ورد كما خجلت خدو وشقيق نعمان شكت وغصون أشجار حكت حييت بطوفان الحييا أصناف زهر طروقت من باسم باك إالير

يرى الشاعر في قصيدته سهر الحيا بالرغم من أن النور نائم حتى أصبحت زهراتها كالغيد ويتحدث البتلات وهي تتفتح والورود الصغيرة في لوحة شعرية جميلة،

<sup>1-</sup> انظر: امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. 132 - 140.

<sup>2 -</sup> ابن شهيد الأندلسي ديوانه ورسائله، جمع وتحقيق: محي الدين الديد المكتبة العصرية، بيروت، لبنان، ط1، 1997، ص 123- 124.

فالورد يتفتح في خجل أما شقيق النعمان فأصبح يانعاً فالأغصان والأوراق تحيى الجو في انسجام فمن يرى هذا المنظر وهو باك سيبتسم.

## - أبو جعفر بن الأبار: (ت 433هـ)

يتغزل أبو جعفر ابن الآبار في ورد الأس قائلاً وآس هو للمهومين مثل المواساة التي يلتهون بها عن حزنهم من حلاته يتيه بها الزمان فهو كالغدائر المرسلة فهو مثل نبات رائع اجتمعت به كل المميزات فهو قبل أن يبدو نوره مثل اللؤلؤ ثم يصف شكلها لشئ من الحب في وصفه ثم يكمل وصفه قائلاً كأن الصبح شق به جيوباً أي سوى به ثغرات مثل الجيب الذي زين بالأزارير ويكمل وصف البذور السوداء التي تخرج منه في روعة للوصف وجمال يدل على شدة جمال هذا النبات، قال(1):

تتيه به حلى الزمن القشيب بها قطط ونم بكل طـــيب مدحرجة لها عرف الحبيب فغادر فيه أزرار الــجيوب فعود سود حبات الــقلوب

وآس كاسمه للهم آس وأرسل كالغدائر مرسلات وكتم نوره فللمدائر علات لآل كأن الصبح شق به جيوباً ونافسه الوري شغفاً وحباً

ومنه مثل ما لونه مثل لون الجمان المصفى فكأنني مثل الصيرفي الذي يحاول صرفا، قال<sup>(2)</sup>:

والذي جل أن يحدد وصفا نرجساً كالعبير نشراً وعصرفا في دجى الليل عصاطر زار إلفا

يا مليكاً من الملوك مصفى عبدك الشاكر المؤمل أهدى كلما فاح نشره قلت إلى ف

<sup>1-</sup> الحميري الإشبيلي. البديع في وصف الربيع. ص 92.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، 100.

ظ خلیع قد مال سکرا فأغـــفی ن ومنه مثل الجام المصــفی صیرفی أضحی یحاول صــرفا

وإذا ما لحظته قلت ألصحا منه مثل الإبريز في صفرة اللو فكأني بما أقلب مصصنه

## - ابن زیدون (ت 463هـ):

أبو الوليد أحمد بن عبد الله بن زيدون المخزومي المعروف بابن زيدون 394) هـ 1071م في قرطبة - أول رجب 463 هـ 5/أبريل 1071م) وزير وكاتب وشاعر أندلسي، عُرف بحبه لولادة بنت المستكفي1.

وقال ابن زيدون في وصف الورد (2):

وقد زهرت فيه الأزاهر كالزهر لـتغليف أفواه بطيبة الخمر

يرى الشاعر كأن مساء القطر في شاطئ النهر لما تفتحت فيه الأزهار النيرة مغفلة الأزهار بالندى مغلفة الأفواه أطيب من الخمر.

## - ادريس بن اليمان اليابسي (ت 465هـ):

أبو علي إدريس بن اليَمان بن سام العَبدَري اليابسي شاعر أندلسي من أهل القرن الحادي عشر الميلادي/ 3ه. ولد في جزيرة يابسة من الجزائر الشرقية ونشأ وتعلم في دانية مدح بعض ملوك الطوائف من بنو حمود وبنو عباد وبنو ذي النون . هو من الشعراء البارزين في عصره وعاش حوالي ثمانين سنة. (3)، قال (4):

.

 <sup>1 -</sup> امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. 170 - 180. 4 - ولادة 200 203.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 136.

<sup>3</sup> عمر فروخ، تاريخ الأدب العربي، الأدب في المغرب والأندلس، إلى آخر عصر ملوك الطوائف بيروت، لبنان: دار العلم للملايين، ط3، 1985، ج4 ص3.

<sup>4-</sup> الحميري الإشبيلي، البديع في وصف الربيع، ص 32.

مراشف الخيرى حو لعس كأنه قد قبلته الشمس ما أو نفست للمسك فيه نفس الطيب في الليل عليه حبس وماله تحت النهار حسس كأنما الضوء عليه حسبس

وصف الشاعر الخيرى قائلاً مراشف الخيرى مثل الحسنة الجميلة التي تظهر في الشفاة كأنما الشمس قد أعطته قبلة منها أو لا بد أن المسك قد نفس منه في هذا النبات الجميل الذي لا يظهر ريحه إلا في الليل فلا ترى له في النهار أي حس أو أي رائحة أو صوت فكأنما هو محبوس أو قد أتى عليه الضوء فأصبح حبيساً لا يستطيع الإفصاح عما فيه حيث أن الخيرى لا يزهر ويعطى نسيماً إلا بعد نزول الليل.

#### - المعتمد بن عباد (ت 488هـ):

يقول المعتمد بن عباد في وصف روضة أنها مُفصلة كما اللؤلؤ أو كما حديقة أزكى رائحتها الريحان، قال(1):

دُرّا بَعِثْتَ مُفْصَلاً بِجُمانِ أَو رَوضَةً مِسكيَّةَ الريحانِ لا بَل عُروسا قَد زَفَفْتَ تولِّدت ما بَينَ فكرِ ناقِدٍ وَبَانِ لا بَل عُروسا قَد زَفَفْتَ تولِّدت ما بَينَ فكرِ ناقِدٍ وَبَانِ سَمعا لأمرك إذ دعوتَ إلى الَّتي تَدَعُ القُلوبَ قَليلَة الأَحزانِ

59

<sup>1-</sup> امحمد بن لخضر فورار. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. 215 - 220.

<sup>2-</sup> المعتمد بن عباد. الديوان. تح: حامد عبد المجيد، أحمد أحمد بدوي، مطبعة دار الكتب المصرية، القاهرة، مصر، ط3، 2000، ص 62

ثالثا: تراسل الحواس في شعر النوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي:

#### 1- تعريف الحس في اللغة والاصطلاح:

#### -الحس لغة:

الْجِسُ والْحَسِيسُ: الْصَوْتُ الْخَفِيُّ؛ قال الله تعالى «لا يسمعون حسيسها» والْجِسُّ بكسر الحاء: من أحْسَسْتُ بالشيء. حَسَّ بالشيء يَحُسُّ حَسًّا وحِسًّا وحَسِيسًا وأحَسَ به وأحَّسَهُ: شعر به <sup>1</sup>.

#### -الحس اصطلاحا:

تعددت المفاهيم حول الحواس فسنحاول التركيز على تعريف شامل لوظائف الحواس جاء في التعريف «الحواس بالنسبة للإنسان هي روح الأعضاء الدالة عليها فقد يفقد البصر وتبقى أداته العين في الوجه، ويفقد السمع وتبقى الأذن، ويفقد اللمس حين يصيب الأطراف شلل، وقد تتبادل فيما بينها الدور فالضمير له النظر، والعين قد تسمع بالرؤية، والأنف قد يشم الصوت وقد يتذوق النغم، ويتلمس النظر ويحال الفكر إلى واقع»<sup>(2)</sup>.

تتوعت طبيعة الأنداس عن طبيعة البلاد العربية، وهذا ما أدى إلى ظهور منابع جديدة للأدب والرقى والفكر، ولعل اختلافها في الأندلس وجمالها كان أحد الأسباب التي دفعت الشعراء والكتاب للتمعن في هذه الطبيعة الجميلة « ومما لاشك فيه أن الطبيعة الأندلسية الساحرة ألهمت الشعراء بتفاصيلها المختلفة، وأدت دوراً كبيراً في لفت أنظارهم إلى الأزهار والنواوير، وبهرهم جمالها المتمثل في اللون

2 - يوسف محمد عيد، الحواسية في الأشعار الأندلسية، المؤسسة الحديثة للكتاب، طرابلس، لبنان، ط3، 2003م، ص 243–244.

<sup>1 -</sup> ابن منظور، المصدر السابق، مادة (حس)، ص 470.

والشكل والرائحة، ولما تحويه من مناظر بهيجة، وأشكال بديعة، وأشذاء عبقة، ولا سيما عندما تلتقى في روض واحد.

وقد شحذت هذه الطبيعة قرائحهم ونمت مواهبهم، مما ترك أثراً طيباً في النفوس تُرجم إلى شعر يتغنى بالطبيعة ومفاتنها (1)، ولعل تلك الطبيعة أثقلت في نفوسهم نوع من أنواع المودة والألفة مع المكان ومع طبيعته الساحرة.

ولما كان الشعراء الأندلسيين متأثرين بالمشارقة فقد جاروهم في أغراض الشعر وتوسعوا بعدها لأغراض مختلفة من هذه الأغراض هو غرض الوصف، وصف الطبيعة بتقلباتها بأمطارها برعدها بورودها وزهورها وصف كل ما يتعلق بالطبيعة في شعرهم أو حتى استخدامه للتطويع لأغراض أخرى، فالشاعر المحب يصف حبيبته بالزهرة وخدها بالوردة.

أما الشاعر الذي يفخر يمدح نسله وسلالته بأطيب الروائح وأما الشاعر الذي يمدح القادة والملوك يضفى على شعره لمسة جمالية للممدوح بوصفه بأطيب الصفات التي يتسلل إليها استخدام الزهريات والنوريات في غرض مدح سماحة وعظم الممدوح.

وكانت الأندلس أرضاً خصبة للشعراء يتلذذوا بجمالها وطبيعتها الساحرة فتنوع الزهور فيها والجبال والبحار والأنهار وتساقط مياه الأمطار كل ذلك كان مدخلاً للشعراء وكان باباً لتزهر قرائحهم به « إن صور الزهريات تعطى للشاعر طاقة لا محدودة في الإبداع، تغوص في أعماق الشعراء لتستنفر كل عاطفة فيهم، إنها ظاهرة دقيقة في هذا الزخم الهائل من الحضارة المتمخضة عن ثقافات مختلفة، صور

<sup>1-</sup> عمار عبد القادر محمد شلبي، الزهريات والنوريات في الأدب الأندلسي، دراسة وصفية، ص 66.

تعكس ما يخالج نفس الشاعر نحو الجمال! جمال يخاطب كل الحواس، هي في الحقيقة مشاهد تأخذ اللب وتهز أوتار القلوب» $^{(1)}$ .

أما المقري فيعول في محاسن الأندلس وفضائلها «محاسن الأندلس لا تستوفى بعبارة، ومجارى فضلها لا يشق غباره، وأنى تُجارى وهى الحائزة قصب السبق، في أقطار الشرق والغرب» (2)، وطبعاً لا يخلو دور اللون من وضوح الصورة أكثر وإعطاء بعداً ثلاثياً للصورة « وللألوان دور فعال في إضفاء لمسة سحرية على الطبيعة فتجعلها في حلة زاهية تخطف أنظار الشعراء الأندلسيين» وتتنوع الصور من بصرية مرئية، وشمية ذات رائحة، ولمسية تعتمد على الشكل وسنورد مختارات شعرية من النوريات والزهريات في هذا الباب.

## رابعا: خصائص شعر النوريات والزهريات في الأندلس:

تتميز النوريات والزّهريات مجموعة من الخصائص فبعد دراسة نماذج لشعراء القرن الرابع والخامس رصدنا أهم الخصائص والمميزات للشاعر الأندلسي في نظمه النّوريات والزّهريات.

1 بالرغم من استخدام الشعراء للنوريات والزهريات إلا أن الشعر كان مفهوماً واضحاً خالياً من أي صعوبة في الفهم، حيث استخدم الشعراء ألفاظ تخدم قصائدهم لكنها بعيدة عن الخشونة والصعوبة، مثل قول ابن هانئ الأندلسي (3):

الورد في شمامة من فــــضة والياسمين وكل ذاك عجـيب والنرجس الغض الذكى ولونـه لون المحب إذا جفاه حبيب

<sup>1-</sup> وفاء عزيز، صور الزهريات في شعر الصنوبري، دراسة أسلوبية، جامعة الحاج لخضر، قسم اللغة العربية وآدابها، 2010 ، ص5

<sup>2-</sup> المقري، نفح الطيب، ج 1، ص 125

<sup>3-</sup>ابن هانئ. الديوان. ص 90.

#### فبدت دلائل كلهن غربيب

#### فاحمر ذا وابيض ذا واصفر ذا

فالشاعر هنا أوصل المعنى الذي يريده بدون أي صعوبة في الألفاظ ووضح تباين الألوان وتنوعها.

2- استخدام المحسنات البديعية لإثراء الألفاظ واللغة، ولإثراء القصيدة مثلما استخدم ابن شهيد حسن التقسيم<sup>(1)</sup>:

#### وإفاك في زمن عجيب مونق وأتاك في زهر كريم ممتع

3الإكثار من استخدام التشبيهات المختلفة المستمدة من البيئة، لأن بيئة الأندلس بطبيعة حالها كانت بيئة جميلة، مثل قول ابن هذيل(2):

إذا ألهبته الشمس أرخاهما نسشرا فباتت هضيمات الحشا نحلا صفرا يعذبها هجراً ويقطعها كسسبرا عذارى حجال رجلت لمما شسقرا

كأن حناياها جناحا مصفق كأن سواريها شكت فترة الضنى كأن الذى زان البياض نحورها كأن النخيل الباسقات إلى العلا

فابن هذيل استخدم التشبيهات المستوحاة من البيئة دون اللجوء إلى تشبيهات غريبة متصنعة

4- تأثر شعراء الأندلس بشعراء المشارقة في الوصف، وصف الطبيعة أو وصف الزهريات والنوريات أو غيرها من الأغراض المختلفة للوصف.

من مواقف شعراء الأندلس بالنسبة لتجربتهم في شعر الطبيعة وشعر النّوريات والزّهريات اقتفاء أثر المشارقة ونظموا على طريقة العرب القدماء والتي لا تخرج عن كونها تقليدا إلا أنهم توسعوا بالقول فيها لوجود مقتضيات هذا التوسع مثل البيئة والطبيعة الساحرة لبلاد الأندلس.

-2 يحي بن هذيل. شعره. -84 - -85، ابن الكتاني. كتاب التشبيهات. ص

<sup>1-</sup> ابن شهيد الأندلسي، ديوانه ورسائله، ص 59.

# الفصل الثاني:

القيم الإيحائية والدلالية في شعر النوريات والزهريات والزهريات في القرنين الرابع والخامس للهجرة

1-دلالة النوريات على بديع صنع الله تعالى

2-دلالة النوريات على الحب

3-دلالة النوريات على الجمال

4-دلالة النوريات على الخوف والقلق والتشتت

#### تمهيد:

يعد القرنان الرابع والخامس الهجريين بادرة لتفتق شعرية الشاعر الأندلسي وبروز شخصيته الفكرية والفنية فالشعر ظاهرة تعبيرية جمالية فنية، يحدث بتأثر الإنسان بالبيئة المحيطة به، متأثر بكل ما يطبع هذه البيئة من سمات ومميزات هذا ما تجلى واضحاً في الشعر الأندلسي.

وعليه تصبح دراسته دراسة شيقة وغنية لذلك فإن دراسة الأدب الأندلسي الذي عنى بدراسة الزهريات والنوريات يعد من أمتع أنواع الدراسة « ولقد تأثر شعراء الأندلس بما حوته بيئتهم من مظاهر في الطبيعة واتجاهات في السياسة وبما أفصحوا عن تأملاتهم وأفكارهم وما سيطر من ظواهر على مجتمعهم وكان تأثرهم بالطبيعة أشد وأقوى فللطبيعة أثرها الواضح في الشعر العربي منذ العصر الجاهلي غنى لها الشعراء وتغنوا بها ووقفوا أمام مختلف مجاليها ووهبوها أحساسيهم مستجلين جمالها متأملين روائعا في السماء والماء وفي المراعى الخضر والجنان الزهر وفي الصحراء القاحلة والمزارع الناظرة ووصفوا حر الصيف وزمهرير الشتاء واستقبلوا الربيع الضاحك» (1)،

والحديث عن جمال الأندلس وطبيعتها يحوى الكثير والكثير « إن بأرض الأندلس من الخضب والنضرة وعجائب الصنائع وغرائب الدنيا ما لا يوجد مجموعه غالباً في غيرها» (2).

<sup>1-</sup> سعد إسماعيل شلبي ، البيئة الأندلسية وأثرها في الشعر عصر ملوك الطوائف، دار نهضة مصر، القاهرة، ص 67

<sup>2-</sup> الأمير شكيب أرسلان، الحلل السندسية في الأخبار والأثر الأندلسية، دار الحياة، بيروت، 1355هـ، ج1، ص 229.

وبما أن المناظر البديعة الجميلة هي وحدها من خلق الله تعالى وتفضله على عباده وبما يلهم به الإنسان وعقله فقد اهتم الولاة الأندلسيين أشد الاهتمام بالبلاد وبالطبيعة واهتم أصحاب الشرطة بالرياض والبساتين حيث بني الناصر مدينة الزهراء وهي «مدينة عظيمة مدرجة البنيان، مدينة فوق مدينة، سطح الثلث الأعلى يوازى على الجزء الأوسط وسطح الثلث الأوسط يوازى على الثل الأسفل، وكل ثلث منها له سور، فكان الجزء الأعلى منها قصوراً يقصر الوصف عن صفاتها، والجزء الأوسط بساتين وروضات والجزء الثالث فيه الديار والجامع» (1).

ولقد سمى المنصور بن أبي عامر بناته بأسماء الزهور (2)، أما عبد الملك بن أبي عامر بن أبي المنصور فعبّر عن حبه للزّهريات حينما نظم شعرا في الربيع، حيث يذكر الخيرى والزهر وفى أنواع النواوير المختلفة (3)، فحينما تناظر السماء بهيبتها والأرض بصلابتها والماء بعذوبته والجبال بثقلها والكون بنوره وزهوره، كل هذا يدل على وحدانية الله تعالى.

وكما استخدم الشعراء النواوير في التعبير عن وحدانية الله بتفرد النواوير بالصفات الجميلة والألوان الزاهية، وظفوها أيضاً في التعبير عن الجمال الذي هو يخص جمال الوجه أو جمال الرياض والحدائق وعبروا به عن حبهم لمحبيهم سواء أكان الغرض من هذا التعبير عن الحب مدحاً أو غزلاً أو وصفاً وكذلك قد دخلت النواوير في شعرهم للتعبير عن القلق والخوف.

<sup>1-</sup> الإدريسي، زاد المسافر وغرة محيا الأدب السافر، إعداد وتعليق عبد القادر محداد، دار الرائد العربي، بيروت . 1980، ص 212

<sup>. 33</sup> صام، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، + 4 ص-2

<sup>5</sup> ينظر: ابن عذارى. البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق 5 س كولان، ليفبروفنسال، مطبعة دار الثقافة، 5 ص 5 دار الثقافة، 5 ص

وفي هذا الفصل أتناول التعبير عن كل فكرة من هذه الأفكار عن طريق أربعة مباحث، ولعل أهم النواوير التي ورد ذكرها في هذا الفصل هي الآس والياسمين والبهار والبنفسج والخيري النمام والنرجس الأصفر والورد وسوف أتناول تعريفاً مبسطاً عن كل نوع من هذه النواوير.

## أولا: دلالة النوريات ولزهريات على بديع صنع الله

اهتم الشعراء، والتفتوا لبيئتهم الجميلة المحيطة التي خططت بتخطيط هندسي بديع من الله سبحانه وتعالى وجه به عقول أبناء هذه الأمة إلى أن يبدعوا إبداعاً في العمارة والفنون بكافة أنواعها، والاعتناء بالحدائق وتزيينها، مما انعكس على الشعراء فجعلوا من الوصيف غرضاً من الأغراض التي تحدثوا عنها حيث « أضفت الحضارة الجديدة الوافدة على الأندلس من الرقى ما جعل سكانها يحافظون على روح الجمال الطبيعي في بلدهم وينمونه ويزيدون فيه، فأصبحت الأندلس أغنية عذبة في فم الشاعر ينشدها وهو بين ظهرانيها، وأنشودة ساحرة يرددها إذا لوعه شوق الاغتراب عنها  $^{(1)}$ ، ومما سبق نستدل على قدرة الله تعالى فى خلقه فهو سبحانه وتعالى تتجلى عظمته في جميع مخلوقاته في تلك الزهرة الصغيرة التي هي ما زالت برعماً ناعماً في جمالها في شدة روعتها وفي حسن تفاصيل خلقها وتكوينها في أدق التفاصيل التي تتعلق بها، فالنواوير ليست واحدة وتختلف اختلافاً من واحدة الأخرى فتلك صفراء وأخرى خضراء وغيرها بيضاء وحمراء وبالطبيعة فإن تأثر الشعر بكل هذا شئ طبيعي « الشعر العربي لا يختلف عن أشعار الأمم الأخرى فقد نما وازدهر منذ طفولته في أحضان الطبيعة وقد كان صدى عميقاً لهذه البيئة العربية في أيام خصوبتها أو جدبها فالطبيعة هي ملاذ الإنسان وصدره الحنون متى ما ضاقت نفسه

67

<sup>1-</sup> أبو عودة، نادية صالح راشد، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي في عصر الخلافة، ص 11.

اتسع في حضنها له»(1)، ومن الأمثلة التي يحتذي بها في الدلالة على وحدانية الله عز وجل أبو نواس في هذا الباب $\binom{2}{}$ :

> تأمل في نبات الأرض وانسطر عيون من لجين شاخصات على قضب الزبرجد شاهداتٌ

إلى آثار ما صنع المليك بأحداق كما الذهب السبيك بأن الله ليس له شريك

اتخذ الشاعر أبو نواس الأزهار فرصة لتعظيم الخالق ومناسبة للتأمل في بديع خلقه، حيث تتجلى عظمة الإله الواحد الأحد في كل جزء من أجزاء الطبيعة وقد تأثر الشعراء الأندلسيون وكان هذا الشعر أنموذجا أو صورة كاملة في توحيد الله عزوجل استقى منه الأنداسيون نظرتهم وفي هذا الصدد قال ابن حزم الأنداسي: 3

تدبر من الباني على الأرض سقفها وفي علمها معمورها وقلفارها ومن صير الألوان في نور نبيها فأشرق فيها وردها وبيهارها فمنهن مخضر يروق بــــصيصه ومنهن ما يغشى اللحاظ احمرارها ومن رتب الشمس المينر ابيضاضها غدواً ويبدو بالعشى اصلفرارها

في هذه الأبيات دعوة إلى التأمل في خلق الله في الأرض، وفي بديع الأنوار والأزهار، المختلفة الأشكال والألوان، من الأخضر والأحمر والأبيض والأصفر، كلها في تناسق وتمازج كوني لا اختلال ولا نقص ولا عيب فيه، وفي نفس السياق يرى

<sup>1-</sup> وفاء عزيز، صور الزهريات في شعر الصنوبري، ص5.

<sup>2-</sup> أبو نواس، الديوان، تح: بهجت عبد الغفور الحديثي، هيئة أبو ظبي للثقافة والتراث، دار الكتب الوطنية، ط1، 2010، ص 715.

<sup>3-</sup> ابن حزم الأندلسي، طوق الحمامة، في الألفة والألاف، تح: الطاهر أحمد مكي، دار المعارف، مصر، ط5، 1994، ص191-192.

الشاعر أبو عامر بن مسلمة في صورة يبدي فيها عجيب خلق الله عز وجل وبديع صنعه قائلا(1):

> وسوسن راق مرآه ومخبره كأنه أكؤس البلور قد صنعت وبينهما ألسن قد طرفت ذهباً كأنه خلاق ميم في تسعقفه

وجل في أعين النظار منظره مسدساتٍ تعالى الله مظهره من بينها قائمٌ بالملك تـــؤثره مداده ذوب عقيان يصفره

افتتن الشاعر بصورة السوسن جمالا وجلال في أعين الناس ينير كالبلور متناسق ومنسجم ليبهر الرائى إليه من هذا الجمال. وقال ابن دراج القسطلي  $\binom{2}{2}$ :

يُبَشِّرُنَا أَنَّهُ قَدْ قَصِرُبُ بَهَارٌ يَروقُ بِمِسْكٍ ذَكِيٍّ وصُنع بَديع وخَلْق عَـجَبْ لَنَا فِضَّةً نَصوَّرَتْ بِالذَّهَبِ

وهذا بَشيرُ الربيع السجديد غصونُ الزَّبَرْجَدِ قَدْ أَوْرَقَتْ

انبهر ابن سراج بنور البهار الذي بشر بقدوم الربيع، ليتضوع بنفح زكي يدل على بديع صنع الباري، وغصون الزبرجد قد أورقت وأخضرت لتبدو كأنها فضة مجلوة من جمالها وبهائها وفي نفس الصدد قال في الورد $(^3)$ :

> قد جاء بالنارنج من أغــصانه وكساه مولانا غلائل سيسيف من بعد ما نفخ الحيا من روحــه إن كان أبدع واصف في وصفه

وبخجلة المعشوق من وجناته يوما يـــسربله دماء عداتها فيه وعرف المسك من نفحاته فلقد تقاصر عن بديع صفاته

<sup>1-</sup> هنري بيرس، الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، ترجمة طاهر أحمد مكي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط1، 1988، ص 157.

<sup>2-</sup> ابن دراج القسطلي، الديوان، تح: محمود على مكي، منشورات المكتب الإسلامي بدمشق، سوريا، ط1، 1961، ص 138.

<sup>3-</sup> ابن دراج القسطلي. الديوان. ص 141.

وثمرة النارنج – وهي عالقة على أغصانها الطرية – تُمْتِع النظر، وتستولي على الفؤاد، كما استولت على لب الشاعر خلع الشاعر على النارنج أحاسيس إنسانية وقيماً وجدانية فالنارنج قد جاء خجولا متشوقا ما يظهر جمالها وروعة الخالق في بديع صنعه الذي يحيل إلى روعة الخالق وعظمته جل وعلا.

وقال أيضا<sup>(1)</sup>:

هَلْ نَبَّهت وَقعاتُ الطَّلِّ عينَ عَمِ الصَّفِيّ وقلبُ الحاضرِ الصَّفِيّ وقلبُ الحاضرِ الصَّفِهِم

فَسَلُ أَزَاهِيرَ رَوضِ الحُسن غِبَّ ندىً فَي كُلِّ حُسن لهُ مَعنى تشاهدُه عينُ

وأما اختلاف الروائح فحدث عنها فزهر البنفسج رائحة غير الياسيمن غير الآس، فكل نوارة تختص بما يخصها برائحتها وشكلها وجمالها وطلتها وحضورها، في ذلك نرى عظمة الله سبحانه وتعالى تتجلى لعباده في مخلوقاته حتى إن أمعنت النظر فيها تأملتها مطولاً ثم دون أن تدرى تجد نفسك توحد الله سبحانه وتعالى في بديع خلقه وعجائب قدرته ألا يستحق ذلك كله أن نتأمل فيها وأن يجعلنا ذلك نتقرب له أكثر ونؤمن به أكثر، فلا بشر لديه القدرة على صنع مثل هذا الجمال فسبحان من جعل التأمل غرضاً نصل ونستدل من خلاله على وحدانية الله تعالى وعلى جزائه وعطائه لعباده الصالحين الموحدين له سبحانه وتعالى «فروح وريحان وجنة نعيم» وعطائه لعباده الصالحين الموحدين له سبحانه وتعالى «فروح وريحان وجنة نعيم» وسورة الواقعة الآية 89.

### ثانيا: دلالة النوريات على الحب

تمثل الأزهار بدلالاتها ذلك الحنان بلا حدود، والصدق والوفاء بلا قيود، تترجم أحرف الأشواق على شفاه العشاق، وبسمات الأمل في قلوب المحبين والشعراء فهي

<sup>1 -</sup> ابن خاتمة الأنصاري، الديوان، تح محمد رضوان الداية، ط1، دار الفكر المعاصر، 1994م، ص 193. -2 سورة الواقعة. الآية 89.

رسلوهم في الألفة والمحبة، وللتعبير عن مشاعرهم وعواطفهم ومعاطفهم وفي ذلك قال المعتمد بن عباد بلغة الحب والأزهار (1):

وليل بسد النهر لهوا قطعته بذات سوار مثل منعطف البدر لفت بردها عن غصن بأن منعم نضير كما انشق الكمام عن الزهر

يلفت الشاعر القول عن تلك العاطفة المتجيشة في قلبه جراء لقائه بمحبوبه وفتنته به في ليله قرب نهر فكانت تلك اللقيا مع المحبوبة كأنها الأكمام المنشق عن الأنوار بجمال وعذوبة تلفت إليها العيون والمقل وفي دلاله النوريات عن الحب، حيث قال أبو الفضل الدارمي التميمي<sup>(2)</sup>:

يزرع وردا ناضرا ناظري في وجنة كالقمر الطالع أمنع أن أقطف أهارها في سنة المتبوع والتابع فلم منعتم شفتي قطفها والحكم أن الزرع للزارع

وتعد هذه حيلة من حيل الفتوى الفقهية الغرامية، والتي تحتمل عدة إجابات وتأويلات مع احتفاظها بالإيقاع، وفق حوار عاطفي تغلبه عبارات الحب ومعانيه ووسائطه، كالأزهار، والأنوار، والألوان المختلفة.

أما أبو القاسم بن شبراق يصف وردة تتفتح قائلاً إن الوردة تخجل إذا ما نظرت إليها العيون هذا الخجل تراه واضح في حمرة أوراقها الجميلة، وردة قد جعلت دموعي تتزل شوقاً لحبيبتي التي خدها مثلها مقترن بالجمال والاحمرار والحياء فيا وردة يقر لها الدهر بالكرم منبتك الغصون والرياض الجميلة تستر عن العيون حياءها الشديد أما عرفها الجميل الذكي يملأ المكان سكون تستر وجهها الجميل ببرقعها وتستقبلنا

•

<sup>1-</sup> المعتمد بن عباد. الديوان. ص 68.

<sup>2-</sup> المقري، نفح الطيب، ج 3 ص 112.

بكل فتنة وفن مثل الفتاة الخجولة التي ترتدي البرقع حتى لا يُرى وجهها الجميل، قال(1):

خجلت إذ تأملتها الصعيون وردة وردت دموعى شصوقاً بنت غصن يقر بالكرم الدهر واستسرت عن العيون حياء سترت وجهها ببرقعها واسكالفتاة الحيية انتقبت كصي

خجلاً في احمرارها يـــستبين للتى خدها بها مـــقرون لها فى رياضها والــغصون وعرا عرفها الذكى ســكون حيفانا من الفتون فـنون لا يرى وجهها الجميل المصون

### ثالثًا: دلالة النوريات على الجمال

ولما « وهب الله الأندلس طبيعة ساحرة ووافرة جمالاً جبالها الخضراء وسهولها الجميلة وتغريد طيورها على أفنان أشجارها كان ذلك له أثره في جمال الأندلس التي شغفت بها القلوب وهامت بها النفوس ومن هنا نجد تعلق الأندلسيين بها يسرحون النظر في خمائلها وأخذ الشعراء والكتاب ينظمون درراً في وصف رياضها ومباهج جنانها»(2).

فشعر الطبيعة هو الذي يمثل بعض ما اشتملت عليه في جو طبيعي يزيده جمال وخيال الشاعر كما نلاحظ في هذه الأبيات نرى أقمار النرجس في رياضنا بخلاف السماويات يطاولن الشموس يقول الفقيه أبي عثمان بن البر اسقني روح النفوس أي الخمر واجعلني أذوق انسها وهل علينا شمس الشموس ببدرها أي الخمر برغوتها البيضاء الشهباء وأقبل علينا بكاسها الذي يبعث في القلب المسرة، قال(3)

<sup>128</sup> صان عباس. المرجع السابق، ص-1

<sup>2-</sup> المصاروة، ثامر إبراهيم، الطبيعة في الشعر الأندلسي، مدونة إيلاف، ط1، 2009، ص 89.

<sup>3-</sup>يوسف عيد. المرجع السابق. 104

ولين بماء المزن فى المزج مسها وأجر علينا بالمسرة كالمساسها خلاف السماويات جاوزن شمسها إذا بز سحبان البرايا وقلسها

ألا سقنى روح النفوس وأنسها وشعشع لنا شمس الشمول ببدرها فأنت ترى أقمار نرجس روضنا محاسن لو وافت أخي العلا باقلا

و للوزير أبي عامر بن مسلمة قطعة غريبة التشبيهات، عجيبة الصفات، قائلاً: لقد جاء الربيع، الذي منظره رائق، فهذا النرجس الذي تعلو قامته، ويتجل في حسنه عن أي رفعة، كأنه عين تشكو قلة نومها، وهجوعها كأنها كف كافورة جاءت بكأس تبر إلى الربيع أو كأنه شعلة نار في وسط الماء جسد من ثوبه النصوع أي ثوب ناصع اللون، قال(1):

بمنظر رائق بسديع وجل في حسنه الرفيع الى الحيا قلة الهجوع بكأس تبر إلى السربيع جسد من ثوبه النصوع

قد جاءنا رائد السربيع هو البهار الذي تسعلى كأنه مقلة تشكى أكف كافورة قد أومست أو شعلة النار وسط ماء

أما ينشد قائلاً أما ترى الرياض دبت فيها الحياة فبدا النرجس الجميل ملحوظ الوجود منذ أشرق الربيع وحلت الحياة فيه مثل العيون التى رنت أشفارها درراً لكن أناسيها صفراء مثل اليواقيت، يقول أبو جعفر بن الآبار (2):

للنرجس الغض فيه لحظ مبهوت لكن أناسيها صفر اليـــواقيت

أما ترى الروض راضاه الحيا فبدا مثل العيون رنت أشفارهــا درر

<sup>2 -</sup> فوزي سعد عيسى. شعراء أندليون منسيون. 217، المصدر نفسه، ص 105.

<sup>2-</sup> الركابي، جودت، المرجع السابق، ص 108.

# - دلالتها على جمال المرأة:

لطالما ارتبطت الأزهار عبر العصور بجمال المرأة ورقتها وعواطفها حتى اقترنت الأزهار بأسماء بعض النساء كالسوسن والوردة وصفاتها الجميلة، قال ابن خفاجة (1):

# الروض وجه أزهر والظل فرع أسود والماء ثغر أشنب

واصفا جمال معشوقته وقد جسد هذا الجمال في الطبيعة وهذا فيه إشارة لأهم رمزيات الطبية في الشعر الأندلسي وهو تجسيد المعنويات في الطبيعة الصامتة وإن نخص في هاته الدراسة الزهرة دون غيرها من الطبيعيات فنبرز أهم تجلياتها في الشعر الأندسي، قال ابن خفاجة(2):

أَلَم يُسَقِّيني سُلافَةَ ريــــقِهِ وَطَوراً يُحَيِّني بِآسِ عِذارِ فَنِلتُ مُرادَ النَفسِ مِن أُقحُوانَةٍ شَمَمتُ عَلَيها نَفحَةً لِعَرارِ

ويظهر جليا من هذا البيت كيف عبر الشاعر عن محبوبته فرمز لها بالأقحوانة دون التصريح بإسمها، فقد اكتفى بتلميح لها، وقوله أيضا<sup>(3)</sup>:

وَاللّيلُ مُشْمَطُّ الذَوائِبِ كَــبرَةً
ثُمَّ انتَنى وَالسُكرُ يَسحَبُ فَرعَهُ
تَندى بِفيهِ أُقحُوانَةُ أَجــرَعٍ
وَتَميسُ في أَثوابِهِ رَيــدانَةٌ
نَفّاحَةُ الأَنفاس إلّا أَنّـــها

خَرِفٌ يَدُبُّ عَلَى عَصا الْجَوزاءِ وَيَجُرُّ مِن طَرَبٍ فُضول رِداءِ قَد غازَلَتها الشَّمسُ غِبَّ سَماءِ كَرَعَت عَلَى ظَمَإٍ بِجَدوَلِ ماءِ حَذَرَ النَوى خَصفاقةُ الأَفياءِ

<sup>1-</sup> ابن خفاجة، الديوان. ص289.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 110.

<sup>3-</sup> ابن للبانة الداني الديوان، تح: محمد مجيد السعيد، دار الراية، عمان، الأردن، ط2، 2008، ص 65.

ثم نرى ابن خفاجة يجنح عن التصريح لتلميح واصفا ليله معطيا إياه تلك الصورة الفنية المنقطعة النظير متغزلا بمعشوقته معبرا عنها في قصيدته بالريحانة والأقحوانة دون التصريح باسمها فهو يصفها من خلال وصف الزهرة وكأنه يُجسد محبوبته في الزهرة وقد حضيت المرأة من النصيب الأوفى في الوصف والذكر فكانت لطالما هي التي يُرمز لها وشاعر الطبيعة يرى في المرأة ظلها وجمالها فقد وصفوا المرأة بالجنة والشمس , بل إنهم ((إذا تغزلوا صاغوا من الورد خدوداً ومن النرجس عيوناً ومن السفرجل نهوداً ومن قصب السكر قدوداً ومن قلوب اللوز وسرر التفاح مباسم ومن ابنة العنب رضابا)).(1)

وكانت رمزية الزهريات أبلغ ماقيل في الغزل لمشابهة المرأة لزهرة في جمالها ورقتها وعذوبتها وحسنها وبهاء منظرها فكانت جلاء الهموم عن النفوس، قال ابن للبانة الداني<sup>(2)</sup>:

خدا يذوب من الحياء فيقطر فعلاه لون مثل لوني أصفر تتغير الأشياء لا يستغير والورد تحت الظل فيه مشبه وكأن نرجسها أصيب بروعتي فكأنما الريحان روحي كلما

فنرى جليا رمزية المرء عند ابن نباتة فهو يصف معشوقته ونفسه في موكب زهري مهيب جزل اللفظة متين الأسلوب فيرمز لمحبوبته بالورد والنرجس ويرمز لنفسه بالريحان وكأن قصة حبهما حديقة من الزهور

75

<sup>1 -</sup> جودت الركابي. في الأدب الأندلسي. 132 - 133، نقلا عن المقري. نفح الطيب. ج1 ص 223.

# - دلالتها على جمال العمران والقصور:

كان للقصور مكانة ونصيبا من النوريات والزهريات، التي زينت أروقتها وأفنيتها، فكانت علامة على الجمال بألوانها وعطورها، ما شد قريحة الشعراء لهذا الجمال الذي ارتبط بالأزهار وكانت علامة له وفي هذا قال المعتمد ابن عباد<sup>(1)</sup>:

تُشيرُ الثُربِّا نَحوَنا وَنُـــشيرُ غيورَين وَالصَبُ المُحِبُ غَيورُ

فَيا لَيتَ شِعري هَل أَبِيتنّ لَـــيلَةً أَمامى وَخَلفى رَوضَةٌ وَغَـديرُ بِمُنبَتَةِ الزَيتونِ مورثةُ الــــعلى يُغنّي حَمامٌ أَو تَرنُّ طُــيورُ بزاهِرها السامى الذُرَى جادَهُ الحَيا وَبِلِحُظُنا الزاهي وَسِعدُ ســعودهِ تُراهُ عَسيراً أَو يَسيراً مَ نَالُهُ إِلَّا كُلِّ ما شاءَ الإِلَهُ يَ سيرُ

ولقد كان المعتمد يتردد على قصر أبيه الزاهر ثم أقام قصرا أخر وعمد إلى تزينه وتلوينه بأنواع من الأزهار لتكون شاهدة على هذا الجمال والأهبة والفتنة المتجلية في روعة الطبيعة وعناصرها.

وتغنى أبو الفضل بن شرف بجمال مدينة برجة وهي ضيعة في أقليم المرية تحدق بها الازهار والأنوار والأشجار الكثيفة<sup>(2)</sup> (بحر المتقارب):

> إذا جئت برجة مستوفزا فخذ في المُقام وخلِّ السفرْ رياض تعشقها سندس توشت معاطفها بالزهر مدامعها فوق خدي ربا لها نظرة فتنت من نظـــر وكل طريق اليها سقر

وكل مكان بها جــنـة

<sup>-1</sup> ابن بسام الذخيرة. المرجع السابق. ص 75.

<sup>2</sup> ابن ابن شرف القيرواني. شعره. جمع وتقديم ودراسة أشرف محمود نجا. دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر. الإسكندرية. ط1. 2008. ص 61.

أما ابن دراج القسطلي يقول في مدح المظفر بن أبي عامر، يقول لقد دعيت إلى الشرب فاصغ لداعى الطرب ولقد طاب لك الدهر فاشرب وطب وتباشير الربيع الجديدة قد جاءت وحلت فالبهار أي النرجس حلوملئ برائحته الكون فانظر إلى صنيع الله سبحانه وتعالى أما الغصون فقد أورقت لنا فضة تلمع نوراً مثل الذهب إذا جمعت مع بعضها في حبال لأصبحت كالحرير الذي تراه يلعب أمامك فمن حقها إذن أن ترى الشاربين حتى كان من حقها أن ترى هذا الملك المليك الذي أينعت في عصره فبسبب شمائله طاب لنا العيش وألف، قال(1):

> دعيت فاصغ لداعى الطرب غصون الزمرد قد أورقـــت إذا جمعت في حبال الحريسر فمن حقها أن تري الشاربين ونيسألوا الله طول البقاء

وطاب لك الدهر فاشرب وطب وهذا بشير الربيع السجديد يبشرنا أنسه قسسد قرب بهار يروق بمسك ذكيى وصنع بديع وخلق عجب لنا فضـــة نورت بالذهــب وقامت أمامك مثل اللعب وقد نفقت ســوقهم بالنخب لعبد المليك مسليك العسرب فلولا مجالسه لم تـــرق ولولا شمائله لم تطــب

وله أيضاً مقطوعة كتب بها إلى أبى وقاه الله قائلاً يا أيها الشخص الذي ما زال جوده موجوداً يظهر كما يظهر ضوء النهار يا من استخدمت أموالك استخداماً جعل القطار يخرج عن مساره أرسلت إليك نوبرات البهار الصغيرة مثل الفضة المحاكاة فهي كالدر الذي ينسل منه ياقوتات فاقعة الاصفرار أو كالماء الذي يجري إذا تأملته مثل ضوء النار فهو ناهر باهر فعوضاً عن ذلك باسم البهار كما انبهر

<sup>1-</sup> العناني، زهر، المرجع السابق، ص 104.

بك العلى فألبست البدر ثوب السرار فإنك تسد حاجة كل محتاج وتقيه صروف الردى لأنك تدار في كل أمر مدار، قال(1):

أيا ماجداً لم يزل جوده ويا من أحل بأم ويا من أحل بأم واله بعثت إليك بنور البهار هو الدر نظم من بينه أو الماء صير من فوقه نهار ولكنه بولا العلى كما بهرت منك سيما العلى بقيت ووقيت صرف الردى

يلوح كما لاح ضوء النـــهار سماحاً أخل بصوب القـــطار حكى فضة حول محض النضار يواقيت فاقعة الاصــفرار إذا ما تأملته ضــوء نــار فعوض من ذلك باسم البـهار فألبست البدر ثوب الســرار فإنك في كل أمر مـــدارى

فنرى أبى بكر بن القوطية يقول زمرد أورقت أغصانه درراً فغدا كالراحة البيضاء منشقاً يقولوا عنه ياقوتة صفراء فاقع لونها مثل التبر الذي يجرى فوق الفضة هو مثل النهار هناك من يدعوه بالبهار أي النرجس ودعوه بالبهار حتى يهجنوه وقد حوى قصبات السباق إذا بهرا مثل مقلة دب خالطها النوم فدنقت لكنه لم يذق مع ذلك طعماً للنوم، قال(2):

زمرد أورقت أغصانه دررا يقل ياقوتة صفراء فصانه دررا هو النهار ولكن رد نقطته ثمت دعاه بهاراً كى يهجنه كمقلة دب في أجفانها وسن

فراح كالراحة البيضاء مسنفطرا كأنها التبر من فوق اللجين جرى مكيدة تحته النوار إذ وغسرا وقد حوى قصبات السبق إذ بهرا فدنقت غير أن لم يدر طعم الكرى

<sup>1-</sup> عيد يوسف، مرجع نفسه، ص 105.

<sup>2-</sup> المصاروة، ثامر إبراهيم، المرجع نفسه، ص 106.

وله أيضاً قطعة بعث بها إلى الوزير أبى عامر بن مسلمة قائلاً يا أيها البهار بلغ ريحانة العلا والمكارم أي الوزير أبى عامر بن مسلمة الكريم ابن الأصول وابن الكرام لقد بعثنا إليك يا خير ناش بالدنانير فوق الدراهم بعثنا لك بهاراً يحكى جمالك وحسنك وحكى رائحتك الجميلة الطيبة التي نتنسمها نشتكى الظمأ لكن يدك فيها الروى من العطش فإذا لم ترو فأنت ظالم أدامك الله للمهرجانات والأعياد والنيروز سالماً من دون أي حوادث، قال(1):

قل لريحانة العلا والمسكارم قد بعثنا إليك ياخير نساش لم يسس طبع هذه جعفر قب ببهار حكى جمالك حسسنا يتشكى الظما وفى يدك السردمت للمهرجان والعيد والني

والكريم النجار وابن الأكارم بالدنانير فوق محض الدراهم طولا ضرب تلك راحة قاسم وحكى عرفك الذكى لناسم عن فإن لم تروه كنت ظالم

فرد عليه الوزير أبو عامر بن مسلمة بديهة بأبيات تشاكلها براعة وتشابهها براعة قائلاً في النرجس الطري الجميل شبه للاخفاء به للأشخاص النيرين لا يراه إلا من طلعهه زاهر فصفرة الشمس أعطته من صفارها وقد أخذ مسحة من بيض القمر كأن ياقوتة صفراء طبعت في أغصانه لونها حولها ست من اللؤلؤ فهذا الحسن لا يدل إلا على إتقان صانعه فسبحان الله مبدع الأخلاق والصور، قال(2):

في النرجس الغض شبه لاخفاء به فصفرة الشمس قد ردته صفرتها كأن ياقوتة صفراء قد طــــبعت

للنيرين يرى في طالع الزهـــر وقد مبيضه من صفحة الــقمر في غصنه حوله ست من الدرر

<sup>1-</sup> المصاروة، ثامر إبراهيم، المرجع السابق، ص 106.

<sup>2-</sup> فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. 210،

# حسن يدل على إتقان صانعـــه سبحانه مبدع الأخلاق والصور

ولأبي عامر بن مسلمة أيضاً قطعة موصوله يمدح فيها ذي الوزارتين قائلاً أرى في البهار النرجسي لمعانا كاللؤلؤ فالعيون تهيم به فكأن لباسه صاغ من الحدائق الخضراء بشكلين من ماء الغمام وراحة أو أراده الدهر سروراً بشخصه فأعطاه من مسائه وصباحه فحلته ذهبية اللون أذا إذا عقد وشاحه فتصبح فضية اللون فهو الجمال الذي حل به علينا الربيع وأتى ومنه نكتسى بنوره الجميل فكأنما الدهر قد تحلى وتجمل بعد عطلة بجود ابن عباد وفضل سماحه فبه تنال الآمال وبوشر برد الأمن تحت جناحه فوصف الطبيعة « يوثق الصلة بينه وبينها فشعر بالبشر يحيط به عندما يحل في مغانيها وإذا بها ذات جمال ودلال وبهاء»(1)، وهذا ما نراه متضحاً في أشعار من أحبوا وتغنوا بشعر الطبيعة، قال أبو عامر بن مسلمة (2):

أرى في البهار النرجسي تــــــلألؤا كأن الرياض الخضر صغن لباسه أو الدهر راده سروراً بشـــخصه فـحلته فــي لونها ذهــــبية جمال به حل الــــربيع عــراراه كما قد تحلى الدهر من بعد عطلة به نيلت الآمال في كل بــــغية

عيون الورى مشغوفة بالتماحه بشكلين من ماء الغمام وراحة رداءين من إسفاره وصباحه وفضية اثناء عقد وشساحه ومنه كسى لا شك نور أقاحه بجود ابن عباد وفضل سماحه وبوشر برد الأمن تحت جناحه

أما الوزير الكاتب أبى الأصبغ بن عبد العزيز قطعة أغيت في الجمال فأعيت أهل الكمال موصوله بمدح الحاجب يقول وبنفسج أي زهر البنفسج وهو جنس نباتي ينتج أزهاراً بنفسجية أو بيضاء اللون ويوجد منه 400 نوع مختلف حول العالم» ظهر

80

<sup>1-</sup> الركابي جودت، في الأدب الأندلسي، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية، 1960، ص 124.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 107.

هذا الزهر على الربي منيراً وأعطانا عطراً بلا عطار فكأنما هو متوسط حجز الفيروج الجميل أما بساطه فهو الأشجار الخضراء يأتي في وقت الزيارة قائماً وقد انحني لما أتاه الوحى بأسراره هو مثل المسك الذلى خلق بأوراق لونها سبحانه من صنع الجبار أو هو رقعة زرقاء من كبد السماء في يوم صحو أصبح فتنة للأنظار أو هو مثل الحسناء التي تحسب وسطها للزعفران مواضع الآثار أو هو لجة كحلاء هزتها الصبا فتكسرت بمقدار لينا وكل هذا يصف البنفسج وجماله ويعدد التشبيهات في حسن نور البنفسج ثم يمدح الممدوح قائلاً أنه مثل الدرع الذي ينبرى للفتك بالكفار فهو يملك قلب أسد بين ضلوعه أما وجهه فهو قمر من الأقمار إذا ظهر في الصبح داج مظلم أما إذا عفا فالليل في إسفار، قال $^{(1)}$ :

> وبنفسج أربى على النــــوار فــكأنما أعـــــلام فــــى فيروزج وإفاك في وقت الزبارة قـــائماً أو رقعة زرقاء من كبد السسما أو لمة الحسناء تحسب وسطها أو لجة كحلاء هزتها الصـــبا أو درع حاجبنا أتته صــــقيلة ملك قلوب الأسد بين ضلوعه فإذا سطا فالصبح داج مسظلم

وأفادنا عطراً بلا عـــطار وبساطه في خضرة الأشجار وقد انحنى للوحى بالأسرار هو مسكة خلقت لها أوراقهها في لونها من صنعة الجبار في يوم صحو فتنة النطار للزعفران مواضع الآثــــار فتكسرت ليناً على مسقدار وقد انبرى للفتك بالكفار وبوجهه قمر من الأقـــمار واذا عفا فالليل في إســـفار

أما أبو عامر بن مسلمة كتب إلى ذي الوزارتين أبي أيوب بن عباد قائلاً (2):

<sup>-1</sup> الركابي جودت، في الأدب الأندلسي. ص 109.

<sup>2-</sup> فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. 203 .

يامن تحلى به الفخ ر والسناء يستوج باب الغنا غير مرتج ومن بـــجود يـــديه على رياض البنفسج إذ انتشيت فيعرج فى ثوب أرض مدبج تجد به روض حـــسسن مدامة تــــتوهج فثم فاعكف وبياكر تـــری زمــــرداً أرض منه اليواقيت تسنتج كأنه لجة البحــــــر غاض فيها ملجج فاخـــرج الــزرق لــكن بغيرها لم يـــعرج أيوب الـــمتضرج حــــکی حســـام أبی

يرى الشاعر بأن ممدوحه مثال للفخر والسناء تاج على رأسه ومن هو كريم وكرم يديه باب غير مغلق ومن بطيب ثناه نار العلا تتأجج إذا انتشيت فكأنما مر على رياض البنفسج تجده في ثوب

حسن ويمشى في أرض حسنة مدبجة فتراه في الأرض زمرداً تخرج منه اليواقيت كأنه لجة خاض فيها البحر ملجج فأخرج الزرق لكنه لم يعرج على غيرها يحكى عن سيف أبى أيوب المتضرج.

وللفقيه أبو الحسن بن على اخترع موصولاً بمدح ذي الوزارتين أبى عمرو عباد يقول يا حبذا نور البنفسج ويا جمال منظره البديع المبهج فهو كالحياة للمريض أما عطره ونسيمه ومنظره فهو يؤنس المتيم أما نوره فهو كالغصن في الصدر لمن يحب أن يختلس النظر وينظر ويراقب فحمر اليواقيت وصفرها متآلفين يحكوا عن لونه

المتلطخ فلو نظمته الحاليات لأشرقت وأينعت جواهره في كل قرط ترتديه النساء فمحاسنه من حسن عباد الرضا أما لألاؤه فهي وجهك المشرق المضيء، قال<sup>(1)</sup>:

وأحبب بمرآه البديع وأبهج ومنظره أنس المتيم والشهل لمختلس سهو الرقيب ومدمج تألفتا في لونه السمتضرج جوهره في كل قرط ودمسلج ولألاؤه من مجهه السمتبلج

ألا حبذا المحبوب نور البنفسج حياة وروح للعليل نـــسيمه ونواره كالغصن في صدر أغـيد وحمر اليواقيت الوضاء وصفرها فلو نظمته الحاليات لأشرقــت محاسنه من حسن عباد الرضا

وله بيتان يقول إذا ما نواوير البنفسج ظهرت وطلعت فهي في الأرض مثل الجواهر المنثورة فرأيت السماء توشحت درع خضرة عليها نجوم طوالع مثل المسك، قال(2):

إذا ما نواوير البنفسج أطلعت جواهرها في الروض نثراً بلا سلك رأيت سماء وشحت درع خضرة عليها نجوم طالعات من المسك

ولأبي جعفر بن الآبار له قطعة جيدة مدح فيها الحاجب المنصور قائلاً لقد أتى الزمان بمدامة لم تولد ولم يأتي لها مثيل من قبل أفلا ترى فم الثرى باسماً ضاحكاً لك عن مراد مونق أي مرتب أنيق فهذا هو البنفسج يملئ الرياض كأنه من شدة جماله وتناسقه مثل أجنحة الفراش المتآلفة الجميلة المتناسقة والفراش معروف بجمال ألوانه وتناسقها فهذه الرياض الجميلة يظل المرء متعبداً سارحاً متأملاً في جمالها وشدة حسنها مثل بني عباد الأعلياء الشرفاء فتزهى بهم المحافل والجحافل دلالة على شدة شجاعتهم وكرمهم وطيب أصلهم ثم يكمل ثناءه على الحاجب قائلاً

<sup>1-</sup> الركابي جودت، المرجع السابق، ص 110.

<sup>2-</sup> الركابي جودت، المرجع نفسه، ص 111.

الحاجب المحجوب ويصفه بالصفات الجميلة كطهارة عرضه وكرمه فهو مثل الجواد أي سريع إلأى الكرم ثم يقول سيوفه الصلبة الشديدة وحدتها تغتك بأعدائه أما رمحه فيلبس المشركين ثوب الحداد على من فقدوا من أحبائهم وهذا وصف يدل على الشجاعة والكرم والبسالة وعن تحلى الحاجب بالصفات الرفيعة المحمودة، قال(1):

بمدامة لم تعد مولد عــــاد لك عن مراد مونق ومـــراد فى حسنه لعس عليه بـــاد نسقاً وقد خضبت من الفرصاد كعبادة العليا بنى عــــباد أسنى عميد للورى وعــــماد بندى جواد فى الرهان جـــواد وقناه تكسو الشرك ثوب حــداد

أما ابن دراج القسطلى فله مقطوعة يمدح فيها المنصور بن أبى عامر بادئاً مقطوعته بمدح ممدزحه المنصور وأنه أهل السكينة والسعادة على القلوب ثم أراحنا طرباً وارتياحا ثم يكمل مادحاً جمال نبات الخيرى الرائع أنه ما أجمل الشرب ليلاً بجواره فهو مشع في الليل لا يرى الصباح حتى إذا ما أتى الصباح تجده نائماً مستكيناً إما إذا جاء الليل فإنه يكبر وينمو ويفوح رائحته الجميلة كذلك حين اختار الله عبده وجعل السماح في راحتي يديه وفي صهوات الخيول وفي أدوات الرجال جعل السلاح فأصبح القربب والبعيد معاً وروى عطش السيوف والرماح بدماء أعدائه،

84

<sup>1-</sup> الركابي جودت، المرجع السابق، ص 111.

وابن دراج كما يقول إحسان عباس كان كثير الانهماك التصوير محب لاسترجاع الذكربات<sup>(1)</sup>، قال<sup>(2)</sup>:

غدا غير مسعدنا ثم راحسا يساعدنا طرباً وارتسياحا وخير فاختار شرق الغبوق ولج فليس يرى الاصطباحا فإن آنس الليل نم وفساحا فإن آنس الليل نم وفساحا كما خير الله عبد المسليك فاختار في راحتيه السماحا وفي صهوات الخيول الرجال ومن أدوات الرجال السسلاحا فعم القريب ندا والبسعيد وروى السيوف دماً والرماحا

وقال يوسف بن هارون الرمادى عن نبات الخيرى انظر إلأى هذا النبات وغرائبه الكثيرة التي تظهر في الظلام ولكنها في النهار تتستر أي تختفي فكأنه سارق روائح جميلة يفرقها فقط في الظلام فهو مشهور بتعطير الريح برائحته العذبة الحملة، قال(3):

انظر غرائب للخيرى ظـاهرة عند الظلام وعند الصبح تستتر كأنه سارق طيباً تفرق في الـ ظلماء فهو بنم الريح مشتهر

وقال شاعر آخر في الخيرى أنه ينمو مع الظلام رائحته الطيبة الجميلة ثم يختفى في الصباح مثل المتخفى مثل التي تتعطر ليلاً للقاء حبيبها وفى الصباح تخفى هذا النسيم بعطرها، قال(4):

ينم مع الإظلام طيب نسيمه ويخفى لدى الإصباح كالمتستر

<sup>1-</sup> ينظر: إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي، عصر سيادة قرطبة، دار الثقافة، بيروت، الطبعة السابعة، 1985، ص 251.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه، ص 112.

<sup>4-</sup> المرجع نفسه، ص 113.

<sup>2-</sup> ابن دراج. الديوان، المرجع السابق، 34.

# كعاطرة ليلاً لوعد محبها وكاتمة صبحاً نسيم التعطر

أما أبو بكر ابن القوطية يمدح إسماعيل بن محمد بن عامر بن حبيب الحميرى الإشبيلي بادئاً الأبيات بمدح رائحته الطيبة الجميلة وأنفاسه العاطرة فكأنما حلاته اشتقت من الغلس فهو في لون البنفسج الجميل كأنما اختلس منه ومن جمال هذه الزهرة الجميلة، وهنا تبرز خاصية يجب الانتباه لها في شعر الطبيعة وهي الصلة الحميمة بين الطبيعة والإنسان الأندلسي فيجسدها ويبث فيها الحياة (1)، وهذا ما نراه في وصف ابن القوطية حيث يكمل قائلاً إذا تجول ليلاً يسرى نسيمه في كل مكان ويظل هذا النسيم عابقاً طيلة النهار فهو مختلف عن كل جنس إنسان أو بشر فهو في قمة التواضع حتى إذا سرى الليل ترى له أنس من الصحبة والأصدقاء فهذا انسك العالمي ابن عامر الذي عمر به الدولة فهو مزج الرياسة والقوة بالسياسة وهذا دليل على الحنكة والقوة فهو عالي الأصل طيب وصل لما هو فيه بجهد وبذل فهو لم يرث عن جد ولا أب الرياسة فهو مثل النور الذي جاء وأوضح كل التباس للناس،

ومضرج الأثواب مسكى النهس فس شرك البنفسج فئ الأديم فلونه يسرى إذا طرق الظلام نسسيمه متنكراً حتى المساء وإنسما جنس يخالف كل جنس في التعفقتراه طول نهاره مستجردا

فكأنما اشتقت حلاه من الغلس من لونه فكأنه منه اخصتلس ويظل يكمن بالنهار كذى دلس سلطانه بالليل فهو من الحرس رى والتلبس والتوحش والأنسس من عرفه ومع الدياجي ملتبس

<sup>1-</sup> ينظر: إيليا الحاوى، فن الوصف وتطوره في الشعر العربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، الطبعة الثالثة، 1980، ص 238.

<sup>2-</sup> الحميري، المرجع السابق، ص 114.

فإذا دنا وقت الظلام له أنسس عمرت بدولته منازلها السدرس صحح لكنها بعد السحرس جد له نكس ولا جد تسعس ما كان أشكل قبل ذلك والستبس

وتراه طول نهاره مستوحشاً أنس المعالى بابن عامر السذى أحى الرياسة بالسياسة فهو مف وعلا فلم يرث العلى والمجد عن نور توقد فاستبان بستامحه

أما الوزير أبو عامر بن مسلمة فيقول وروضة محاطة بكل شيء جميل قد تراه العين نبات الخيرى الجميل الذى فيها يكفيك عن أي نور يأتي من أي اتجاه آخر فهو كاتم للأسرار صباح لا يبوح بها حتى إذا جاء الليل باح وفاح فهو ليلى مثل الشرب لا يوجد فى قاموسه ولا دينه أن يرى الصبح أو أن يزهر فيه، قال(1):

وروضة محفوفة بكل حسن مسفترح خيريها بسخلقه عن كل نور مسنتزح يكتم أسرار الهوى فإن أتى الليل يسبح مغتبق ليس يرى فى دينه أن يصطبح

أما أبو بكر بن نصر فقد قال أبيات بدأها بأنه يحب من الأصدقاء من كان ملبياً سريع الإجابة ظريف خفيف يحب أن يشرب الخمر ليلاً مع الأصدقاء ثم حين يمشى يوقظنى وينفض عنى أثر الشراب أما الريحان بالنسبة لي فهو الخيرى وهو «نبت له بزر كالريحان قوى الرائحة سمى بذلك لسطوع رائحته فينم على حامله» (2)، فلقد اخترته من بين كل النواوير الخيرى الناضر الجميل وهو اختاره لعرفه وطيبه

<sup>1-</sup> فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون. منسيون. 204.

<sup>2-</sup> محمود الدمياطي، مصطفى، معجم أسماء النباتات الواردة في تاج العروس للزبيدى، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، 1965 ، ص 135.

وريحته الجميلة التي تتمكن وتكبر ليلاً وتكمن وتخمد نهاراً كأنه لا يرى ولا يستمتع بأي لذة إلا عندما يسهر ليلاً، قال<sup>(1)</sup>:

أحب من الإخوان ندباً مسبادراً يلم بليل للسمدام مسنادماً وريحاننا السخيرى محضاً فإنني لما أنه يضحى من العرف عاطلا كأن له لف الأريب فسما يسرى

نقى الحلى مما يدنس طساهرا وينفض عنى حين يصبح سائرا تخيرته بين النواوير نسساضرا نهاراً ويمسى مدة الليل عساطرا مشاهدة اللذات إلا مسساهرا

وللوزير أبو مروان عبد الملك بن جهور فقال في النرجس الأصفر لقد أصفر حتى كأنه إلف هجر فاصفر وجهه من شدة الشوق « جرى في ثياب الحزن على مذهب الأندلس إ ثياب حزنهم أبيض»<sup>(2)</sup>، وهنا صورة طيبة حيث من حزنه اصفر لونه والأصفر لون مشتق من درجات الأبيض ، ثم يكمل وطابت رائحته حتى تظنه مسكاً منتثر ثم يكمل واصفاً أنه مكتمل المنظر بجذع أخضر جميل يجعل من يراه يتعجب من جمال منظره ثم يخاطبه يا أيها النرجس الذي رائحته الجميلة تذكرني بالشوق للأحباب فكأنه زمرد مال فوق الذهب من فوق الشجرة هل علينا يملأ الحديقة والمكان لقد هيجت أشجاني وأحزاني ورجعت لي ذكريات قد قد نسيتها منذ وقت طويل، قال(3):

اصفر حتى كأن الإلف يهجره وإخضر أسفله من تحت أصفره

وطاب حتى كأن المسك ينثره فراق منظره الباهي ومسخبره

<sup>1-</sup> المرجع نفسه، ص 116.

<sup>2-</sup> عبد الحميد عباسي، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي، إشراف: محمد رضوان الداية، رسالة ماجستير، جامعة دمشق، 1976 -1986، ص106

<sup>3-</sup> عبد الحميد عباسي، المرجع نفسه، ص 119

يا نرجساً ظل قدامى تنم لـــه ريح تذكرني شوقي فأذكــره زمرد مائل من فوقه ذهـــب معین نابه منه ومـــحجره

هيجت لي شجناً قد كان فارقني ذكرتني بالذي ما زلت أؤثره.

كتب أبو مروان عبد الملك الجزيري إلى المنصور بن أبي عامر تحية طيبة إلى أصحاب العلا ذو القامة والهمة في المجالس تحية زكية مثل النرجس هذه الزهرة الجميلة التي تظهر لك من خلال شكلها ولونها النجوم الجميلة التي تظهر وتغيب فهى مثل النجوم الجميلة تطلع على مطالع مخضرة أي تنبت على أوراق مخضرة ثم تكمل مكتسية بغطاء رقيق جميل من السندس فتظهر متزينة جميلة مكتملة الحسن ذات رائحة جميلة مثل المسك الطيب الذي يطيب لمن يتنفسه أن يشتمه فهو مالك لقلوب الشاربين حيث كلما دار الساقي في المجلس يوزع الكؤوس هذا النرجس الجميل يأسر القلوب كما يأسر آل عامر القلوب فالملك العامري ملك الهمة والشجاعة محمود السيرة والخبر في عهده لبس الناس والزمان أجمل وأكرم ملبس في عهده الطيب اكتسى الناس أمناً وجمالاً أما إذا اثنيت على أحد فهو من بين كل الناس أحق بالثناء لعلو قدره ومكانته، قال $^{(1)}$ :

> زهراً تربك بشكلها وبلونــــها فتزينت حسناً أتم تـــــزين وملكن أفئدة الندامى كسسلما ملك الهمام العامري مستحمد لبس الزمان وأهله من عهده

حيتك يا قمر المعالى والمجلس أزكى تحيتها عيون النــرجس من سوقها كسيت برود السندس وتنفست طيباً ألذ تــــنفس دارت بمجلسهم مدار الأكسؤس للمكرمات وللنهى والأنهسفس وفعاله المشكور أكرم مسلبس

<sup>1-</sup> عباسي، عبد الحميد، المرجع نفسه، ص 120.

### فإذا ذهبت إلى الثناء فقفه من بين الأنام على علاه واحسبس

وقد مدح أبو دراج القسطلى الملك المظفر المنصور بن أبى عامر يقول إن النرجس الجميل والراح يتنازعون مع بعضهم تسبيهاً على من حل فى وسط المجلس يتبارون بلونهم سوياً أيهم أجمل لوناً وأيهم أطيب نفساً فكأنه من حد سيفك يلتظى كل من هو غير منضبط أما لو تحدثنا عن طيب خلقك فهو منه يكتسى الجميع يا من رتبته علت علواً في الأعالي حتى وصل إلى مرتبة النجوم العالقة اللامعة فى السماء أما لو تحدثنا عن أصلك وشرفك وأدبك فهو يعتبر قدوى وأسوة للملوك حيث يأتسى به الكل، قال(1):

قال إسماعيل بن بدر أهديك من الزهور أحسنها من شدة جماله قد ضل قبلي الكثير من الناس في وصفه فلم يعرفوا لشدة جماله وصفا فكأنها قطع من فضة وضعت في كؤوس ذهبية قامت عند الزمرد منبت في كل وردة مفتوحة آس، حيث يدل هذا على تنعم البيئة الأندلسية بجمال ثر وروعة آسرة وتصطبغ بظلال وارفة وألوان ساحرة، تتنفس بجو عبق عطر يضاعف من روعته وبهائه ما يتخلل جنباتها

.

<sup>-1</sup> ابن دراج القسطلي. الديوان. 33.

من مواطن السحر ومظاهر الفتنة التي تبعث الانبهار والدهشة في النفوس<sup>(1)</sup>، وهذا يدل على شدة جمال النرجس والتعجب في بديع خلقه فسبحان الله، قال(2):

أهدى إليك من النوار أحـــسنه قد ضل في وصفه من قبلى الناس كأنها نقر من فضة وضـــعت فيها من الذهب الإبريز أكــواس على الزمرد قامت عند مـــنبتها في كل نوارة مفتــوحة كـــاس

رابعا - دلالة النوريات على التشتت والخوف والقلق:

لم تستقر للشعراء الأنلدسيين وهم بين أحضان الطبيعة الخلابة، إلى مزاج حسن وسعادة غامرة، وهذا ما نجده في قول الشاعر ابن حزم الأندلسي: <sup>(3)</sup>

> وتترك بيضاء المناهج ضــــــلةً تدبر من الباني على الأرض سقفها ومن صير الألوان في نور نـــبتها فمنهن مخضر يروق بــــصيصه ومن رتب الشمس المينر ابيضاضها

أعارتك دنيا مسترد مـــعارها غضارة عيش سوف يذوي اخضرارها أتعلم أن الحق فيما تــــركته وتسلك سبلاً ليس يخفى عــوارها لبهماء يؤذي الرجل فيها عـــتارها وفى علمها معمورها وقــــفارها فأشرق فيها وردها وبيهارها ومنهن ما يغشى اللحاظ احسمرارها غدواً ويبدو بالعشى اصفرارها

فلم يكونوا يرفلون دوما في مندوحة من العيش آمنة مطمئنة، فقد عانوا من خلال حقبتهم وتألموا نفسيا وعبرو عن ذلك بتوظيفهم لعناصر الطبيعة ولا سيما الأنوار والأزهار، التي يبثونها شكواهم ويعبرون من خلالها عن تلك النوازع باستعمالهم للأزهار فباقة الأزهار قد تكون باقة أفراح وانشراح أو عزاء بكاء.

<sup>1-</sup> ينظر: الركابي جودت، الطبيعة في الشعر الأندلسي، مطبعة الشرقي، دمشق، ط2، 1970، ص25.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 100.

<sup>3-</sup> ابن حزم الأندلسي، طوق الحمامة، في الألفة والألاف. ص191-192.

# الفصل الثالث:

# القيم الفنية والجمالية لشعر النوريات والزهريات الأندلسي

- 1- الإيقاع
- 2- الوزن
- 3- التكرار
  - 4- اللغة
- 5- الصورة الشعرية

# أولا: مفهوم الإيقاع

رغم ما يحمله هذا المعنى -الإيقاع- من سلاسة وتعدد في الاستعمال، حتى اكتنف مناحي حياتنا اليومية، وغذى من واقعنا إلا أنه اصطبغ بالغموض في نطاق الدراسات الأدبية والشعرية على الأخص، وما يزيد من المفارقة كونه أكثر المصطلحات النقدية انتشارا في ثنايا الخطابات النقدية المعاصرة، « ولكنه في ذات الآن أكثر المفاهيم ضبابية وتعميما إلى حد يصح معه وسم الوضع بالسديم المعرفي، فإذا المصطلح في صلب الدراسة الواحدة واحد، بينما المفهوم متنوع أما بين باحث وآخر فالتنوع والاختلاف يصلان حد التناقض». (1)

# 1- الإيقاع لــــغة:

ولفهم مصطلح الإيقاع لا بد من تعريفه لغة واصطلاحا لكشف بعض الإبهام والغموض الذي يشوبه ويكتنفه، ويليه محاولة تطبيق بعض عناصره على عينة من الشعراء الأندلسيين-لاستكناه خباياه الشعرية ومدى فاعلية الإيقاع في بناء المعنى ورصف الدلالات الشعرية العميقة له.

جاء في "لسان العرب" لابن منظور تحت مادة (و.ق.ع) ما فحواه: «الإيقاع من إيقاع اللحن والغناء وهو أن يوقع الألحان ويبنيها (2)».

وعرفه "ابن سيدة" في معجمه "المخصص" تحت مادة (و.ق.ع) بقوله الإيقاع: «حركات متساوية الأدوار لها عودات متوالية (3)».

<sup>1-</sup> خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث (خليل الحاوي نموذجا)، دار الحوار للنشر والتوزيع، دمشق، سوريا، ج1، ط1، 2005، ص 13.

<sup>2-</sup> ابن منظور ، مادة (و.ق.ع)، ج8، مصدر سابق، ص 408.

<sup>3-</sup> بن سيدة، المخصص مادة (و.ق.ع)، ج1، دار الكتب العليمة، بيروت، لبنان، ط1، دت، ص 145.

وعرفه "الخوارزمي" في كتابه "مفاتيح العلوم": «المراد به في علم الموسيقى النقلة على النغم في أزمنة معدودة المقادير والنسب (1)».

ليتضح في تعريفة الإيقاع لغة في المعاجم والكتب القديمة أنه مرتبط بالموسيقى والغناء ولا يحيد عنهما في شيء بمعنى أنه وضعه لا يعدو يعبر عن الموسيقى والألحان؛ وضعا علمي رياضي موسيقي بحت.

### 2- الإيقاع اصطلاحا:

### - الإيقاع في التراث النقدي:

يرى "ابن طباطبا" في كتابه "عيار الشعر: «وللشعر الموزون إيقاع يطرب الفهم لصوابه وما يرد عليه من حسن تركيبه واعتدال أجزائه فإذا اجتمع للفهم من صحة وزن الشعر صحة المعنى، وعذوبة اللفظ، فصفا مسموعه، ومعقوله من الكدر، ثم قبوله له واشتمال عليه، وإن نقص جزء من أجزائه التي يكمل بها وهي: اعتدال الوزن، وصواب المعنى، وحين الألفاظ كان إنكار الفهم إياه على قدر نقصان أجزائه». (2)

يتضح من معالم الرؤى النقدية الخصبة لهذا الناقد أن الإيقاع نظير الشعر الموزون، وهو أعم وأشمل من الوزن الشعري الذي لا ينصرف لغيره، ولا يحيد عنه، فمن خلاله تبرز الجودة الشعرية، وتعتمل في الذات الشاعرة قيم الارتياح والرضى والقبول عن العمل الشعري.

.53

<sup>1-</sup> الخوارزمي، مفاتيح العلوم، تح: نهى النجار، دار الفكر اللبناني، بيروت، لبنان، ط1، 1993، ص 245. و ابن طباطبا، عيار الشعر، تح: محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، القاهرة، مصر، طبعة 1984، ص

وذهب المرزوقي عند شرحه لديوان الحماسة إلى قوله: «وإنما قلنا تخير من لذيذ الوزن؛ لأن لذيذه يطرب الطبع لإيقاعه، ويمازجه بصفائه، كما يطرب الفهم لصواب تركيبه واعتدال منظومه». (1)

ما يظهر من كلام المرزوقي أنه يعطي الأولية للإيقاع من كونه يعد الأثر الجميل لوقع حركات النفس وسكناتها، فتبهج لسماعها وتأنس ببقائه ودوامه، وهو يرتبط بالشعر الموزون فقط.

يرى "أبو حيان التوحدي" في كتابه "المقابسات": «يقال ما الإيقاع؟ الجواب فعل يكبل زمان الصوت بفواصل متناسبة متشابهة متعادلة»، أي هو انتظام الصوت في المسافة والزمن. (2)

ويعرفه "ابن سينا" في كتابه "جوامع علم الموسيقى": «الإيقاع من حيث هو إيقاع تقدير ما لمان النقرات... وإذا اتفق أن كانت النقرات محدثة للحروف المنتظم منها كلام كان الإيقاع شعريا». (3)

### -الإيقاع عند العرب المحدثين:

يرى "كمال أبو ديب" أن الإيقاع هو: «الفاعلية التي تنقل إلى المتلقي ذي الحساسية المرهفة الشعور بوجود حركة داخلية ذات حيوية متنامية تمنح التتابع

<sup>1</sup> المرزوقي، شرح الديوان الحماسة، تح: عبد السلام هارون، وأحمد أمين، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط1، 1991، ص10.

<sup>2-</sup> أبو حيان التوحيدي، المقابسات، تح: توفيق حسين، دار الآداب، بيروت، لبنان، ط2، 1989، ص 285.

<sup>3-</sup> ابن سينا، جوامع علم الموسيقى، نقلا عن ألفت الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، دار التنوير، بيروت، لبنان، ط1، 1983، ص 251.

الحركي وحدة نغمية عميقة عن طريق إضفاء خصائص معينة على عناصر الكتلة الحركية». (1)

الإيقاع حسب كمال أبو ديب مبعثه الحركة الدائبة لا السكون، فهو دينامية متتابعة تحل في المتلقي معاني البهجة والارتياح، أو الأسى والأتراح نحو عمل ما، وفق ديالكتيك توافقي يحدث من خلاله الإحساس والإدراك على أوجه حيوية تفاعلية معها تبرز كوامن الطاقة الداخلية.

ويعرفه "محمد العياشي" بقوله: «وأما الإيقاع فهو ما توحي به حركة الفرس في سيره وعدوه وخطوة الناقة وما شاكل ذلك لخضوع تلك الحركة في سيرها إلى مبادئ لا تفريط فيها هي: النسبية في الكميات والتناسب في الكيفيات والنظام والمعاودة الدورية، وتلك هي لوازم الإيقاع». (2)

ما يفهم من تعريف محمد عياش في تعريفه أنه اتكاً على جملة من المصطلحات التي تحيل بدورها إلى الحيوية الدائمة، والحركة الدورية المنتظمة، التي لا تنقطع ولا تعرف معنى للتراخي أو الفتور "الحركة، والنسبة، التناسب، والنظام، والمعاودة الدورية"، فالإيقاع مادة روحها الحركة، ودوامها الحيوية، والنظام والتوافق، والتكرار، والتناسق، والترتيب.

بعد هذا العرض التنظيري التوضيحي أنتقل إلى الحيثيات التطبيقية التي يمكنها أن توضح الموقف الشعري ومدى مساهمة الإيقاع في بناء نشاطه الدلالي.

-

<sup>1-</sup> ينظر: عبد الرحمان تبرماسين، البنية الإيقاعية للقصيدة المعاصرة في الجزائر، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط1، 2003، ص 99.

<sup>2-</sup> المرجع نفسه، ص 102.

- فاعلية الإيقاع في بناء المعاني الشعرية في شعر النوريات والزهريات الأندلسى:

#### ثانيا: الوزن:

تعرضنا لما سبق في هيكل القصيدة العام من الناحية الموضوعية ثم سنتطرق للحديث عن الوزن الذي هو من الأركان الأساسية للقصيدة.

يقول ابن طباطبا العلوي في الوزن «للشعر الموزون إيقاع يطرب الفهم لصوابه ويرد عليه من حسن تركيبه واعتدال أجزائه»  $^{(1)}$ ، وعلم العروض هو علم نميز به صحيح الوزن من فاسده والفروق بين الأوزان الشعرية في العربية وما يشترط لكل من الشروط، فالعروض إذن هو المقياس الغني الذي نعرض عليه الأبيات العشرية لنتأكد من صحة وزنها  $^{(2)}$ .

ويعد الوزن ركن أساسي من أركان الشعر وعده ابن رشيق « أعظم أركان حد الشعر وأولاها خصوصية» (3)، كما أن الوزن «ليس شيئاً زائداً يمكن الاستغناء عنه، وليس مجرد شكل خارجي يكسب الشعر زينة ورونقاً وطلاوة وحلاوة ، بل هو ضرورة يقوم أساسها على حقيقة جذرية في صميم التكوين والسلوك البشريين» (4).

ويفرق محمد غنيمي هلال بين الوزن والإيقاع قائلاً عن الوزن «مجموع التفعيلات التي يتألف منها البيت» (5)، أما الإيقاع « وحدة النغمة التي تتكرر على

<sup>1-</sup> ابن طباطبا العلوي، عيار الشعر، تحقيق: عبدا لعزيز بن صالح المانع، مكتبة الخانجي، القاهرة، ص21 - 2 ينظر: صفاء خلوصي، فن التقطيع الشعري، منشورات مكتبة المثنى ببغداد، الطبعة الخامسة، 1977،

<sup>2</sup> ينظر. صفاء خلوصني، في التعظيع السعري، منسورات محتبه المثنى ببغداد، الطبعة الخامسة، 1977 ص26

<sup>3-</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الخامسة، 1981، الجزء الأول، ص 134

<sup>4-</sup> محمد النويهي، قضية الشعر الجديدة، المطبعة العالمية، القاهرة، 1964، ص 37

<sup>5-</sup> محمد عنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، دار نهضة مصر، القاهرة، الطبعة الخامسة، 2005، ص 435

نحو ما في الكلام أو البيت أي توالى الحركات والسكنات على نحو منتظم في فقرتين أو أكثر من فقر الكلام»(1).

الوزن عند المعاصرين عرفه الباحث "محمد صابر عبيد" بقوله: «إن الوزن في شكله الأساسي المجرد هو الوعاء أو المحيط الإيقاعي الذي يخلق المناخ الملائم لكل الفعاليات الإيقاعية في النص، وهو في ذلك كالأرض الصالحة للزراعة التي لا تكتسب شكلها إلا من خلال النوع المزروع فيها، وهو يخلق منها صورة على نحو خاص تتغير "مادة وإيقاعاً" بتغير النوع». (2)

ويرى بأن الوزن ليس هو الإيقاع، فالوزن قياساً إلى الإيقاع ليس أكثر من وعاء مشكل بأبعاد منتظمة يستوعب التجارب الشعرية، والتجربة هي التي تختار وزنها بما يتلاءم مع طبيعتها وخواصها، وهذا يعني أن لكل وزن نظامه الخاص الذي يحمل في طياته قدرة خاصة على استيعاب نمط معين من التجارب، وهذا ما يفسر تعدد البحور وتتوعها، إذ لو كان بحرا واحداً قابلاً لاستيعاب كل التجارب لاكتفت به القصيدة العربية. إلا أن الوزن هو مادة موسيقى الشعر، ولا يمكن لهذه المادة أن تحيا من دون تدخل الروح فيها، وروح الوزن هو الإيقاع الذي يولد من خلال امتزاج التجربة بالوزن. ولا تظهر القصيدة بوزنها عند المتلقي إنما تظهر بإيقاعها "ممثل الوزن في عملية التوصيل». (3)

نوع الشعراء في توظيف البحور الخليلية ولعل أكثرها تواترا مارصدناه في الجدول الآتى على سبيل الإيجاز لا الحصر:

<sup>1-</sup> محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، ص 435

<sup>2-</sup> محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة بين البنية الدلالية والبنية الإيقاعية (حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات)، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، ط1، 2001، ص09.

<sup>3-</sup> محمد صابر عبيد، القصيدة العربية الحديثة بين البنية الدلالية والبنية الإيقاعية، ص 24-25.

| مفتاح البحر                                                                               | البحر الشعري | القصيدة |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------|
| فعولن مفاعلين فعولن مفاعلين فعولن مفاعلين فعولن مفاعيلن                                   | الطويل       | 1       |
| متفاعلن متفاعلن متفاعلن متفاعلن متفاعلن                                                   | الكامل       | 2       |
| مستفعلن مستفعلن مستفعلن مستفعلن فاعلن                                                     | السريع       | 3       |
| مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن مستفعلن فاعلن                                                 | البسيط       | 4       |
| فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ فَعُولُنْ | المتقارب     | 5       |
| فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن                                                   | الرمل        | 6       |
| فاعلاتن فاعلن فاعلاتن فاعلن فاعلاتن                                                       | المديد       | 7       |

وقد رتبتهم ترتيباً من أكثر البحور استخداماً وهو الطويل إلى أقل البحور استخداماً وهو الرمل والمديد.

- البحر الطويل: يقول التبريزى عن البحر الطويل «الطويل سُمى طويلاً لمعنيين، أحدهما أنه أطول الشعر، لأنه ليس في الشعر ما يبلغ عدد حروفه ثمانية وأربعين حرفاً غيره، والثاني أن الطويل يقع في أوائل أبياته الأوتاد، والأسباب بعد ذلك، والوتد أطول من السبب، فسُمى لذلك طويلاً»(1).

قال ابن زيدون في الطويل:

أَخَذتُ النُجومَ الزُهرَ مِن راحَةِ البدرِ فعولن مفاعيلين فعولن مفاعيلين فعولن مفاعيلين

إِذَا هُوَ أَهدى الياسَمينَ بِكَفَّهِ فعولِن مفاعيلن فعولِن مفاعيلن

<sup>1</sup> الخطيب التبريزي، كتاب الكافي في العروض والقوافي، تحقيق: الحساني حسن عبد الله، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثالثة، 1994، ص22

- البحر الكامل: سمى البحر الكامل بذلك «وسمى البحر الكامل كاملاً لتكامل حركاته وهى ثلاثون حركة غيره، والحركات وركاته وهى ثلاثون حركة ليس في الشعر شيء له ثلاثون حركة غيره، والحركات وإن كانت في أصل الوافر مثل ما هي في الكامل فإن في الكامل زيادة ليست في الوافر وذلك أنه توفرت حركاته، ولا يجئ على أصله والكامل توفرت حركاته وجاء أصله فهو أكمل من الوافر فسمى لذلك كاملاً»(1).

البحر الكامل «يصلح لكل غرض من أغراض الشعر ولهذا أكثر وجوده في شعر القدمي والمحدثين... وهو إلى الشدة أقرب منه إلى الرقة» (2).

يقول عبد الله الطيب «وهو أكثر بحور الشعر جلجلة وحركات، وفيه لون خاص من الموسيقا يجعله -إن أريد به الجد – فخما جليلا مع عنصر ترنمي ظاهر، ويجعله إن أريد به إلى الغزل وما من مجراه من أبواب اللين والرقة، حلوا عذبا مع صلصلة كصلصلة الأجراس، ونوع من الأبهة يمنعه أن يكون نزقا أو خفيفا أو شهوانيا وقد ورد البحر الكامل تاماً ومجزوء، مثل قول ابن زيدون:

كَالْآسِ أَخضَرَ نَضرَةً وَالوَردِ أَحمَرَ بَهجَةً وَالمِسكِ أَذَفَرَ طيبا وَإِذَا تَفَنَّنَ في اللِسانِ تَنساؤُهُ فَافتَنَّ لَم يَكُنِ المُرادُ غَريبا عَالَى بِما فيهِ فَغَيرُ مُسواقِعِ سَرَفاً وَلا مُتَوقِّعِ تَكذيبا(3)

جهُور بن أبي عبده أبو الحزم الوزير، قال في وصف الورد:

ما سقى ماء السحابِ الجائدُ فتدللت تنقاد وهي شـــواردُ

الوردُ أحسنُ ما رأت عين وأزكى خضعت نواوبر الرياض لحسنه

<sup>1-</sup> الخطيب التبريزي، كتاب الكافي في العروض والقوافي، تح: الحساني حسن عبد الله، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1994، ص 58

<sup>2-</sup> صفاء خلوصىي: فن التقطيع الشعري والقافية، دار الشئون الثقافية، بغداد، العراق، ط6، 1987، ص 95.

<sup>3-</sup> ديوان ابن زيدون، شرح يوسف فرحات، دار الكتاب العربي، بيروت، ص48

ذلوا فَذَا مَيْتُ وهذا حساسد بطلوع صفحته فنعمَ السوَافِدُ خبر عليه من النُّبوة شاهدُ بقيتُ عوارفِه فهن خوالسدُ (1)

وإذا تبدّى الورد في أغسسانه وإذا أتى وفد الربيع مسبشرا ليس المبشّر كالمبشّر باسمه وإذا تعرّى الوردُ من أوراقسه

- البحر السريع: سمى السريع سريعاً «لسرعته في الذوق والتقطيع، لأنه يحصل في كل ثلاثة أجزاء منه ما هو على لفظ سبعة أسباب، لأن الوتد المفروق أول لفظه سبب والسبب أسرع في اللفظ من الوتد فلهذا المعنى سمى سريعًا»<sup>(2)</sup>، من أمثلة البحر السريع قول ابن زيدون:

فَ جادَ بِالقَهوَةِ وَالوَردِ وَأَجتَني الوَردَ مِنَ الخَدِّ<sup>(3)</sup> الراحَ مِن ريـــقِهِ وَشَادِنٍ أَسَأَلُهُ قَـــهوَةً فَبِتُ أُسقى الراحَ مِن ربقِهِ فَبِتُ أُسعَى عَلَى الراحَ مِن ربقِهِ فَبِتُ أَســــقى

استخدم الشعراء البحور بطريقة عفوية حسب ما جاء انفعالهم، وهذا يدل على ما تتمتع به البحور من مرونة في التعبير فلم يقف الشعراء عند بحر معين لصوغ زهرياتهم ونورياتهم فيه.

### ثالثا: القافية

القافية مرتبطة بالوزن «جزء من الوزن الشعري للبيت وهي مع ذلك تحدد نهاية البيت إيقاعيًا ولهذا فهي عامل أساسي في تقسيم القصيدة إلى أبيات»(4)، والقافية

<sup>1</sup> أحمد بن فرج الجياني الأندلسي، الحدائق والجنان من أشعار أهل الأندلس والديوان بني فرج شعراء جيان، تح: محمد رضوان الداية، أبو ظبي، الإمارات، طبعة 2003، ص 92.

<sup>2-</sup> الخطيب التبريري، المصدر السابق، ص95.

<sup>3-</sup> ابن زيدون ، الديوان، ص 68

<sup>4-</sup>حسنى عبد الجليل يوسف، موسيقى الشعر العربي (دراسة فنية وموضوعية)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1989، الجزء الأول، ص140

هي «مجموعة أصوات تكون مقطعًا موسيقيًا واحدًا يرتكز عليه الشاعر في البيت الأول فيكرره في نهايات أبيات القصيدة كلها مهما كان عددها» (1)، وسميت قافية «لكونها في آخر البيت مأخوذة من قولك: قفوت فلاناً، إذا تبعته» (2)، وتعد القافية من أركان العروض الأساسية حيث تمتلك مقاييس أهمها: مقياس الجمال الخاص برعاية تناسب الصوت (3)، والقافية تختلف بين التقييد والإطلاق، ومن أمثلة القوافي المطلقة، قول أحمد بن هشام بن عبد العزيز بن سعيد الخير بن الإمام الحكم وقد به إلى الإمام عبد الحمن الناصرلدين الله (4) (بحر الخفيف):

يا مليكاً من الملوك مصفى عبدك الشَاكِر المؤمل أهدى كلما فَاح نَشْره قُلت إلى ف كُلما فَاح نَشْره قُلت ألصا وَإِذَا مَا لَحْظته قُلت ألصا مِنْه مِثْل الإِبْرِيزِ في صَفرة اللو فَكَأنى بِما أقلب مصينه

والذي جَلَّ أَنْ يُحدد وصفا نرجساً كالعبير نشراً وعسرفا في دُجى الليل عَاطر زَار إلفا ظخليع قَدْ مَالَ سُكْراً فَأَغْفَى ظخليع قَدْ مَالَ سُكْراً فَأَغْفَى ن وَمِنْه مثل الجَام المُصفَى صيرفى أَضْحَى يُحَاول صَرفا

فوردت مقطوعته مطلقة حيث الفاء روى والألف مخروج.

فالقافية وردت هنا مطلقة حيث جاء الروى حرف الراء ووردت ألف التأسيس كأنها جزء من التشكيل الإيقاعي للقافية.

-

<sup>1-</sup> عبدالرضا على، موسيقى الشعر قديمه وحديثه دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، الطبعة الأولى، 1997، ص 168

<sup>2-</sup> التنوخي، القوافي، تحقيق : عوني عبد الرؤوف ، مكتبة الخانجي ، مصر ، الطبعة الثانية ، 1978 ، ص 59

<sup>3-</sup> ينظر: محمد مفتاح ، تحليل الخطاب الشعرى (إستراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء، المغرب ، الطبعة الثالثة ، 1992 ، ص 43

<sup>4-</sup> الحميرى ، البديع ، مصدر سابق، ص 100.

أما الفقيه أبو الحسن بن على فأنشد للفقيه أبى عثمان بن البر فوردت مقطوعته مطلقة أيضاً حيث قال(1):

> ألا سقنى روح النفوس وأنسسها وشعشع لنا شمس الشمول ببدرها فأنت ترى أقمار نرجس روضلنا محاسن لو وافت أخى العلا باقلا

ولين بماء المزن في المزج مسها وأجر علينا بالمسرة كأسها خلاف السماويات جاوزن شمسها إذا بز سحبان البرايا وقسها

فورد حرف السين روى والهاء وصل وحركتها نفاذ والألف مخروج. ولأبى بكر بن القوطية مقطوعة أيضاً مطلقة حيث قال<sup>(2)</sup>:

> يقل يَاقُوتة صَفْراء فـــاقِعة هَوَ النَّهَارِ وَلَكن رد نُــقطته ثِمت دَعَاه بَهاراً كَى يسهجنه كَمُقْلَةِ دُب فِي أَجْفانِها وَسَن

زُمُرِدِ أَوْرَقِت أَغ صَانِه دُرِراً فَرَاحَ كالرَاحةِ البَيْضَاء مُ نَفَطرا كَأُنَّهَا التُّبر مِن فَوق اللجين جَرى مَكِيدة تحته النـــوار إذْ وَغَرا وَقَدء حَوَى قصبات السَبْق إذْ بَهَرا فَدَنَقَتْ غَيْرِ أَنْ لَمْ يَدْرِ طَعْم الكرى

حيث جاء حرف الراء حرف الروى والألف مخروج.

أما ابن دراج فقد وردت قصيدته مطلقة أيضاً حيث قال(3):

غدا غَيْرَ مُسْعِدِنا ثُمَّ رَاحِاً يُسَاعِدُنَا طَرَباً وارْتِالِما عَدا غَيْرَ مُسْعِدِنا ثُمَّ رَاحِا وخُيرَ فاختارَ دِينَ الغَبِوقِ ولَجَّ فليسَ يرى الإصطباحا وإِنْ آنَسَ الليلَ نَمَّ وفاحـــا كِ فَاخْتَارَ فِي رَاحَتَيْهِ السَّمَاحَا

فإِنْ آنَسَ الصُّبحَ نامَ وشَــحَّ 

<sup>1-</sup> الحميري، البديع، ص 104

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 106.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع ، ص 112، ابن دراج القسطلي. الديوان. ص 34.

فَعَمَّ القريبَ نَدىً والبـــعيدَ ورَوَّى السُّيوفَ دَماً والرَّماحا

وفي صَهَوَاتِ الخُيُولِ الرَّجَالَ ومنْ أدوَاتِ الرَّجَالِ السِّلحا

فورد حرف الحاء حرف الروى والألف مخروج.

فالقافية وردت هنا مطلقة حيث حرف الراء حرف الروى وألف التأسيس وردت مخروج.

ومن أمثلة القوافي المطلقة أيضاً قول الوزير أبو مروان عبد الملك بن جهور (1){بحر البسيط}:

وطاب حتى كأن المسك ينثره اصفر حتى كأنّ الإلْف يهجُرُه واخضر أسفلُه من تحت أصفره فراق منظرُه الباهي ومسخبَرُ يا نرجسا ظلّ قُدّامي تنمّ لـــه ريح تذكّرني شوقي فأذكــــرُ معین نابه مِنه ومـــحجرُه زمرد مائل مِن فَوقه ذهبب ذكرتنى بالذى مازلت أوثرن هیّجْتَ لی شجنا قد کان فارقنی

فالقافيه هنا وردت مطلقة حيث الراء روى وحركتها مجرى والهاء وصل وحركتها نفاذ والواو خروج.

من القوافي المطلقة أيضاً قول أبو الحسن بن على (2):

وروض أُريض لم يزل يغتذي بما بدا النرجسُ المُصفرُّ فيه مُـباهياً ترى كُلَّ نُور منهُ فوقَ قضييبه إذا ما سرى منهُ نسيمٌ لـــوالِهِ حكى منظراً نضراً وخُبراً خـــلائق

يروخ عليهِ من سحابِ ويعتدي بلونِ كلون المُستهام المُسسهّدِ كلمَّة تِبرِ فوق جيدِ زَبـــرجَدِ سرى عنه جلباب الجوى المتوقد النَّجيب أبى عمرو سليلِ مُحمدِ

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 119.

<sup>2-</sup> الحميري، مصدر سابق، ص 124.

فداهٔ عِداهٔ کم لهٔ مِن فــــضيلةٍ وفضل ندى يُغنى به كل مُجتدى

فالقافية هنا وردت مطلقة حيث حرف الدال روى وحركته مجرى، والياء الوصل.

أما القافية المقيدة ، فقد وردت في قول ابن هذيل $^{(1)}$ :

بمَحَلَّةٍ خضراءَ أَفْرَغَ حُلْيهَا الذ بسقت على شرف البلادِ كأنسما والروضُ قَد ألفِ النَدى فكأنسه مُتخالف الألْوَان يجمع شَسمله فَكَأنما الصفراء إذ تومى إلى ال

هبى صاغة قطرها المَسكوب
قامت إلى ما تحتها بخطيب
عين توقف دمعها لِسرَقيب
ريحان، ريح صبا وريح جنوب
بيْضَاء صب جَانح لِسحبيب

فجاءت القافية في هذا الأبيات مقيدة حيث حرف الباء هو حرف الروى. ومن أمثلة القوافي المقيدة أيضاً قول ابن القوطية<sup>(2)</sup>:

ومضرَّجِ الاثواب مسكيّ النفسِ شركِ البنفسج في الاديم فَ لَونُهُ يسري اذا طرَق الظَلام نسسيمه مُتنَكِّراً حتى المساء وإنسما جنسٌ يخالفُ كلَّ جِنسٍ في التَّع فتراهُ طُولَ نهارِهِ مُ ستَجَرِّدا وَتَراهُ طُولَ نهارِهِ مُ ستَوَحِّشا وَتَراهُ طُولَ نهارِهِ مُ ستَوَحِّشا وَتَراهُ طُولَ نهارِهِ مُ ستَوحِّشا أُنسَ المَعالي بابن عامرٍ السذي أُنسَ المَعالي بابن عامرٍ السذي أُحيي الرياسة بالسياسَة فَهو مُف

فكأنّما اشتُقّت حُلاهُ من العَلس مِن لَونه فكأنّهُ منه اختُلسس ويظلّ يكمَن بالنهار كذِي دُلَس سُلطانُهُ باللَيل فهو من الحَرَس ري والتلبُّس والتوحُشد ولأُنسس من عَرفهِ ومع الدَياجي مُلتبِس فاذا دنا وقتُ الظلامِ لَهُ أنسِس عَمرَت بدولَته مَنازِلها السدرُس عَمرَت بدولَته مَنازِلها السدرُس

<sup>1-</sup> حمدى منصور. مجمع اللغة العربية، ص21

<sup>2-</sup> الحميري ، البديع، ص 114

وعَلا فلم يَرثِ العُلى والمجدَ عن جَدٍّ لَهُ نكِس ولا جدٍّ تَعِس نُورٌ تَوقَّدَ فاستَبانَ بـــــمحِهِ ما كان أشكلَ قبل ذلك والتبس

فقد وردت القافية هنا مقيدة حيث جاء حرف السين هو حرف الروى.

ومن أمثلة القوافي المقيدة أيضاً قول الوزير أبي الأصبغ بن عبد العزيز (1):

فِي حَشوه الجُود والـــكرم أوْدع ذَا الثوب رَفيع الهمم أبيض مِثل البدر بادى الشمم وطِيبها نَرجسه إذ تشـــــم تَبخس مِن حَقك مَا قد عـــلم عَلَى النّواوير وَحَـاشَاك ذم وَفَضل مَن لا فَارقته النعم رأيت عباداً لَهُ مـــــلبس فَقُلت سُبْحان العَزيز الـــذَى أرْوع فِي سودده سَـــابقاً كَأْنَما صفرة أتْــــوَابه قَد كُنت يَا نَرجِس مِن قبل ذا فالآن فَافخَر فِي جَميع الوَرِي بعز مَن قَد حزت تشـــريفه

فقد وردت القافية في الأبيات مقيدة حيث جاء حرف الميم هو حرف الروى. ومن القوافي المقيدة أيضاً قول أبو بكر بن القوطية(2):

مخلص لَمْ تُذبه نــار زَبِرجِد فوقه نـــــضار وَسنان أو شفّه انكسار كَأَنَمَا هب مِن كــــراه وَطَاب عِند المَشم حتى قَدْ شَارِك الدهر فَهو ليل فأول الخَلق مِنه لـــيل له على الخلقة اقْتدار أَبْدعه في الرياض منش

للمسك من بينه انتثار وَافَاه مِن صبحه اصفرار وَمُنتهى خَلقه نـــهار

فالقافية هنا وردت مقيدة حيث جاء حرف الراء هو حرف الروى.

<sup>1-</sup> الحميري ، البديع ، ص 121.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 123

ومن القوافي المقيدة أيضاً قول الحاجب أبي الحسن بن جعفر بن عثمان المصحفي<sup>(1)</sup> {بحر الطويل}:

> لَعمركَ مَا فِي فِطرة الروضِ قُدرة ولكنَما أُخْلاقك الغر نـــبهت كَأَنْكُ قَد أَمْطرتِها دِيمة الـــمجد

تُحُيل بها مَجْرى الزمان عَن الحَد بربعك في كانون نائمة السورد وَأَجْرِيت في أغْصانها كرم العهد

فالقافية هنا وردت مقيدة حيث جاء حرف الدال هو حرف الروى.

ومن القوافي المقيدة أيضاً قول أبى القاسم بن شبراق(2):

وَرِدِة ورِدِت دموعى شــــوقاً بنت غصن يقر بالكرم الدهسر وَاستسرت عَن العيون حسياء سترت وجهها ببرْقعها واســــ

خجلت إذْ تأملتها الـعيونُ خَجلاً فـي احمرارها يـستبين للتِي خددها بها مقرون لـــها فِـــى رياضها وَالغُصون وع رفها الذك سكون تقبلتنا مِن الفتون فنون كَالْفَتَاةُ الْحِينِةُ انْتَقبِتُ كِينِي لَا يُرِي وَجِهِهَا الصِحميلِ المصونِ

حيث جاءت القافية هنا مقيدة حيث جاء حرف النون هو حرف الروى.

ثانياً: الإيقاع الداخلي: تحدث الموسيقي الداخلية توازناً مهما «إذا كانت الموسيقي الخارجية هي الملموسة التي تتمثل في الأوزان والقوافي والمقيدة بضوابط وحدود معروفة في علمي العروض والقافية، فإن الموسيقي الداخلية تتمثل في تآلف الأصوات والكلمات والتحرر من الضوابط الصارمة مما يحدث توازناً مهماً ورائعاً

<sup>1-</sup> الحاجب المصحفى الأندلسي. ما تبقى من شعره. ص 40.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 128.

على المستويين الإبداعي والإيقاعي»<sup>(1)</sup>، وتتمثل الموسيقى الداخلية عند شعراء النوريات والزهريات في الأندلس من خلال ألوان الموسيقى والبديع والتنويع الموسيقى، ومنها:

## - التكرار:

مما لاشك فيه أن التكرار «من الظواهر الأسلوبية التي تستخدم لفهم النص الأدبي، حيث يشكل نسقًا تعبيريًا في بنية الشعر التي تقوم على تكرير السمات الشعرية في النص بشكل تأنس إليه النفس»<sup>(2)</sup> حيث يؤدى «رسالة دلالية غير صريحة، رسالة لا تحملها الأبيات مباشرة ولا تؤديها مفردة بعينها، فالتكرار يقوم بدوره الدلالي عبر التراكم الكمي للكلمة أو الجملة أو الحرف، وعبر الإلحاح على هذا الموضع أو ذاك ينبه المتلقي إلى غاية دلالية أرادها الشاعر وارتأى تأديتها عبر التكرار»<sup>(3)</sup>، ويقول عمران الكبيسي عن التكرار «يساعد على تحليل شخصية الشاعر وأبعاده النفسية والدوافع الحقيقية التي يخفيها عن الآخرين أو التي لا يشاء أن يفصح والمعنوي، أما الجانب اللفظي فيؤدى إلى الإثراء من الإيقاع والموسيقى باعتباره ضرباً من ضروب النغم يترنم به الشاعر ليثرى به جرس الألفاظ وعلى الجانب المعنوي يؤدى إلى توكيد المعنى وترسيخه، إذ أن إعادة ألفاظ معينة في بناء القصيدة المعنوي بؤدى إلى توكيد المعنى وترسيخه، إذ أن إعادة ألفاظ معينة في بناء القصيدة يوحى بأهمية ما تكتسبه تلك الألفاظ من دلالات»<sup>(5)</sup>، ومن أهم أساليب التكرار:

<sup>1-</sup> حارث ياسين شكر، موضوعات الحياة اليومية عند شعراء المدرسة الواقعية في العراق، مرجع سابق، ص 194.

<sup>2-</sup> هدية الله مدحت، بيئة النصاري، مرجع سابق، ص157.

<sup>3-</sup> كاميليا عبد الفتاح، القصيدة العربية المعاصرة، دار المطبوعات الجامعية، إسكندرية، 2006، ص304.

<sup>4-</sup> عمران الكبيسي، لغة الشعر العراقي المعاصر، وكالة المطبوعات، الكويت 1982، ط1، ص 182.

<sup>5-</sup> حارث ياسين شكر، موضعات الحياة اليومية عند شعراء المدرسة الواقعية في العراق، ص 196.

### تكرار الحرف:

ومن أمثلة تكرار الحرف، قول ابن هذيل(1) (بحر الطويل):

كأنَّ حناياها جناحا مصــــفِّقِ كأنَّ سوَاريها شكث فترةَ الضَّـنى كأنَّ الَّذي زانَ البياض نــحورَها كأنَّ النَّخيلَ الباسقاتِ إلى الـعلا كأنَّ النَّخيلَ الباسقاتِ إلى الـعلا كأنَّ غصونَ الآس والريحُ بـينها

إذا ألهبتْهُ الشَّمسُ أرخاهما نسشرا فباتث هضيماتِ الحشا نُحَّلاً صُلفرا يُعذبِها هجراً ويقطعها كسلبرا عذارى حجال رجَّلتْ لمماً شُلسقرا متونُ نَشاوَى كلّما اضطربتْ سُكرا

وهذا النوع من التكرار يلجأ إليه الشاعر «بدوافع شعورية لتعزيز الإيقاع، في محاولة منه لمحاكاة الحدث الذي يتناوله وربما جاء للشاعر عفواً أو دون وعى منه»(2)، والمقصود بتكرار الحرف هو تكرار الحروف بعينها في الكلام، مما يعطى الألفاظ التي ترد فيها تلك الحروف أبعاداً تكشف عن الحالة النفسية للشاعر (3).

#### - تكرار صوب الراء:

وهو صوت مكرر مجهور منفتح بين الشدة والرخاوة، من الأصوات المائعة الدال في الغالب على الحركية والتكرار والاضطراب وعدم الثبات، وقد سمي عند العرب قديما " الصوت المكرر"، وفسروا ذلك بقولهم: «وذلك أنك إذا وقفت عليه رأيت طرف اللسان يتعثر بما فيه من التكرير».(4)

<sup>1-</sup> ابن هذیل. شعره ، ص 39. 84.

<sup>2-</sup> عبد القادر على زروقى، أساليب التكرار في الديوان (سرحان يشرب القهوة في الكافتيريا) لمحمود درويش، رسالة ماجستير، إشراف علي خذري، كلية الآداب واللغات، جامعة الحاج لخضر، الجزائر، 2012، ص 49.

<sup>3-</sup> ينظر: حارث ياسين شكر، موضعات الحياة اليومية عند شعراء المدرسة الواقعية في العراق، ص 196.

<sup>4-</sup> ابن جني، سر صناعة الإعراب، تح: حسن هنداوي، ج1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1985، -4 من -72.

وهذا التكرار جاء متناغماً مع القصيدة التي يحكى فيه عن جمال الحديقة التي دخلها واستمتع بمناظرها الخلابة.

من تكرار الحرف أيضا قول المعتمد بن عباد (1):

أمْ نسيم الروض تَحت الحندس جَامع كُل خطير مــــنفس مَالك بِالبر رق الأنــــفس

أَسقيط الطَل فَوق النرجِس أمْ نظام للآل نـــسسق أمْ قَريض جَاءنى عَن ملك تكرار الشاعر صوب السين:

وهو صوت رخو مهموس منفتح صفيري، يحمل دلالة الجمال والجلال التي رغب فيها الشاعر وانتظرها لتغدق عليه بأسرار وخبايا تحيل إلى عذوبة النفس ورقتها ويتصف بنوع من العذوبة والرهافة والخفة، مشحونا بأجواء نفسية هادئة وحزينة، مما يزيد القصيدة جمالا وبهاء، من خلال بحث الشاعر عن هذا الجمال المتثل في الأزهار، ليؤكد على معاتبة المعتمد لصديقه ابن زيدون.

### - تكرار الكلمة:

وهذا النوع من التكرار من أكثر أنواع التكرار شيوعاً حيث يكون «بتكرار كلمات يتخيرها الشاعر تخيراً موسيقياً لتؤدى بجانب دورها في بناء الصورة الشعرية إلى توفير إيقاع موسيقى خاص بكل بيت على حدة»(2)، ومن أمثلة تكرار الكلمة ، قول ابن عبد ريه(3) (بحر البسيط):

ورَوْضة عَقَدت أَيْدِى الرَبِيع بِها نوراً بنور وتزويجاً بتزويج

<sup>1-</sup> المعتمد ابن عباد، الديوان، ص 57.

<sup>2-</sup>حسنى عبد الجليل، موسيقى الشعر العربي، ج 1 ، ص 167.

<sup>3-</sup> ابن عبد ربه، الديوان، جمعه وحققه محمد رضوان الداية، مؤسسة رسالة، بيروت، 1979، ط 1، ص 37.

فهنا كرر كلمة نور مرتين وكذلك كلمة تزويج والتكرار هنا ليدل على مدى اغماس واندماج الطبيعة مع الربيع وذلك في خلق صورة لتلك المناظر الرائعة قامت على التكرار.

ومن أمثلة تكرار الكلمة أيضاً قول أبو بكر بن القوطية(1):

فتراهُ طُولَ نهارِهِ مُصَـَّتَجَرِّدا وَتَراهُ طُولَ نَهارِهِ مُصَـَّتَوَحَّشاً أُنسَ المَعالي بابن عامِرِ السذي أُحيي الرياسة بالسياسة فَهو مُف

من عَرفهِ ومع الدَياجي مُلتبِس فإذا دنا وقتُ الظلامِ لَهُ أَنِسس عَمِرَت بدولَته مَنازِلها السدرُس صِحُ لُكنِها بعد السحرس

كرر الشاعر كلمة نهاره، ليدل على ما يفعله ابن عامر في نهاره وذلك تعظيماً منه له وامتناناً على أفعاله في نهار يومه.

وللشاعر أبو بكر بن القوطية نموذج آخر في تكرار الكلمة(2):

قَصْل القَضية أَنْ هَذَا مسمتع يأتي ونوار الربي مُستزحزح هذا مقر للسَمَاء بِسفضلها وترَى تباين ذَاك فِي وجهيهما كمْ بين مصطنعين هَذَا كَافر هَذَا له حلق العجوز وَهَسذِه وَكَفَى افْتِخاراً أَن هذا نسافق

فَصْل الرَبِيع وكل نور بــائد وكذا الرئيس من المشابه واحد في مَا غذته به وهذا جـاحد باللون والنشر الذي هو شاهد إفضال سَيده وَهَذا حــامد عَذْراء فِي حمر المجاسد ناهد غضاً ومبتذلاً وهذا كــاسد

<sup>1-</sup> ابن عبد ربه، المصدر نفسه، ص 114.

<sup>2-</sup> الحميري، كتاب البديع في وصف الربيع، ص 21.

فالشاعر كرر هنا اسم الإشارة هذا في كل بيت تقريباً من الأبيات فورد في البيت الأول والثالث مرتين وفي البيت الرابع ذاك اسم إشارة، وفي البيت الخامس مرتان وكذلك السابع والثامن وكل ذلك في إشارة إلى جمال النرجس والطبيعة.

من التكرار أيضاً قول زياد بن أفلح (1):

فَاجأنى كَانُون بِـــالوردِ فَزَادنى وجداً إلى الوَجْدِ وَرَدَ العُلَى أَهْدَى لَنَا وَرْدَةً يَا حَبّذَا الوَرْدُ مِنَ الوَرْدِ

فالشاعر هنا كرر كلمة الورد في البيتين خمس مرات وهذا دلالة على حبه لصديقه الذي أهداه الورد ودلالة على مقدار أهمية الورد في التعبير عن المشاعر.

#### 1-الجناس:

الجناس ضرب من ضروب التكرار، يقوم على مستوى الأصوات والكلمات، فيحقق سلسلة محكمة لها رنينها الإيقاعي المتميز. ويزيد على التكرار بأنه يوجد نوعًا من الانسجام بين المعاني العامة ورنة الألفاظ العامة، وذلك لما فيه من عاملي التشابه في الوزن والصوت، والتي تعد من أقوى العوامل في إحداث هذا الانسجام (2), وهو «تشابه لفظين في النطق واختلافهما في المعنى»(3), وهو «على نوعين أحدهما: ما اتفق فيه اللفظان في أنواع الحروف وأعدادها وهيئتها الحاصلة في الحركات والسكنات وهو الجناس التام، والآخر: ما اختلف فيه اللفظان في واحد مما ذكر وهو الجناس الناقص»(4), والجناس من ألطف البديعيات وأعلاها مرتبة .

2- ينظر: عبدالله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، دار الآثار الإسلامية، الكويت، الطبعة الثالثة، 1989، الجزء الثاني، ص261، 262.

<sup>1-</sup> الحميري، المصدر نفسه، ص 125.

<sup>3-</sup> عبد العزيز عتيق، علم البديع، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ص187.

<sup>4-</sup> مجدى وهبه وكامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ص 138.

الجناس التام: مثل قول ابن شهيد (1):

## مِنْ بَاسم باك إلي ك ند وباك وهو باسم

فهنا ورد الجناس التام بين كلمة باسم وباسم حيث باسم بمعنى ثغر وكلمة باسم الأخرى بمعنى ضاحك أي مبتسم والجناس يحدث جرساً موسيقياً تطرب له الأذن وتسعد له النفس.

من أمثلة الجناس التام أيضاً، قول ابن هذيل(2) (بحر الكامل):

مُتخالف الأَلْوَان يجمع شمله ريحان ، ريح صبا وريح جنوب

فهنا جناس تام بين كلمة ريح وريح حيث كلمة ريح الأولى بمعنى ذكريات الصبا وكلمة ريح الأخرى بمعنى الرياح التي تهب من الجنوب، وقد أعطى الجناس جرساً موسيقياً أطرب الأذن .

من الجناس التام أيضاً قول أبو عبد الله بن مسعود (3):

الآس آس لأسى كل فؤاد مكتئب في كل فصل زاهر وما سواه منقلب

فوقع الجناس التام هنا بين ثلاث كلمات أى بين الثلاث كلمات التى فى الشطر الأول حيث كلمة الآس الأولى بمعنى نبات الآس وكلمة آس الثانية بمعنى مواساة وكلمة لأسى الثالثة بمعنى الاحتياج والبؤس، ويعتبر هذا الجناس التام من أجمل أمثلة العربية لما يحويه من بلاغة شعربة.

ومن الجناس التام أيضاً قول زياد بن أفلح (4):

<sup>1-</sup> ابن شهيد الديوان، مصدر سابق، ص 89.

<sup>2-</sup> يحيى بن هذيل الأندلسي، شعره. 74.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع في وصف الربيع، ص 90.

<sup>4-</sup> الحميري، مصدر نفسه، ص 125.

# ورد العلى أهدى لنا وردة يا حبذا الورد من الورد

فالجناس التام وقع هنا بين كلمتي الورد والورد حيث الورد الأولى بمعنى نبات الورد أما الثانية بمعنى أن صديقه الذي أهداه الورد هو أيضاً ورد، وهذا أعطى جرس موسيقى أطرب الأذن وأسعد النفس.

أما الفقيه أبو الحسن بن على اليقول(1):

## فإن أوحشت من شمس تبدت عليك بشمس كبرها العقار

فوقع الجناس هنا بين شمس وشمس فالأولى بمعنى الشمس التي في كبد السماء وشمس الثانية بمعنى الخمر حيث يشبهها بأنها مثل الشمس.

## - التصريع:

هو «ما كانت عروض البيت فيه تابعه لضربه» (2)، يقول عنه قدامة بن جعفر: «وإنما يذهب الشعراء المطبوعون المجيدون إلى ذلك، لأن بنية الشعر إنما هي التسجيع والتقفية فكلما كان الشعر أكثر اشتمالاً عليه، كان أدخل له باب الشعر وأخرج له عن مذهب النثر» (3)، ومن أمثلة التصريع قول ابن عبد ربه (4):

رَياحين أهْديها لريحانة المجد جنتها يَد التخجيل من حمرة الخد وَوَرد بِـه حيّيت غرَّة ماجـد شَمائله أذكى نسيماً من الــورد فالتصريع وقع هنا في اتفاق نهاية الشطرين بحرف الدال فوقع بين كلمتي (المجد) و (الخد).

2- ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تحقيق: محمد محى الدين، دار الجبل، سوريا، ط 5، 1981، ص 173

<sup>1-</sup> الحميري، مصدر نفسه، ص 96.

<sup>3-</sup> قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، ص90

<sup>4-</sup> ابن عبد ربه، الديوان، ص 32.

من أمثلة التصريع أيضاً قول ابن عبد ربه(1):

بَاكر الروض في رياض السرور بين نظم الربيع والمنشور فوقع فالتصريع وقع هنا في اتفاق نهاية الشطرين بحرف الراء فوقع بين كلمتي (السرور) و(المنشور).

أما أبو دراج القسطلي فقال(2):

شَكْلان مِن راح وروضة نرجس يَتنازعان الشبه وسط المجلس فوقع التصريع باتفاق نهايتي شطر البيت.

أما الوزير أبو مروان عبد الملك بن جهور قال(3):

اصْفر حَتى كأن الإلف يهجره وطاب حتى كأن المسك ينثره واخْضر أسْفله من تحت أصفره فراق منظره الباهي ومخبره

فوقع التصريع باتفاق نهايتي الشطرين حيث حرف الهاء في نهاية كل شطرة.

أما أبو بكر بن نصر فقال(4):

أُب من الإخوان ندباً مبادراً نقى الحلى مجما يدنس طاهرا يلم بليل للمُدام مصنادماً وينفض عنى حين يصبح سائرا

فوقع التصريع بين نهايتي شطرى الأبيات.

أما أبو على إدريس بن اليماني قال(5):

مَراشف الخيرى حو لعس كأنه قد قبلته الشــــمس أوْ نفست للمِسك فِيه نفس الطيب في الليل عليه حــبس

.

<sup>1-</sup> ابن عبد ربه، المصدر نفسه، ص 87.

<sup>2-</sup> ابو دراج القسطلي، الديوان، ص 120.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع في وصف الربيع، ص 119.

<sup>4-</sup> المصدر السابق، ص 116.

<sup>5-</sup> الحميري، المصدر نفسه، ص 115.

# وَماله تحْتَ النهار حـس كَأنما الضوء عليه حـــبس

فوقع التصريغ في كافة مقطوعته حيث انتهت كل شطر من شطور الأبيات بحرف السين فبتالى وقع التصريع بين الأبيات.

ومن التصريع قول ابن دراج القسطلى $^{(1)}$ :

غَدا غير مُسعدنا ثم راحا يُساعدنا طرباً وارتياحا

فوقع التصريع بين شطري الأبيات.

أما الفقيه أبو الحسن بن على قال(2):

ألاً حبَذا المحبوب نور البنفسج وأحبب بمرآه البديع وأبهج

فوقع التصريع باتفاق صدر البيت وعجزه في حرف الجيم.

أما الوزير الكاتب أبي الأصبغ فقال(3):

وبَنفْسج أربى على النوار وأفادنا عطراً بلا عطار

فوقع التصريع باتفاق نهايتي شطر الأبيات.

### - الطباق والمقابلة:

الطباق تضاد كلمتان في المعنى « وهذا اللون الإيقاعي يعتمد على التضاد في المعنى دون أن تكون هناك مطابقة صوتية بين الألفاظ في الغالب، لأجل ذلك فإن الإيقاع الموسيقى للطباق أقل بكثير من نظيره في المقابلة» (4)، ومن أمثلة الطباق، قول ابن عبد ريه (5):

<sup>1-</sup> المصدر نفسه. ص 115.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص 110.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 109.

<sup>4-</sup>على الغريب، الصورة الشعرية عند الأعمى التطيلي، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة الأولى، 2003، 205، 265

<sup>5-</sup> ابن عبد ربه الديوان، ص 85.

يُقيم الدجى أعْنَاقَها ويميلها شُعَاع الضّحى المستن في كل شارق

فبين الدجى والضحى طباق يبرز المعنى ويوضحه عن طريق التضاد.

وقول ابن عبد ربه أيضاً (1):

حكت أرضها لون السماء وزانها نجوم كأمثال النجوم الخوافق

فبين الأرض والسماء طباق يبرز المعنى ويوضحه عن طريق التضاد.

أما ابن هانئ فقال(2):

رياض يضاحكن الغزالة بعدما بكت فوقها عين السماء بأربع فبين شطري البيت مقابلة.

أما أبو بكر بن القوطية فقال(3):

يَسْرى إذا طرق الظلام نسيمه ويَظل يكمن بالنهار كذى دلس

فبين شطرى البيت مقابلة حيث الأول إذا كان الظلام خرج النسيم والشطر الثاني إذا جاء النهار تخبى ولم يظهر فبين شطري البيت مقابلة تبرز المعنى وتوضحه عن طريق التضاد.

من الطباق أيضاً قول يوسف بن هارون الرمادي  $(^4)$ :

رياض يضاحكن الغزالة بعدما بكت فوقها عين السماء بأربع فبين الفعل ضحك وبكى طباق يبرز المعنى ويوضحه عن طريق التضاد.

117

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 96.

<sup>2-</sup> ابن هاني، الديوان، ص98.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع، ص 114.

<sup>4-</sup> يوسف هارون الرمادي، الديوان، ص 85.

#### - حسن التقسيم:

حسن التقسيم هو أن تكون جمل البيت الشعرية متساوية في الطول والإيقاع والوزن، ومن أمثلة حسن التقسيم قول ابن دراج $^{(1)}$ :

متباهیین تلوناً بتلون مستباریین تنفساً بتنفس فکأنها من حد سیفك تلتظی وکأنه من طیب خلقك یسکتسی

فقد وقع حسن التقسيم في البيت الأول حيث جاءت الكلمة الأولى مساوية تماماً للكلمة الأولى في الشطرة الثانية وكذلك الكلمة الثانية والثالثة فقد تساو في الطول والإيقاع، ثم ننتقل للبيت الذي يليه فنجد أنه نفس عدد الحروف والكلمات وحرف الجر من بالتساوي المطلوب، وهنا يظهر حسن التقسيم في الأبيات وقد أعطى حسن التقسيم نغماً موسيقياً أضفى على الأبيات سحراً وجمالاً.

من حسن التقسيم أيضاً قول ابن زيدون(2):

أسقيط الطل فوق النرجس أم نسيم الروض تحت الحندس.

فقد وقع حسن التقسيم هنا باتفاق شطري البيت بنفس عدد الكلمات وبنفس الطول وحتى بنفس الإيقاع مع تشابه كبير للألفاظ بين الشطرين.

من حسن التقسيم أيضاً قول ابن شهيد الأندلسي(3):

وإفاك في زمن عجيب مونق وأتاك في زهر كريم ممتع فقد وقع حسن التقسيم بين شطري البيت نظراً لتساويهم في الطول والإيقاع.

.

<sup>1-</sup> ابن دراج القسطلي، الديوان، ص 67.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 42.

<sup>3-</sup> ابن شهيد الأندلسي، ديوانه ورسائله، ص 94

#### رابعا -اللسغة:

تحتل اللغة الشعرية مكانة ممة في بناء القصيدة وتشييدها فهي المادة الأولية في إقامة الإبداع الكوني خاصة الشعر فلغة الشاعر لغة ثرية تختلف عن باقي المجانين ولعل الشاعر الأندلسي هو أحد هؤلاء الشعراء.

اللغة: لغة الشعر كما يقول على الغريب هي لغة الانفعال والوجدان لذلك فهي لغة إيحائية جمالية، ولأنها تشير فينا الإحساس بالصور جمالية، ولأنها تستخدم الألفاظ استخدامًا مجازيًا في نسق معين تصبح فيه الكلمة مغايرة لمعناها المعجمي، «فاللغة هي وسيلة الشاعر الأولى للتعبير عمًا يختلج في نفسه من أحاسيس ومشاعر.

والكلام عن العناية باللغة وأهميتها ليست وليدة الصدفة، كما أنها ليست حديثة العهد، بل لها امتداد تاريخي قديم يعود إلى أزمنة سابقة، وذلك لما للغة من أثر كبير على العمل الأدبي، ولعلنا لا نغالي إذا قلنا بأنَّ اللغة الشعرية من أخطر أركان العمل الأدبي، وهي اللبنة الأولى في البناء الفني لأي عمل إبداعي، فمن خلالها يستطيع الأديب أن يتواصل مع القارئ بما يضمن مد جسور التلاقي بينهما، ولعلَّ هذا ما يرنو إليه العمل الأدبي ويحقق له سيرورته وعالميته بين الأعمال الأدبية الخالدة»(1)، انعكاس الحضارة بأشكالها على المجتمع الأندلسي وتوظيف الألفاظ من معجم الطبيعة والزهريات والنوريات على الأدب العربي من السمات التي طرأت على الأدب في هذا العصر.

وقد تطرق ابن شهيد إلى الحديث عن الزهريات والنوريات ومزج الشعر بعبق تلك الرائحة في شتى أشكالها ومنحنياتها ما كان دافعًا للشعراء في الأندلس وملهما

.

<sup>-1</sup> حارث ياسين، موضوعات الحياة اليومية عند شعراء المدرسة الواقعية، ص-343.

لهم، ولعل من الأبيات الشعرية التي حرص فيها الشاعر على إيصال إحساسه (1)، القصيدة التي ألقاها ابن شهيد قائلاً (2):

وأتاك بالنيروز شوق حـــافر وافاك في زمن عجيب مونــق فانظر إلى حسن الربيع وقد جلت فكأن نرجسها وقد حشدت بــه أو أعين الأحباب حين تراســلت وبها البنفسج قد حكى بخضوعه خد الحبيب وقد عضضت بــحنة وكأنما خيريها تحت الـــدجى يرجو زيارة من يحب لـــوعده يرجو زيارة من يحب لـــوعده

وتطلع للزور غب تــطلع وأتاك في زهر كريم مــمتع عن ثوب نور للربيع مــجزع زهر النجوم تقاربت في مطلع باللحظ تحت تخوف وتــوقع وقنو لون في سواد مــشبع فشكا إليك بأنه وتــوجع بين الأزاهر قام كــالمتطلع كلفاً فبات مراقباً لم يــهجع

فقد تشابهت لغة الشعراء إلى حد كبير في الوصف والتعبير عما في صدورهم نحو الزهريات والنوريات، فجاءت ألفاظهم متقاربة بعض الشئ وهذا لا يعد عيباً على شعرهم، فالزهور أسماؤها لا تتغير والتكرار لا يعيب أحد المهم هو الابتكار في المعاني والأخيلة، ولقد وظف كل شاعر الزهريات والنوريات حسب الغرض الذي يخدم قصيدته، ولكن تظل مجموعة من الأسماء التي اتفق عليها هي محور التغيير.

من لغة الشعراء القصيدة التي قالها الفقيه أبو الحسن في قوم ذهبوا للشرب حيث تشعر في هذه القصيدة بلغة مقاربة لشعراء الزهريات والنوريات لكن مع وجود لمحة خاصة به فيها وباختيار بعض من الألفاظ الغريبة في القصيدة قال(3):

<sup>1-</sup> ينظر: هدية الله مدحت محمد ، بيئة النصارى ، ص 168.

<sup>2-</sup> ابن شهيد الأندلسي، الديوان ورسائله، ص 94.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع في وصف الربيع. ص 96.

وشرب أدلجوا للأنس لــــما سرت بهم إلى ثغر التصابي فحلوا آمنين على الأمــاني عريش الياسمين لهم سلماء به جحف من النوار بـــيض فوجه نهارهم بالظل لــــيل فإن أوحشت من شمس تبدت وما شهد الكرام وغي كحرب جراح المقصدين بها جسبار

أصيغ على يد الشجر الدمار فكان لهم من الشجر انتصار وخضرة أرضه لهم قـــرار مفضفضة وأرماح صــــغار وليلهم بأنجمه نـــهار عليك بشمس كبرها العقار

فنلاحظ هنا أن لغة الشاعر كانت لغة خاصة به أضاف لها من لمحته الخاصة مع التداخل في لغة شعراء الزهريات والنوريات، ومن القصائد التي كانت لغتها سلسلة القصيدة التي قالها الوزير أبو عامر بن مسلمة حيث اقتربت ألفاظها من الشهولة والفهم مع احتفاظ القصيدة برونقها وجمالها واختياره لقافية ليست من السهولة حيث حرف الظاء في اللغة العربية ليس حرف متداولاً قال<sup>(1)</sup>:

> يا واحد الأدباء غير مــــدافع وافانى الشعر البديع نسسظامه فخرأ لورد الروض إذحار السمدى الورد عندى في الخدود نــفاسة هو آخر وله الــــتقدم أولاً وقد اعتمدت على الذي خبسرت وفضضتها صفراء يعشى ضوءها

ومن اغتدى في الفهم ناراً تلتظي فأزاح عنى كل أمر مـــحفظ ببدائع من ذهنك المستيقظ ورياسة مهما يقس أو يسلحظ كم آخر قد حاز مفخر من حظى في نظمك الزاري بلفظ اللهفظ حدق العيون الرانيات اللصحظ

<sup>1-</sup> الحميري، المصدر السابق، ص 131.

### -المعجم الشعري:

المعجم الشعري هو القاموس اللغوي للشاعر ويتكون من خلال ثقافته وبيئته ومناخه الذي يعيشه، فالمعجم الشعري ليس متكررًا عند الشعراء بالصيغة نفسها ولكنه أداة الشاعر الخاصة التي تعد معيارًا بين شاعر وآخر، كما يعد من أهم الخواص الأسلوبية التي على أساسها يمكن الحكم على شاعر ما وبيان ملامحه الخاصة (1)، كانت القصيدة التقليدية اختارت لنفسها طائفة من الألفاظ سارية المفعول، وصدق من قال إن الشاعر ابن زمانه وذاك صحيح في أكثر الأحوال إن لم يكن كلها فما دام الشاعر يستمد غذاء قريحته من الحياة فهو لا يقدر -حتى ولوحاول ذلك - إلا أن يعكس أشعة تلك الحياة في أشعاره، ومن خلال تلك الحياة ينتج القاموس الشعري للشاعر (2).

ومن أبرز الحقول الدلالية التي تشكل منها المعجم الشعري لدى شعر الزهريات والنوريات :

1/ الألفاظ الدالة على الزهريات: حاول الشعراء توظيف الزهريات في شعرهم لخدمة أغراضهم «أقبل الشعراء على توظيف الكلمات التي تخدم المعنى وتخدم القصيدة أو المقطع الذي يخدم غرضهم في إيصال المعنى أو في توضيحه، أو في إيصال الفكرة التي تمحور حولها وصف ما يدور حولهم»(3)، ومن ذلك قول ابن زيدون(4):

# ليسق عهدكم عهد السرور فما كنتم لأرواحنا إلا رياحينا

,

<sup>1-</sup> انظر: بروين حبيب، تقنيات التعبير في شعر نزار قباني، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، الطبعة الأولى، انظر: ميخائيل نعيمة، الشعر والشعراء، نظرية الشعر، مرحلة الإحياء والديوان، ص30، ص52

<sup>2-</sup> هدية الله مدحت محمد، بيئة النصاري، ص 171.

<sup>3-</sup> هدية الله مدحت محمد ، مرجع نفسه ، ص 172.

<sup>4-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 299.

مسكاً وقدر إنشاء الوري طينا من ناصع التبر إبداعاً وتحسيناً زهر الكواكب تعويذاً وتـــزيينا وفى المودة كاف من تكافينا وردأ جلاه الصبا غضأ ونسرينا منى ضروباً ولذات أفـــانينا

ربيب ملك كأن الله أنــــشأه أو صاغة ورقاً محضاً وتــوجه كأنما أثبتت في صحن وجـــنته ما ضر أن لم نكن أكفاءه شرفاً ياروضة طالما أجنت لسواحظنا ويا حياة تملينا بـــــزهرتها

فقدم ابن زيدون وصفاً لزهرات مختلفة الأسماء والأنواع مثل الريحان والمسك والزهر والرباض والنسربن والأزهار

ومنه أيضاً قوله(1):

مضخمّة الأنفاس طيّبة السنشر لأغْيدَ محُدولِ المِدامع بالسسّدر وَعُلَّتْ بمسكِ من شَمائِلِه السزُّهْر

ورامشة يشفى العليل نـــسسيمها أشارَ بها نحوى بنانٌ مــــنعُم سرَتْ نضرةٌ من عهدها في غصُونها إذا هَو أهدَى الياسمينَ بـــكفّهِ أخذت النجوم الزهر من راحة البدر

فأشار ابن ويدون إلى الربحان والزهر والياسمين، وفيما يلى جدول بأهم الألفاظ الدالة على الزهربات:

| الألفاظ الدالة على الزهريات |        |
|-----------------------------|--------|
| المسك                       | الآس   |
| الروض                       | الورد  |
| الجلنار                     | النخيل |
| النرجس                      | سوسن   |

<sup>1-</sup> الديوان ابن زيدون ، المصدر السابق ، ص 102

| ريحان | زهرة    |
|-------|---------|
| كافور | البنفسج |

- الألفاظ الدالة على النوريات: منه كما قال ابن دراج $^{(1)}$ :

بهار يروق بمسك ذكى وصنع بديع وخلق عجب وغصون الزير قد أورقت لنا فضة نورت بالنهب

فالألفاظ التي استخدمها مثل بهار ومسك وغصون الزير التي تورق كما الفضة المنيرة بالذهب

منه أيضاً قول ابن شهيد(2):

وأتاك بالنيروز شوق حـــافر وافاك في زمن عجيب مــونق فانظر إلى حسن الربيع وقد جلت فكأن نرجسها وقد حشدت بــه أو أعين الأحباب حين تـراسلت وبها البنفسج قد حكى بخضوعه خد الحبيب وقد عضضت بـحنة وكأنما خيريها تحت الدجـــي يرجو زبارة من يحب لــوعده

وتطلع للزور غب تـــطلع وأتاك في زهر كريم مــمتع عن ثوب نور للربيع مــجزع زهر النجوم تقاربت في مطلع باللحظ تحت تخوف وتــوقع وقنو لون في سواد مــشبع فشكا إليك بأنه وتـــوجع بين الأزاهر قام كــالمتطلع كلفاً فبات مراقباً لم يــهجع.

فالشاعر استخدم كلمات مثل الزهر والنرجس والبنفسج والخيرى والأزاهر وكلها ألفاظ تندرج تحت النوريات: وفيما يلى جدول بأهم الألفاظ الدالة على النوريات:

-

<sup>1-</sup> الحميري ، البديع ، ص 104. ابن دراج الأندلسي .الديوان. 32.

<sup>2-</sup> ابن شهيد الأندلسي، ديوانه ورسائله ، ص 94.

| الألفاظ الدالة على النوريات |            |
|-----------------------------|------------|
| خيرى                        | بهار       |
| أقاح                        | زهر النجوم |
| غصون الزير                  | الياسمين   |
| رامشة                       | نسرين      |

#### خامسا: الصورة الشعرية

الصورة لها دور بالغ الأهمية في تحليل الأعمال الأدبية حيث تعددت التعريفات لها وتعددت الأقوال عليها «يكاد يكون هناك إجماع على صعوبة إيجاد تعريف شامل للصورة، ولعل هذه الصعوبة كامنة في كثير من المصطلحات الأدبية» (1)، فمعاني الصور لا يستطيع الباحث بالسهولة الوصول إليها «فالوصول لمعنى الصورة ليس باليسير الهين، ولا السهل اللين، ومن قال ذلك فقد احتجبت عنه أسرار اللغة وجمالها المكنون المستسر ، وروحها المتجددة النامية ، وليس لها \_ كما عند المناطقة \_ حدود جامعة ، ولا قيود مانعة »(2).

ولا شك أن الصورة الشعرية تلعب دوراً مهماً في الأعمال الأدبية بكافة أنواعها في «الصورة أمر متعلق بالأدب وجماليات اللغة والتطور الحادث في كليهما لا يلغى القديم بل يتعايش معه ويسير بجانبه»(3)، ويقول الراغب الأصفهاني «الصورة ما ينتقش به الأعيان ويتميز بها غيرها، وذلك ضربان: أحدهما محسوس يدركه الخاصة والعامة بل يدركه الإنسان وكثير من الحيوان كصورة الإنسان والفرس

<sup>1</sup> إبراهيم أمين الزرزموني ، الصورة الفنية في شعر على الجارم ، دار قباء للطباعة ، القاهرة ، ط 1 ، 2000 ، ص 91

<sup>2-</sup> على على صبح ، الصورة الأدبية تأريخ ونقد، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة ، ص 5.

<sup>3-</sup> إبراهيم أمين الزرزموني ، الصورة الفنية في شعر على الجارم، ص91.

والحمار بالمعاينة، والثاني معقول يدركه الخاصة دون العامة كالصورة التي اختص الإنسان بها من العقل والروية والمعاني التي خص بها شئ بشئ $^{(1)}$ .

وقد أشار الجاحظ إلى الصورة من خلال نظرته للشعر حيث عندما بلغه أن أبا عمرو الشيباني استحسن بيتين من الشعر لمعناهما مع بلاغتهما علق قائلاً: «المعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والعربي والبدوي والقروي، وإنما الشأن في إقامة الوزن وتخير اللفظ وسهولة المخرج وكثرة الماء وفي صحة الطبع وجودة السبك فإنما الشعر صناعة وضرب من النسج وجنس من التصوير»(2).

أما قدامة بن جعفر فقد حظي حظو الجاحظ حيث قال إن المعانى كلها مبسوطة للناس والفضل يعود لمن يستطيع إخراجها في قالب فني وعلى ذلك يقاس مدى نجاح أو إخفاق الصورة «إذا كانت المعاني للشعر بمنزلة المادة الموضوعة والشعر فيها كالصورة كما يوجد في كل صناعة من إنه لابد فيها من شئ موضوع يقبل تأثير الصور منها مثل الخشب للنجارة »(3).

### - مصادر الصورة عند شعراء النوريات والزهريات:

مصادر الصورة الشعرية تأتى وتحدث نتيجة انسجام الشاعر ببيئته ونتيجة التمازج والتفاعل معها فتكون تلك هي منابعه التي تكون الصورة الشعرية لديه.

-

 <sup>1-</sup> الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، تحقيق محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت ، مادة
 2- الجاحظ ، الحيوان ، تحقيق عبد السلام هارون ، المجمع العلمي العربي الإسلامي ، بيروت ، ط 3 ،
 1969 ، ج 3، ص 13

<sup>3-</sup> قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، تحقيق : عبد المنعم خفاجي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ص 65.

#### - الطبيعة:

الطبيعة هي «قسم من العالم قادر على أن يحرك في الإنسان إحساسه الفني» (1)، والطبيعة بوصفها أدبياً «موضوع أثير متجدد مع الأزمنة رائج في المذاهب النثرية والشعرية ، كما هو شائع في الرسم ، تناوله الأدب واستفاض فيه، وعبر عنه تعبيراً صنعياً بارداً أو استغرق فيه وحوله إلى كائن حي يتفاعل مع صاحب الأثر ويندمج في مشاعره »(2).

وباعتبار الطبيعة هي المصدر الأول للوصف «الوصف نزعة فطرية ملازمة لطبيعة الذات الإنسانية بها يكتشف الإنسان العالم، إنسان البداوة اكتشف العالم عن طريق المقابلة والتشابه والتماثل، فقابل وشابه وماثل بين أشياء الوجود وكون الأفكار المجردة»(3).

#### والطبيعة قسمان:

### (أ) الطبيعة الحية:

وهي كل ما به روح من الطبيعة مثل الإنسان والحيوان والنبات والطيور وغيرها.

استعمل الوزير الكاتب أبي الأصبغ الطبيعة الحية في شعره قائلاً (4):

وَأَفَادنا عطراً بلا عـــطار وبساطه فِي خضرة الأشجار وَقَد انْحني للوَحّي بالأسرار وَبَنفْسج أربى عَلى النصوار فَكَأنَما أعْلام فِي فَصصيروزج وَافَاكَ فِي وَقْت الزيارةِ قصائماً

<sup>1-</sup> جبور عبد المنعم ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، الطبعة الأولى ، 1979 ، ص 163 - 2 المرجع السابق، ص 163.

<sup>3-</sup> ساسين عساف، الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبي نواس، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، 1982م، بيروت، ص21.

<sup>4-</sup> الحميري ، البديع ، ص 109

هَوَ مَسْكة خلقت لَهَا أوْراقها أوْ رُقعة زرقاء مِن كَبد السسما أوْ رُقعة زرقاء مِن كَبد السسما أوْ لمة الحَسْناء تَحْسب وسطه أوْ لجة كحلاء هزتها السببا أو درع حَاجِبنا أتَتْهُ صسقيلة مَلك قُلوب الأسد بَيْن ضلوعه فإذا سَطَا فالصبح داج مظله

في لَونِها مِن صنعة الجبار في يَوم صَحو فتنة النظار للزَعْفران مَوَاضِع الآثـــار فتكسرت ليناً على مـــقدار وقد الْبَرى للفَتْكِ بالكــــــفار وبوجهه قمر مِنْ الأقــمار وأذا عَفا فالليل في إســفار

فابن أبى الأصبغ يبدأ قصيدته بالبنفسج الذي هو نوع من أنواع الزهور ويصف الأشجار والأوراق ويصف اللون البديع والمنظر الرهيب ولا يفوته الوصف حينما استخدم الزعفران وهو نبات ليصف به ما يريد ثم يكمل واصفاً لبنفسج كأنه أسد وكأنه ملك الليل والنهار والمقطوعة الشعرية تمازج بين الطبيعة الحية والجامدة ولكن يغلب عليها الطبيعة الحية.

من الطبيعة الحية أيضاً قول ابن زيدون(1):

وشادن أسأله قـــهوة فالورد فــجاد بالقهوة والورد فبت أسقى الراح من ريقه فبت أسقى الراح من ريقه

يعتبر البيتان صورة من صور الطبيعة الحية حيث شادن هو الغزال ويقصد به الساقى ثم القهوة والورد والخد كل هذه أشياء تصور الطبيعة الحية في صورها المتعددة.

أما يحى بن هذيل فقال $^{(2)}$ {بحر الطويل}:

كأنَّ حناياها جناحا مصفِّق

إذا ألهبته الشَّمسُ أرخاهما نسشرا

<sup>1-</sup> ابن زيدون ، الديوان، ص 68.

<sup>2-</sup> يحي بن هذيل. شعره ، ص 84.

كأنَّ سوَاربها شكث فترةَ الـــنَّني كأنَّ الَّذي زانَ البياض نــــــورَها كأنَّ النَّخيلَ الباسقاتِ إلى الـعلا كأنَّ غصونَ الآس والربحُ بينها حديقة نفس تَملأ النفس بَـــهجة كأنَّ جنى سوسانها فِي سنا الضحي كأنَّ عيون النرجس الغض بالندى كأنَّ جنى الخيري في عبش الدجيي كأنَّ ينابيعَ المــــياه مـراجل

فباتت هضيمات الحشا نُحَّلاً صُفرا يُعذبها هجراً ويقطعها كــــبرا عذاري حجال رجَّلتْ لمماً شُـــقرا متونُ نَشاوَى كلّما اضطربتْ سُكرا عشيقان لما استجمعا أظهرا خفرا وتثنى عيون الناظرين بها حسرى كؤوس مِن البلور قد حشيت تسبرا عيون تدارى الدمع خفية أن يسرى نسيم حبيب زار عاشقة ســـرا تفور وقد أذكت لهن الحصى جمرا

تعج الأبيات بالطبيعة الحية حيث بدأها بالتشبيه بأجنحة الطير ثم النخيل وغصون الآس والجلنار والسوسن والنرجس والخيرى والمياه كلها ترسم صورة رائعة الجمال لروضة فاتنة تملأها الحياة.

أما ابن عبد ربه فقال(1):

أ*ی* تفاح ورمــــان يجتنى من خوط ريحان مستنيراً بين ســوسان أى ورد فوق خد بدا

فتتجلى الطبيعة الحية في التفاح والرمان والربحان والورد والخد والسوسن فالطبيعة تمتزج بالإنسان بالجمال على حد تعبير ابن عبد ريه.

أما يوسف بن هارون الرمادي فقال $^{(2)}$ :

وَقَام لنا فِيها الذباب بـــمسمع عَلَى رَوْضةِ قامت لنا بدرانك

129

<sup>1-</sup> ابن عبد ربه، الديوان، ص 166-167.

<sup>2-</sup> يوسف بن هارون الرمادي، شعره. ص 85.

إذًا مَا شرينا كأسنا صب فضلها كأن السحاب الجون أعرس بالثري فَلاح شوار الأرض في كُل موضع رياضٌ يضَاحكن الغَزَالة بــــعدما

على فصصنا للمسمع السمتخلع بَكَتْ فَوقها عين السماء بـــأربع

فيحكى يوسف بن هارون عن الروضة التي قام فيها وسمع صوت الذباب وسط الرياض واستعان بالغزالة ليكمل صورة ما وصفه.

أما أبو مروان الجزيري فيقول (1):

حدق الحسان تقر لى وتـــــغار طلعت على قضبي عيون كمائمي وأخص شئ بي إذا شــــبهتني أهدت له قضب الزمرد ســـاقه أنا نرجس حقاً بهرت عــــقولهم إنى لمن زمن الربيع تــــربنى فأكون عطراً للأنوف ومـــنظراً بهجاً تهافت نحوه الأبــصار وتحية بين الندام تحث لـــــي

وتضل في صفة النهي وتحار مثل العيون تحفها الأشهار درر تنطق سلکها دیـــنار وحباه أنفس عطره المعطار ببديع تركيبي فقيل بـــهار قطع الرياض وتلقح الأمطار نخب الكؤوس وتنطق الأوتار

فتعج الأبيات بالألفاظ المختلفة للطبيعة الحية مثل الفتيات الحسناوات والنرجس والبهار .

#### (ب) الطبيعة الجامدة:

ويقصد بالطبيعة الجامدة الظواهر المختلفة للطبيعة من أرض وسماء وأنهار وبحار ورعد وبرق وصخور وجبال وظلام وضياء وغيرها.

<sup>1-</sup> الحميري، البديع ، ص 103،

لقد وظف شعراء الزهريات والنوريات الطبيعة الجامدة في شعرهم خير توظيف مثل أبوبكر بن القوطية لألفاظ الطبيعة الجامدة قائلاً (1):

> ينظم دُرَّ السما مَــلِياً متى غذا النبتُ صيرفيّا يُحيى له نَورَها البهيا محض وآذار قسطريًا ينتقد المحضَ والسرديّا ر و نجل عبّاد السربّا والحُوَّلَ القُلَّبَ الكِسميّا والمنبه المدرره الذكييا

أما تري الروض جوهرياً والنَور من فضّة وتـــبر ترى نواويرَهُ كـــــتِبر قد مدَّ نطعاً على رُبِـاها مثلَ انتقاد العُلا أبا عم الراجخ الواضخ المسحيّا والمنجب المعجب افتنانأ

فالسماء والنور والفضة والربيع والربي كلها ألفاظ وظفها أبو بكر بن القوطية في قصيدته مستفيداً منها.

أما ابن هانئ الأندلسي قال $^{(2)}$ :

كحلاً تشرب دمعاً يوم تـــشتيت وسط الرياض على زرق اليواقيت كأن قضبانه والربح تحملها أوائل النار في أطراف كبريت

بنفسج جمعت أنواره فحكت أو لازوردية أربت بزرقتها

فقد استفاد الشاعر من زهرة البنفسج ونورها حيث تحكى عن كثير من الأشياء التي وظف من خلالها الطبيعة الجامدة مثل اللازورد والياقوت والريح والنار والكبريت، فكل هذه صور مختلفة للطبيعة الجامدة وظفها ابن هانئ في مقطوعته.

<sup>1-</sup> الحميري، مصدر نفسه ، ص 7.

<sup>2-</sup> ابن هانئ الأندلسي، الديوان، ص49.

أما أبو بكر بن القوطية فيمدح ابن عامر مستفيداً من ألفاظ الطبيعة الجامدة قائلاً (1):

يَسْرى إذّا طَرق الظَلام نَــسيمه مُتنكراً حَتى المَساء وَإِنَــسما جِنْس يُخَالِف كُل جنس فى التعـ فَتَراه طُول نَهارِه مُــستجرداً فتراه طول نهاره مــستوحشاً

وَيَظُل يَكمن بِالنهار كذى دلـس سُلطانُه بِالليل فَهو مِن الـحرس سُلطانُه بِالليل فَهو مِن الـحرس ـرى والتلبس والتوحش والأنس مِن عرفه ومع الدياجي ملتـبس فإذا دَنَا وَقْت الظلام له أنــس

فاستخدم أوقات النهار المختلفة لبيان مناطق قوة ممدوحه فهو في الظلام نسيم وبالنهار دلس وفى المساء والليل حرس طيلة النهار هو التواضع والقوة والحكمة حتى إذا حل الليل له منه أنس.

أما ابن شهيد الأندلسي فقال(2):

وأتاك بالنيروز شوق حـــافر وافاك في زمن عجيب مونــق فانظر إلى حسن الربيع وقد جلت فكأن نرجسها وقد حشدت بـــه

وتطلع للزور غب تـــطلع وأتاك في زهر كريم مــمتع عن ثوب نور للربيع مــجزع زهر النجوم تقاربت في مطلع

فالنيروز والزمان والنور والنجوم كلها صور من صور الطبيعة الجامدة وظفها الشاعر في قصيدته.

أما الوزير الكاتب أبو الإصبغ بن عبد العزيز فقال(3):

-

<sup>1-</sup> الحميري، البديع ، مصدر نفسه، ص 114

<sup>2-</sup> ابن شهيد الأندلسي، الديوان ورسائله، جمعه وحققه وشرحه محي الدين الديب، المكتبة العصرية، بيروت، 1997 ، ط1، ص 94.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع، ص 27.

## في ليلة بالأنجم الزهر

### فآثر الصحراء مستأنسأ

فالصحراء والليلة والنجوم كلها ألفاظ من ألفاظ الطبيعة الجامدة.

أما الفقيه أبو الحسن بن على فقال  $^{(1)}$ :

ألا سقنى روح النفوس وأنسها وشعشع لنا شمس الشمول ببدرها فأنت ترى أقمار نرجس روضنن محاسن لو وافت أخى العلا باقلا

ولين بماء المزن في المزج مسها وأجر علينا بالمسرة كأسها خلاف السماويات جاوزن شمسها إذا بز سحبان البرايا وقسها

فالماء والشمس والبدر والقمر والسماء كلها ألفاظ تعود إلى الطبيعة الجامدة. وقال أبو بكر بن القوطية<sup>(2)</sup>:

زمرد أورقت أغصانه دررا يقل ياقوتة صفراء فاقععة هو النهار ولكن رد نقطته ثمت دعاه بهاراً كي يهجنه كمقلة دب في أجفانها وسن

فراح كالراحة البيضاء منفطرا كأنها التبر من فوق اللجين جرى مكيدة تحته النوار إذ وغـــرا وقد حوى قصبات السبق إذ بهرا فدنقت غير أن لم يدر طعم الكرى

فالزمرد والياقوت واللجين أي الماء والنهار كلها ألفاظ تعود إلى الطبيعة الحامدة.

#### - العقيدة:

العقيدة هي حجر الأساس لدى كل شاعر أو إنسان لذلك هي دون أن يدرى الشاعر تمده منها فترى ذلك منعكساً على أدبيات الكتاب والشعراء حيث تعد

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 104.

<sup>2-</sup> الحميري ، البديع ، ص 106

«مصدراً سخياً من مصادر الإلهام الشعري يستمد منها الشعراء نماذج وموضوعات وصور أدبية والأدب العالمي حافل بالكثير من الأعمال الأدبية العظيمة التي محورجها شخصية دينية أو موضوع ديني أو التي تأثرت بشكل أو بآخر بالتراث الديني»(1).

وبتتبع مصادر العقيدة عند شعراء الزهريات والنوريات تتضح في محورين هما:

# -القرآن الكريم:

القرآن الكريم هو من أهم مصادر العقيدة التي يعتمد عليها الشعراء «لطالما كان القرآن أحد أهم وأكبر المصادر التي اعتمد عليها الشعراء في نقل صورهم منذ القدم فاقتبسوا من آياته واستوحوا من عباراته، لما فيه من الإبداع وحسن السياق وجزالة اللفظ والتشبيه وروعة البيان»<sup>(2)</sup>، فيقول أبو دراج القسطلي<sup>(3)</sup>:

فالقسطلى هنا يقتبس من القرآن الكريم من سورة التكوير «فلا أقسم بالخنس الجوار الكنس» التكوير الأية 15

أما ابن هذيل فقال(4):

إذا ألهبته الشَّمسُ أرخاهما نـشرا

كأنَّ حناياها جناحا مصصفِّق

<sup>1-</sup> على عشرى زايد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، 1997، ص 75

<sup>2-</sup> هدية الله مدحت، بيئة النصارى وأثرها في الأدب الأندلسي، ص 188.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع، ص 120. ابن دراج. الديوان.

<sup>4-</sup> يحي بن هذيل الأندلسي. شعره، ص84.

كأنَّ سوَاريها شكتْ فترةَ الضَّنى فباتتْ هضيماتِ الحشا نُحَّلاً صُفرا كأنَّ الَّذي زانَ البياض نحورَها يُعذبِّها هجراً ويقطعها كلل الباسقاتِ إلى العلا عذارى حجال رجَّلتْ لمماً شُلقرا

فالشاعر ابن هذيل هنا يقول كأن النخيل الباسقات وهو هنا متأثر بالقرآن في قوله تعالى «والنخل باسقات لها طلع نضيد» ق الأية 10

أما الوزير أبو عامر بن مسلمة فقال(1):

يَا وَاحِد الأُدَبَاء غَير مـُدافع وَمَنْ اغْتدَى فِي الفَهْم نَاراً تَلْتظى وَافَانِي الشِعْر البَديع نظامـه فَأَزَاح عَنْى كل أمر مـــحفظ

فقد تأثر الشاعر هنا بالقرآن الكريم حينما قال ناراً تلظى حيث تأثر بقوله تعالى في سورة الليل «فأنذرتكم نارا تلضيّى» الأية 14.\*

# - الموروث الثقافي:

الموروث الثقافي أحد أهم العوامل حيث " يعتبر التراث من أهم المصادر التى اعتمد عليها الشاعر في تكوين صوره الشعرية وبطبيعة الحال فإن الشاعر مرتبط بتراثه ومشدود إليه، لأن هذا التراث يشكل وجدانه ويمثل جزءاً من ذكرياته "2.

ونتتبع الموروث الثقافي عند شعراء الزهريات والنوريات من خلال الموروث الأدبي.

# -الموروث الأدبى:

النص الأدبي ، فالنص الأدبي امتداد لتاريخ وثقافة كانت من قبله وإلا هو لم يكن وليد اللحظة «إن العودة إلى الموروث الأدبي ليست رجعة إلى الوراء، بقدر ما

<sup>1-</sup> الحميري، البديع، ص 131.

<sup>\*</sup> سورة الليل الآية 14.

<sup>2-</sup> حارث ياسين شكر، موضوعات الحياة اليومية عند شعراء المدرسة الواقعية، ص 276.

هي إحياء لكل ما أوثر عن الماضي الأدبي من معطيات فنية إيجابية، فهي تطوير لفن الشعر كما أنها إضاءة وتعميق لرؤية الشاعر وإحساسه بالاستمرار والتواصل الفني، بما يثري عمله الجديد ويجعله صالحاً للتعبير عن قضاياه اليومية المعاصرة»(1)، أما من الصور التي وظف فيها شعراء الزهريات والنوريات الموروث الأدبي قول ابن زيدون في وصفه للخمر مستخدماً الورد حيث بدأ القصيدة قائلاً (2):

أَدِرْهَا! فَقَدْ حَسن المجلس وَقَدْ آن أَنْ تُتْرَع الأكوس إذا لم تجد فقده الأنـــفس فَإِن خِلاَل أَبِي عَـــامر بهَا يَحْضر الورد والنرجس

وَلَا بَأْس إِنْ كَان ولِى الربيع

فهذه الأبيات التي بدأها ابن زيدون بفعل الأمر أدرها تذكرنا بنفس أسلوب أبو نواس في حديثه عن الخمر واستدعائه لها حين يقول في أكثر من موضع أُدِرِهَا عَلينا قَبْلِ أَنْ نَتَفَرِقا وَهَات اسْقنى مِنها سلافاً مروقاً

وقوله أيضاً ( $^{3}$ ):

وهات لعلى أن أيكن من وجدى أدِرهَا علَى الندمان نوحية العهد

وقوله أيضاً (4):

تخيرها الجانى على عهد قيصرا

أُدِرِهَا علينا مزة بــــابلية أما أبو بكر بن القوطية فيقول<sup>(5)</sup>: وَتُلَاثَةٍ لَمَا اجْتَمَعْن بـــمجْلِس

نبهن منى همة لم تنسعس بِدُعَائِهِن إلى لِقَاء الأَكسوس

وَدَعون حَى عَلى الصَبوح فسقنني

<sup>1-</sup> مرجع سابق، ص 278

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 141.

<sup>3-</sup> أبو نواس الديوان، ص 87

<sup>4-</sup> المصدر نفسه ، ص 87

<sup>5-</sup> الحميري، البديع في وصف الربيع ، ص 38

# ورْد كَمِثْل دَم الوَريد وَسَــوْسَن غض بسوسى الغلائل مكتس

أما الحاجب أبى الحسن بن جعفر بن عثمان المصحفي فيقول على طريقة الشعراء القدماء وعلى طريقة شعراء العصر الجاهلي في بداية قصيدته لعمرك، حيث بدأ القصيدة بالقسم مثلما عرف عن شعراء العصر الجاهلي فيقول<sup>(1)</sup>:

تُحيل بِهَا مَجْرَى الزمان عَن الحَد بربعك فِى كَانون نَائمة السورد وَأَجْريت فِى أَغْصانها كرم العهد

لَعمركَ مَا في فِطرة الروضِ قُدرة ولكِنَما أَخْلاقك الغر نسبهت كَأنك قَد أَمْطرتها دِيمة المسجد

تأثراً بالشنفري في قصيدته حين يقول $^2$ :

سرى راغباً أو راهباً وهو يعقل

لعمرك ما بالأرض ضيق على امرئ

## - أنماط الصورة:

تساعد الصورة على توضيح المعنى وإيصاله للمتلقي والصورة قد تكون «بيانية تقوم على التشبيه والاستعارة والمجاز والكناية، وقد فطن إليها الشعراء من قديم، فاصطنعوها في شعرهم، فأبرزوا العلاقة بين الشيء وشبيهه باستخدام التشبيه، وأبرزوا صفة ما حين استعاروا صفة من الشبيه على سبيل الاستعارة، وأخفوا المباشر، وعبروا عنه بما يفيد معناه باستخدام الكناية»(3)، فأنماط الصورة ليست واحدة ومختلفة بالنظر إلى علم البيان أو بالنظر إلى الحس والعقل وسوف تقوم دراسة أنماط الصورة على:

<sup>1-</sup> الحاجب المصحفي الأندلسي. ما تبقى من شعره. ص 40.

<sup>2-</sup> شرح لامية العرب للشنفرى السيد إبراهيم الرضوي تح: أسماء محمد حسن هيتو، طبع دار الفارابي بدمشق، سوريا، ط1، 2009، ص 9.

<sup>3-</sup> محمد عبد المنعم محمد قباجه، الغربة والحنين إلى الديار في شعر العصر العباسي الثاني، رسالة ماجستير، إشراف عبد المنعم حافظ. جامعة الخليل، فلسطين، 2008، ص209

- \* أنماط الصورة بالنظر إلى علم البيان ونعنى بها الصورة البلاغية:
  - الصورة التشبيهية والاستعارية والكنائية مهد لذلك
- \* أنماط الصورة بالنظر إلى الحس والعقل ونعنى بها الصورة الحسية : الصور البصرية والشمية والسمعية والذوقية واللمسية

## -الصورة البلاغية:

الصور البلاغية هي ما يجمع التشبيه والاستعارة والكناية والمجاز فهي تعبير عن كل هذه الصور حيث هي «اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى، وهتك الحجاب دون الضمير حتى يفضي السامع إلى حقيقة، ويهجم على محصوله كائناً ما كان ذلك البيان، ومن أي جنس فبأي شيء بلغت الإفهام فذلك هو البيان في ذلك الموضع»(1).

## - الصور التشبيهية:

التشبيه هو «فن من الفنون البلاغية، يدل على سعة الخيال، وجمال التصوير، ويُعدُّ من أبرز أنماط الصور الفنية، وأكثر الفنون البلاغية دوراناً على ألسنة الناس، فكثير من كلامهم معقود على المماثلة، ويُعدُّ التشبيه من أقدم صور البيان ووسائل الخيال وأقربها إلى الفهم والأذهان، كما أنه من أكثر الفنون دوراناً في الشعر العربي القديم، ولذلك اهتم النقاد به، فوضعوا الكتب والدراسات لبيان أنواعه وتوضيح مقاصده»(2).

.

<sup>1097</sup> بدوي طبانة، معجم البلاغة العربية، دار المنارة للنشر، جدة، دار ابن حزم، الطبعة الرابعة، 1997م، 101

<sup>2-</sup> حارث ياسين شكر ، قصيدة الحياة اليومية، ص 305

ولقد اختلف العلماء في تعريف التشبيه فقد عرفه المبرد في الكامل «والتشبيه جارٍ كثير في الكلام، أعني كلام العرب حتى لو قال قائل: هو أكثر كلامهم لم يبعد» (1)، وعرفه القزويني قائلاً: «وإذا قد عرفت معنى التشبيه في الاصطلاح فاعلم أنه مما اتفق العقلاء على شرف قدره وفخامة أمره في فن البلاغة وأنَّ تعقيب المعاني به يضاعف قواها في تحريك النفوس إلى المقصود بها مدحاً كانت أو ذماً أو افتخاراً أو غير ذلك» (2).

ومن صور التشبيه قول الوزير أبو عامرين مسلمة(3):

إنِي بَعَثْت مطيباً نـــمقته من روض دارى دارك الغناء هَوَ كالسَّماءِ إذا بَدَتْ مُخضرة لَاحَـتْ عَليهَا أَنْجُم الجَوزاء

فهنا يشبه أبو عامر المطيب الذي أرسله بالسماء حيث جاء التشبيه هنا مفصلاً حيث اكتملت فيه الأربعة أركان فالمشبه هنا هو المطيب يقصد بهو المطيب وشبه المطيب بالسماء وجاءت أداة الشبه حرف الكاف وجاء وجه الشبه الاخضرار وأن تكتسى السماء باللون الأخضر فهو يشبه هديته بالسماء حين تخضر ويلوح بها النجوم.

أما أبو جعفر ابن الآبار فقال (4):

وآسٍ كَاسْمهِ للسهم آس تَتِيهُ بِهِ حلى الزمن القشيب وَأَرسِل كَالغَدائر مرسلات بِهَا قطط ونم بكل طليب

<sup>1-</sup> المبرد، الكامل في اللغة والأدب، تحقيق: محمد أحمد الدالي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، 1993م، الجزء الثاني، ص996.

<sup>2-</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع)، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 2003، ص164.

<sup>3-</sup> الحميري، مصدر نفسه، ص25، فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. 199.

<sup>4-</sup> أبو جعفر بن الابار، الديوان، ص 63.

وَكَتَم نورهِ فَـــبدت لآل مدحرجة لَهَا عُرف الحبيب كَأْنَ الصبح شق بِهِ جيوباً فَغَادر فِيه أَزْرَار الــجيوب وَنَافَسَهُ الوَرَى شَغْفاً وحبا فعود سود حبات القلوب

فهنا التشبيه ممتد على طول الأبيات حيث شبه الآس بأنه مواساة لكل مهموم ثم شبه في البيت الثاني بالغدائر ثم انتقل إلى التشبيه في البيت الثالث حيث شبهه بأنه مثل الآل أى النجوم ثم شبه خلقته الطيبة كأن الصباح شق فيه الجيوب فامتد التشبيه على طول الأبيات .

أما القاضي ذي الوزارتين فقال(1):

كأن لون الظيان حين بدا نواره أصفراً على ورقله لون محب جفاه ذو ملل فاصفر من سقمه ومن أرقه

فشبه هذا الظيان أى الياسمين البرى بأنه حين يتفتح ويشع نوره الأصفر بأنه مثل جفن المحب الذي يسهر الليالي حزناً على فراق حبيبه فيصفر لونه من قلة النوم والأرق والسهاد .

أما الوزير أبو عامر بن مسلمة فقال(2) (البحر البسيط):

قد جاءنا رائد السربيع بمنظر رائق بديسع هو البهار الذي تسعلى وجل في حسنه الرفيع كأنه مقلة تسشكى إلى الحيا قلة الهجوع أكف كافورة قد أومست بكأس تبر إلى الربيع أو شعلة النار وسط ماء جسد من ثوبه النصوع

<sup>1-</sup> الحميري، البديع ، ص27.

<sup>2-</sup> فوزي سعد عيسى. شعراء اندلسيون منسيون. 219.

فقد شبه هنا البهار بأنه جفن يشكو من قلة النوم وتمتد الصورة التشبيهية في البيت الذي يليه حيث قال أو كأنه أكف كافورة وأنهى الصورة التشبيهية مشبها إياه بأنه مثل شعلة النار التى تتوسط المياه والتشبيه هنا تشبيه وافى الأركان.

أما أبو بكر بن القوطية فقال(1):

زمرد أورقت أغصصانه دررا يقل ياقوتة صفراء فصاقعة هو النهار ولكن رد نقطته ثمت دعاه بهاراً كى يهجنه كمقلة دب في أجفانها وسن

فراح كالراحة البيضاء مـــنفطرا كأنها التبر من فوق اللجين جـرى مكيدة تحته النوار إذ وغـــرا وقد حوى قصبات السبق إذ بــهرا فدنقت غير أن لم يدر طعم الكـرى

فهنا التشبيه وقع في البيت الأخير حيث وقع التشبيه هنا تشبيهاً تمثيلياً حيث شبه حالة بحالة أخرى فوقع التشبيه بين الشطر الأول مثل عين دب خالطها النعاس مع الشطر الثاني بحالة الاستعداد للدخول في النوم ولكن لا قدرة على الانغماس فيه، والتشبيه التمثيلي ليس دارجاً مثل أنواع التشبيهات الأخرى أي أن أمثلته في اللغة العربية ليست كثيرة مثل أنواع التشبيهات الأخرى .

أما الوزير أبو عامر بن مسلمة فقال(2):

أَرَى في البَهَار النرجسى تـــلألؤا عيون الوَرَى مَشْغوفة بالتماحه كأنَّ الرِياض الخُضر صِغْن لباسه بِشَكْلين مِنْ مَاء الغمام وراحة

فيشبه هنا الوزير النرجس بأنه مثل الرياض في اخضرارها وجمالها ووقع التشبيه في البيتين الأولين حيث ذكر المشبه وهو النرجس في البيت الأول والمشبه به وهو الرياض الخضر في البيت الثاني .

-

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 106.

<sup>2-</sup> فوزي سعد عيسى .شعراء أندلسيون منسيون. 209.

أما الفقيه أبو الحسن فقال(1):

أَلا حَبْذا المَحبوب نُور البنفسج وَأَحْبِب بمرآه البديع وأبهــج حياة وَرُوح للعليل نـــسيمه ومنظره أنس المتيم والشــج وبَوَاره كَالغُصن فِي صَدر أغيد لمُخْتلس سِهو الرقيب ومدمج

فالشاعر هنا يشبه البنفسج مثل الغصن المنير الذي تحب أن تختلس النظر إليه كما يُختلس النظر إلى صدر الفتاة سهواً وطبعاً التشبيه مبالغة من الشاعر في وصف كمال نور البنفسج وذكر الشاعر هنا التشبيه مجمل الأركان حيث اشتمل التشبيه على ثلاثة عناصر وهم المشبه نوارة البنفسج والمشبه به الغصن في الصدر وأداة التشبيه هي حرف الكاف.

أما يوسف بن هارون الرمادي فقال(2):

انظر غرائب للخيرى ظـاهرة عند الظلام وعند الصبح تستتر كأنه سارق طيباً تفرق في الـ ظلماء فهو بنم الريح مشتهر

فالشاعر هنا يشبه نبات الخيرى الذي تفوح رائحته ليلاً بأنه مثل السارق وطبعاً السارق لا يسرق إلا ليلاً والسارق تفوح رائحة عمله كما يفوح رائحة نبات الخيرى الجميل ليلاً.

أما أبي مروان المرادي فقال(3):

يَنَمْ معَ الإِظْلام طيب نسيمه كَعَاطرة ليلاً لوعد مـــحبها

ويخفى لدى الإصباح كالمتستر وكساتمة صبحاً نسيم التعطر

.

<sup>1-</sup> الحميري. المصدر السابق، ص30.

<sup>2-</sup> يوسف بن هارون الرمادي، شعره، ص 69 - 70.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع ، ص30.

وهنا يشبه أبو مروان نبات الخيري في صفة رائحته بالتي تتعطر لحبيبها ليلاً ثم حين يصبح الصباح لا تظهر رائحتها لأنها تخفيها فكذلك هو نبات الخيري.

أما الفقيه أبو الحسن بن على فقال $^{(1)}$ :

في النَرجس القُدسي النور والقَصَب حُسن يَفُوقُ به تَربيه في النسب لهُ مِن الثُبر كَأْس قَاعه لُــحج موسع العلو قَدْ أَبْدَاه للـعجب مُشم طِيب إذا استنشيت زهـــرته وَمَائل الجيد من سكر النعيم بـــه كغَادةِ ثَوبِها منْ سُندس طــــلعت للشُربِ في كفها كأس من الذهب

وَظرف أنس إذا ماشيت للسنخب حَكى ثنى الثمل المشغوف باللعب

فوقع التشبيه هنا في البيت الأول والخاس حيث شبه أبو الحسن النرجس بأنه مثل الوردة التي لباسها من السندس أورقت وخرجت لتشرب وهي في يدها كأس من الذهب وهنا التشبيه تشبيه مفصل حيث احتوى ع الأربع أركان فجاء المشبه وهو النرجس والمشبه به غادة وأداة الشبه هي حرف الكاف ووجه الشبه هو في جمال الثوب.

أما الوزير أبو عامر بن مسلمة فقال(2):

رنا بطرف ولــــمح أما تري الورد وقسد کأنه دم جـــری علی طلی بیض وضح أو خد غض عضه لحظ محب فانتجرح

فشبه هنا الورد بأنه مثل الدم الذي يجري على الأرض دلالة على شدة احمرار لونه وشبهه أيضاً بأنه مثل خد المحب الذي إذا عضضته أصبح محمراً وقد التشبيه هنا في ثلاثة أبيات.

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص 121-122.

<sup>2-</sup> الحميري، مصدر سابق، ص 128، فوزي سعد عيسي . شعراء اندلسيون منشسيون. ص 205.

وهكذا تتضح الصورة التشبيهية عند شعراء الزهريات والنوريات حيث لعب التشبيه دوراً مهماً في صورهم لأن فن الوصف يعتمد بشكل كبير على التشبيه فانطلقوا في كل ما رأوه أمامهم من مناظر طبيعية وأبدعوا في الوصف.

#### -الصور الاستعارية:

تؤدي الاستعارة دوراً رئيسياً في أنماط الصورة الشعرية، حيث تعد الاستعارة من الهم مقومات الصورة الفنية وإحدى أعمدة البناء الشعري، وسمة أساسية من سمات العبقرية الإنسانية، فهي أعمق أثراً وأكثر قدرةً على إثارة الخيال وإجبار المتلقي على التأمل والتفكير لتصوير المعاني الجديدة، مما يجعلها إضافة وابتكار للعمل الأدبي، كما أنَّ للاستعارة علاقة وطيدة بمفهوم الصورة الشعرية، ذلك أنَّ الشاعر سبَّاق إلى التعبير عن الشعورية المجردة فيقوم بإعادة تشكيل مدركات العالم الخارجي وأشيائه الحسية وفق تصوره، وبالتالي يحوِّل المدركات المجردة إلى مدركات حسية عن طريق الاستعارة(1).

وقد عرف الجرجاني الاستعارة قائلاً «وإنما الاستعارة ما اكتفي فيها بالاسم المستعار عن الأصل، ونقلت العبارة فجعلت في مكان غيرها، وملاكها تقريب الشبه، ومناسبة المستعار له للمستعار منه، وامتزاج اللفظ بالمعنى، حتى لا يوجد بينهما منافرة، ولا يتبين في أحدهما إعراض عن الآخر»<sup>(2)</sup>.

والاستعارة نوعان مكنية وتصريحية، والاستعارة المكنية يذكر المشبه ويحذف المشبه به ويذكر شيئاً من لوازمه أما الاستعارة التصريحية يحذف المشبه ويذكر المشبه به.

2- القاضي الجرجاني، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق: محمد أبوالفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة، 1966م، ص41.

<sup>1-</sup> ينظر: حارث ياسين شكر ، قصيدة الحياة اليومية، ص 311

من الصور الاستعارية قول ابن عبد ربه (1):

## وروضة عقدت أيدى الربيع بها نوراً بنور وتزويجاً بتزويج

فوقعت الاستعارة هنا حين قال عقدت أيدى الربيع فشبه الربيع وكأن له يد عقدتها الروضة الخلابة وقد جاءت الاستعارة هنا مكنية حيث صرح بالمشبه وحذف المشبه به وسر جمالها التشخيص.

 $^{2}$ ومن الاستعارة قول ابن زيدون

ربيب ملك كأن الله أنصشأه مسكاً وقدر إنشاء الورى طينا أو صاغة ورقاً محضاً وتوجه من ناصع التبر إبداعاً وتحسيناً

فوقعت الاستعارة هنا فى قوله أنشأه مسكاً حيث شبه ولادة بأنها ليست مثل البشر بل هي مسك لشدة جمال رائحتها والاستعارة هنا تصريحية لأنها وقعت فى كلمة واحدة وهى المسك حذف المشبه وهى ولادة وصرح بالمشبه به وهو المسك وسر جمال الاستعارة التجسيم والتجسيد وإبراز المعنوي في صورة حية.

أما أبو بكر عبادة بن ماء السماء فيقول  $\binom{3}{1}$ :

تلحظ النور بلحظ فاتر مثل جفن حائر فيه رمد وجفون النور تهمى بالبكا كجفون الصب من فقد الجلد فهما في حيرة عند النوى كمحبين أحسا بالبعد

فوقعت الاستعارة في البيت الثاني حين قال جفون النور حيث شبه النور وكأنه إنسان له جفون تفيض دمعاً وقد جاءت الاستعارة مكنية حيث حذف المشبه به وصرح بالمشبه.

3 - المقري التلمساني، نفح الطيب، ج 1. ص 69، فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. 106.

<sup>1-</sup> ابن عبد ربه، الديوان، المرجع السابق، ص 37.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ، ص 96.

ومن الاستعارة أيضاً قول أبو مروان الجزيري(1):

أنا نرجس حقاً بهرت عقولهم ببديع تركيبي فقيل بهوار إني لمن زمن الربيع تربيني قطع الرياض وتلقح الأمطار

فوقع قول الشاعر أنا نرجس استعارة مكنية حيث شبه الشاعر النرجس وكأنه إنسان يتكلم ويتحدث وجاءت الاستعارة مكنية حيث حذف المشبه وصرح بالمشبه به وسر جمال الاستعارة التشخيص.

من الاستعارة أيضاً قول الوزير أبو عامر بن مسلمة (2):

هو البهار الذي تعلى وجل في حسنه الرفيع كأنه مقلة تسشكى إلى الحيا قلة الهجوع

فقد شبه الشاعر البهار وكأنه مقلة أى عين تبكى وطبعاً البهار لا يبكى فقد وقعت الاستعارة مكنية وسر جمالها التشخيص حيث حذف المشبه به وصرح بالمشبه.

من الاستعارة أيضاً قول زياد بن أفلح<sup>(3)</sup>:

فاجأنى كانون بالـــورد فزادنى وجداً إلى الوجد ورد العلى أهدى لنا وردة يا حبذا الـورد من الورد

فجملة فاجأني كانون استعارة مكنية حيث شبه كانون وكأنه إنسان أو شخص أراد أن يفاجأه فأهداه ورداً وقد وقعت الاستعارة مكنية وسر جمالها التشخيص.

أما ابن دراج فقال<sup>(4)</sup>{البحر الكامل}:

\_

<sup>1-</sup> الحميرى ، البديع، ص29. أبو مروان الجزيري الأندلسي. شعره. 99.

<sup>2-</sup> المصدر نفسه، ص29.

<sup>3-</sup> الحميرى، مصدر نفسه ، ص34. فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. 219.

<sup>4-</sup> ابن دراج القسطلي. الديوان. ص 35.

# ضحك الزمان لنا فهاك وهاته أو ما رأيت الورد في شجراته قد جاء بالتاريخ من أغصانه وبخجله المعشوق من وجناته

فقد وقعت الاستعارة هنا في قوله ضحك الزمان فالزمان لا يستطيع أن يضحك فشبه الزمان وكأنه إنسان يضحك وقد جاءت الاستعارة مكنية وسر جمالها التشخيص.

#### - الصور الكنائية:

الكناية هي «مظهر من مظاهر البلاغة، وغاية لا يصل إليها إلا من لطف طبعه وصفت قريحته» (1)، وقد عرفها محمد بن على الجرجاني «لفظ أريد به ملزوم معناه الوضعي من حيث هو كذلك، فإن لم يكن اللازم ملزوماً، احتاج العقل فيها إلى تصرف، بذلك التصرف يكون اللازم ملزوماً» (2).

أما أبى الإصبع المصري قال عنها «عبارة عن تعبير المتكلم عن المعنى القبيح باللفظ الحسن، وعن الفاحش بالعفيف هذا إذا قصد المتكلم نزاهة كلامه عن الغيب، وقد يقصد بالكناية عن ذلك، وهو أن يعبر عن الصعب بالسهل، وعن البسيط بالإيجاز، أو يأتى للتعمية والألغاز، أو للستر والصيانة»(3).

ومن الصور الكنائية قول الوزير أبو عامر بن مسلمة في مدح أبو جعفر بن الآبار (<sup>4</sup>):

## يا واحد الأدباء غير مــدافع ومن اغتدى في الفهم ناراً تلتظي

•

<sup>1-</sup> خالد محمد الزواوي، الصورة الفنية عند النابغة الذبياني، الشركة المصرية العالمية، الطبعة الأولى، 1992، ص6.

<sup>2-</sup> محمد بن علي الجرجاني، الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، تحقيق: عبد القادر حسين، مكتبة الآداب، القاهرة، طبعة جديدة مزيدة ومنقحة، 1997م، ص 216.

<sup>3-</sup> ابن أبي الإصبع المصري، بديع القرآن، تحقيق: حفني محمد شرف، دار نهضة مصر، القاهرة، ص53.

<sup>4-</sup> الحميري، البديع، ص 91.

فأزاح عنى كل أمر مسحفظ

وإفانى الشعر البديع نسسطامه فخراً لورد الروض إذحار المدى

ببدائع من ذهنك المستيقظ

فالأبيات كناية عن شدة علمه وأدبه وخلقه وكناية عن براعته الأدبية وعن مدى براعته في نظم الشعر وكناية عن ذوقه الرفيع في الهدية إلى صديقه .

أما الفقيه أبو الحسن بن على فيقول في قوم ذهبوا للشرب أول الليل(1):

فإن أوحشت من شمس تبدت عليك بشمس كبرها العقار

وما شهد الكرام وغى كحرب جراح المقصدين بها جبار

فالبيت الأول كناية عن شمس الليل وهي الخمر إذا أوحشت من اختفاء شمس النهار فالأبيات كناية عن الشرب في حضرة الخمر التي هي مثل الشمس المشرقة .

أما الوزير الكاتب أبي حفص بن برد، يقول في جمال الربيع<sup>(2)</sup>{البحر الكامل}:

فانظر بعيشك كيف تصحبه فبدا مفضضه ومستذهبه تجلوه والأبصار تصخطبه في صبغه فذكا تَـــلهَّبه وكأن رياه تـــطيبه

هذا الربيع وكنت تـــرقبه قد نشرت حلل النبات بــــــه والورد قد سمت الغصون بـــه والشمس قد ضرب الضحاء بها فكأن من يهواه يــــخجله

فالأبيات كناية عن جمال الربيع وعن جمال الأرض في حضرته حيث تزهر النباتات والورود بأنواعها المختلفة والشمس تصبح أكثر جمالاً فالربيع هو فصل الجمال وفصل الألوان الزاهية البديعة.

<sup>1-</sup>الحميري. المصدر نفسه، ص 96

<sup>2-</sup> الحميري، المصدر نفسه ، ص36.

أما الفقيه أبو الحسن فيقول في الورد $^{(1)}$ :

للورد فضل السبق عند المفخر ورق من الياقوت نظم فوقك ونسيم فوح ليس يبلغ طيبه

بالمنظر السامى وطيب المبخر شذر من الذهب السبيك الأصفر عبق العبير ولا دخان السعنبر

وهذه الأبيات كناية عن الورد وجماله حيث هو الأسبق عند الفخر برائحته الجميلة وورقه الرائع ورائحته الطيبة الجميلة فتوضح لنا الأبيات ماهية جمال الورد حيث عده الشاعر من أجمل ما قد يكون.

أما ابن زيدون فيقول في ولادة (2):

ربيب ملك كأن الله أنــــشأه أو صاغة ورقاً محضاً وتوجــه ليسق عهدكم عهد السرور فما كأنما أثبتت في صحن وجـنته ما ضر أن لم نكن أكفاءه شرفاً ياروضة طالما أجنت لواحـطنا ويا حياة تملينا بزهرتـــها

مسكاً وقدر إنشاء الورى طينا من ناصع التبر إبداعاً وتحسينا كنتم لأرواحنا إلا رياحينا زهر الكواكب تعويذاً وتازيينا وفي المودة كاف من تاكافينا ورداً جلاه الصبا غضاً وناسرينا منى ضروباً ولذات أفانينا

وهذه الأبيات ترسم صورة كنائية في غاية الجمال والروعة حيث توضح لنا الأبيات مدى جمال ولادة ومدى جمال رائحتها ومنظرها ووجنتاها وعلو منزلتها وجمال صفاتها وتهافت العشاق والمحبين إليها كما أن الأبيات كناية عن مدى شوق ابن زيدون وولعه بولادة.

<sup>1-</sup> المصدر السابق، ص 129.

<sup>2-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص 299.

وأما ابن هذيل فيقول في وصف روضة (1):

بمَحَلَّةٍ خضراءَ أَفْرَغَ حُلْيهَا الـذ بسقت عَلَى شرف البلادِ كَأنها والروضُ قد ألف الندى فكأنه مُتخالف الألْوَان يجمع شَـــمله فَكَأنما الصفراء إذ تومى إلى ال

هبى صاغة قطرها المسسكوب قامت إلى ما تحتها بخطيب عين توقف دمعها لـــرقيب ریکان، ریح صبا وریح جنوب بيْضَاء صب جَانـــح لِـــحبيب

فالأبيات كناية عن جمال هذه الروضة البديعة الرائعة الجمال والرائعة الحسن من لونها الأخضر الجميل والندى الجميل الذي يخالط الروض فكأنه عيون ممتلئة بالدموع وليدل على مدى جمالها يقول أنها مليئة بالألوان وهذا كناية عن تعدد الألوان والزهرات بها فحين تراها ترى كل الجمال الذي قد يوجد.

أما أبى بكر بن القوطية فيقول في نبات الياسمين(2):

وأبْيَض نَاصع صَافِي الأَديـم نزيه النفس همته المسعالى فلسنت تراه إلا عند مسلك شَأى النوار فَارْتَفَع اعْتِراشاً

تطلع فؤق مُخْضر بهيم ذكى العُرف مُسكى الأديــم وإلا عِنْد خَاصى كَــريم عَليهِ كَهَيئة المَلِك العظيم كَأْنَ ثِمَارِهِ المجنيي منها سَمَاء قَدْ تَحَلَت بالنجوم

فالأبيات كلها كناية عن جمال نبات الياسمين ومدى حلاوته وروعته من لونه الأبيض وعرفه ذو الرائحة الجميلة فهو نبات عربق سليل الملوك والكرماء.

ومن الكنايات الرائعة تلك المقطوعة الشعرية لأبي على إدريس اليماني في زهر الياسمين (1):

<sup>1-</sup> يحيى بن هذيل الأندلسي، ص 74.

<sup>2-</sup> الحميري، البديع، ص96.

ولست أطيق عصيان الأميير على ود الأمير على السسرير كما زاد الكبير على الصعير كما انخفض الصغير على الكبير

أمير النور يأمرنى بــــشرب فخذ كأس السرور فسلقنيها نجوم من لجين تــــجتليها تزيد على الأقاحي في ابتسام وبنخفض الشذا المسكي عنها

فالأبيات كلها كناية عن جمال الياسمين وعن جمال الشرب في أحضانه والأبيات كناية عن موصوف وهو زهر الياسمين الرائع والتغزل بجمال منزره وروعته.

#### - الصورة اللمسة الحسة:

وهي تلك التي تستمد صورتها من حواس الإنسان وهذه الحواس هم الصورة البصرية والصورة السمعية والصورة الشمية والصورة الذوقية والصورة اللمسية. وقد استعان الشعراء بحاسة اللمس في تشكيل صورهم الشعرية فهي تعتمد على الأفعال الدالة أو مثيرات حسية تدرك بحاسة اللمس وتظهر هذه الصور في أساليب ولغة الشاعر الأندلسي.

ونجد المعتمد بن عباد يقول في وصنف روضة أنها مُفصلة كما اللؤلؤ أو كما حديقة أزكى رائحتها الربحان(2):

درا بعثت مفصلاً بجمان أو روضة مسكية الربحان قال أبو الوليد الحميري في وصف نور الكتان $(^3)$ :

كأنّ نُورَ الكتّان حين بدا وقد جلا حُسنُهُ صدا الأنفس قد سترتُهنَّ خُضرةُ الملبسَ

اكفُّ فيروزَج معاصمُها

<sup>1-</sup> الحميري، المصدر السابق، ص 97.

<sup>2-</sup> المعتمد بن عباد، الديوان، ص 62.

<sup>3-</sup> الحميري، البديع في وصف الربيع، ص 157.

### أولا فزرقُ الياقوتِ قد وضعت على بساطٍ تروقُ من سُندس

وتعتمد الصورة اللمسية على حاسة اللمس وتبدو في النص «من خلال اشتقاقات الأفعال الدالة على فعل يتم بواسطة اليد التي تمثل حاسة اللمس مثل: مسكت، لامست، أخذت، أعطيت، دفنت، كسرت...، أو ذكر مثيرات تدرك بحاسة اللمس مثل: البرودة، الحرارة، الخشونة، النعومة، الرطوبة....»<sup>(1)</sup>.

ومن أمثلة الصور اللمسية قول ابن زيدون (2):

وَشَادنٍ أَسَالُهُ قُصِهِ قَ فَجَادَ بِالقَهوةِ وَالْوردِ فَلَا فَجَادَ بِالقَهوةِ وَالْوردِ فَلَ الْخَد فَبِثُ أَسْقَى الراحَ مِن رِيقِهِ وَأَجتنى الوَردَ مِنَ الْخَد

فابن زيدون هنا يطلب الساقي أن يحضر له الشراب فجاءه به وبات يشرب من خفته وجمال منظره وخدوده التي مثل الورد، وبالطبع فإن الساقي أحضر له الشراب بيده فأخذه منه وهنا تتضح لنا معالم الصورة اللمسية.

#### -الصورة البصرية:

العين هي أسبق الحواس في الإدراك وهى ما تجلوه الأبصار من نظرها إلى واقع ما، أو ما تراه العين مرتبطًا بصورة ذهنية ما، ومن هذه الصور، الحديث عن الأثافي وكأنها حمائم، ولا أدرى إن كانت هذه الصورة قد جاءت من اللون الأغبر لهذه الأثافي، من كثرة إيقاد الحطب بينها، أم من شكل تقاربها مواجهة لبعضها، كما رسم أحد الشعراء، فمن هذه الصور (3) قول البحتري:

عَفَا غَيْرِ نَوْى دَارِس بِفنائه تَلاث أَثاف كالحمائم جنح. 4

.

<sup>1-</sup> شيماء عثمان محمد. الصورة الحسية في شعر فهد العسكر. ص79.

<sup>2-</sup> ابن زيدون. الديوان. ص 68.

<sup>3-</sup> محمد عبد المنعم محمد قباجة، المرجع السابق، ص 211-212.

<sup>4-</sup> البحتري، الديوان، ص 93.

ومن الصور البصرية قول القاضي ذي الوزارتين في الياسمين البرى  $^{(1)}$ :

كأنَّ لَون الظِيان حِين بَدَا نواره أَصْفراً عَلى ورقـــه

لون مُحِب جَفَاه ذُو ملل فَاصْفَرَ من سقمه ومن أرقه

فالشاعر هنا وهو يسعى لتشكيل صورته فيصور لنا لون الياسمين حين ظهر وبان بأنه لونه أصفر في الأوراق مثل لون المحب الذي يصفر من كثرة الأرق ولعبت الصورة البصرية دوراً واضحاً في بيان أثر اللون على النبات وعلى المحب.

من الصور البصرية أيضاً قول أبو بكر بن القوطية $^{2}$ :

أما ترى الرَيحانَ أوراقُـهُ تلتفُّ تجعيداً ولا تَــنبسِط دقيقَةُ اللّماتِ في رُؤسها كأنَّهم أسودُ جعدٌ قــطط وقد غدا تنويرُهُ جَــوهَراً ففي الموامي والرُبى يُــلتقَط حتى إذا ما مَل مِن مكثِهِ في عُوده المُشرق فيه سَقط مكتشِفاً عن ثَمر أسودٍ كأنّه من نفض حِبر نُـقِط

وهنا يبدأ الشاعر أبياته قائلاً أما ترى حيث الرؤية هي من العين ثم يكمل لنا بوصف يوضح معالم الصورة البصرية قائلاً ألا ترى الريحان كيف أن أوراقه تلتف بطريقة مجعدة جميلة ثم يصف بدقة تكشف لنا عن مدى تخيل القارئ لهذا الوصف من خلال الدقة في وصف نبات الريحان بكل تفصيلة فيه.

من الصور البصرية أيضاً قول الوزير أبو عامر بن مسلمة(3):

أرى في البهار النرجسي تــــلألؤا عيون الورى مشغوفة بالتماجِه كأن الرياض الخضر صغن لباسه بشكلين من ماء الغمام وراحِة

153

-

<sup>1-</sup> الحميري، البديع، ص 27.

<sup>2-</sup> الحميري، المصدر نفسه، ص 26.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه، ص 107، فوزي سعد عيسى. شعراء أندلسيون منسيون. ص 206.

أو الدهر راده سروراً بشخصه رداءین من إسفاره وصباحِه فحلته فی لونها ذهبیة وفضیة أثناء عقد وشهاحِه

فقد بدأ الشاعر الأبيات بفعل أرى وهذا دليل على حضور الصورة البصرية في الأبيات حيث تتضح بارزة المعالم من خلال وصف الشاعر الذي يطغى عليه الصورة البصرية التي نستطيع أن نستشفها من خلال القراءة والتخيل بجمال هذا المنظر.

#### - الصورة الشمية:

تعتمد الصورة الشمية على حاسة الشم ومصدرها الأنف «من خلال ذكر الأفعال الدالة على تفعيل حاسة الشم (شممت، استنشقت ...) أو ألفاظ المسميات التي من شأنها إثارة حاسة الشم، كذكر الروائح والعطور »(1).

ومن الصور الشمية قول أحمد بن هشام بن عبد العزيز عن نبات النرجس الطيب (2):

يا مليكاً من الملوك مصفى والذي جل أن يحدد وصفا عبدك الشاكر المؤمل أهدى نرجساً كالعبير نشراً وعرفا كلما فاح نشره قلت إلىف في دجي الليل عاطر زار إلفا

فالشاعر هنا يرسم زهر النرجس في مدحه حيث اعتمد على الصورة الشمية في جمال رائحة هذا النرجس فحين يقول نرجساً كالعبير نشراً وعرفاً أي نرجس رائحته عبير ثم يكمل إذا فاحت رائحته وظهرت تذكرني بالخير وتظهر الصورة الشمية

.

<sup>1</sup> - شيماء عثمان محمد، الصورة الحسية في شعر فهد العسكر، مجلة أبحاث البصرة، المجلد السادس والثلاثين، العدد الأول، 2011، ص 70.

<sup>2-</sup> الحميري، البديع، ص100.

واضحة المعالم في قوله كلما فاح نشره أي كلما ظهرت وبانت رائحته، وقد لعبت الصورة الشمية دوراً بارزاً في إبراز جمال وهيئة الصورة.

من الصور الشمية أيضاً قول أبو عبد الله بن مسعود (1):

الآس آسِ لِأَسى كُل فُوَّاد مـــكتئب في كُل فَوَّاد مـــكتئب في كُل فصل زاهـر وَمَا سِواه مــنقلب إِذَا سَرَى مِنه الشَّذَا فِي آخر الليل وهب

فهنا يحدثنا الشاعر عن جمال نبات الآس وكيف أنه رائع المنظر في كل فصل حتى إذا سرى من العبير والرائحة الجميلة تشمها في الليل وخصوصاً في آخره فرائحة الآس فضحت جماله وهنا تتضح لنا معالم الصورة الشمية.

ومن الصور الشمية أيضاً قول أبو مروان الجزيرى (2):

أَنَا نَرْجِس حَقاً بهرت عقولهم بِبَدِيعِ تَرْكِيبى فقيل بَــهار إنِى لمن زَمَن الرَبِيــع تربنى قطع الرِيَاضِ وَتلقح الأَمْطَــار فَأَكُونَ عِطْراً لِلأُنُوفِ وَمَنْظـراً بَهجاً تهافت نَحْوه الأَبْصـــار

فهنا يحكى عن النرجس الجميل الذي يبهر كل من يراه بجمال وروعة منظره حين يأتي فصل الربيع ويزهر ثم يكمل فأكون عطرا للأنوف تشم رائحتي الجميلة وهنا تخبرنا الصورة السمعية عن نفسها حيث أسهمت في مدى روعة وبيان الصورة.

يقول ابن زيدون<sup>(3)</sup> في مدح أبي الحزم بن جهور مستخدماً الزهور في وصف محاسن صديقه فمحاسن صديقة تفوق الآس في خضرته، حمراء اللون كالورد مبهجة ولها رائحة أجمل من رائحة المسك، قال<sup>(1)</sup>:

•

<sup>1-</sup> الحميري، مصدر سابق، ص 90.

<sup>2-</sup> الحميري، مصدر نفسه، ص 103، أبو مروان الجزيري الأندلسي. شعره. ص99 - 100.

<sup>3-</sup> ابن زیدون، الدیوان، 14− 17.

# كَالآس أخضَر نَضرةً والورد أحمرَ بهجةً والمسكِ أَذْفَرَ طِلسيبا

ويتحدث ابن هذيل عن مدينة الزاهرة ومبانيها والبساتين الرائعة التي فيها والنوريات التي تتخللها فهي قصور لو رآها كل قائم لخشع لجمالها أما نورها تراه من كل باب كأنه شعاع الشمس يقطع الأبواب، قال<sup>(2)</sup>:

> قصور إذا قامت تسرى كل قائم كأن خطيبا مشرفا مـن سموكها تسری نورها مسن کل باب کأنما

على الأرض يستخذى لها ثم يخشع وشم الربى من تحتها تتسمع سنا الشمس من أبوابها يتقطع

ويقول ابن عبد ربه في ورد أهداه إلى ربحانة مثل الرباحين التي فيه خدودها حمراء مثل الورد له غرة رائحتها أذكى من نسيم الورد هل سليلة نعمة وأصل فهي كالأزهار كخدين عاشقين، قال(3):

> رباحين أهديها لريحانة المسجد وورد به حييت غرة مــــاجد ووشى ربيع مشرق اللون ناضر بعثت بها زهراء من فوق زهــرة

جنتها يد التخجيل من حمرة الخد شمائله أذكى نسيماً من الـــورد يلوح عليه ثوب وشي من الحمد كتركيب معشوقين خدا على خدد

في هذه المقطوعة يصف ابن عبد ربه الروض والحدائق في سرور كيف أنها تختال ضاحكة في وجود الربيع فزهر البنفسج يحكى عن حاله أما السوسن الناعم الجميل يحكى الذي هو كما الذهب الذي ينبت على الكافور.

أثقلت وقوت الزهربات والنوربات الصورة الشمية مثل قول ابن زيدون في ولادة(1):

<sup>1−</sup> ابن زیدون، الدیوان. ص 48.

<sup>2-</sup> ابن هذیل. شعره، ص 43.

<sup>3-</sup> ابن عبد ربه، الديوان، ص49.

ربيب ملك كان الله أنشاه أو صاغة ورقاً محضاً وتوجه ليسق عهدكم عهد السرور فما كأنما أثبتت في صحن وجنته ما ضر أن لم نكن أكفاءه شرفاً يا روضة طالما أجنت لواحظنا ويا حسياة تملينا بزهرتها

مسكاً وقدر إنشاء الورى طينا من ناصع التبر إبداعاً وتحسينا كنتم لأرواحنا إلا رياحينا زهر الكواكب تعويذاً وتزيينا وفي المودة كاف من تكافينا ورداً جلاه الصبا غضاً ونسسرينا منى ضروباً ولذات أفانيينا

فحين وصف الشاعر رائحة المحبوب بأنها أطيب من المسك وأحلى من الريحان فلك أن تتخيل كيف هي تلك الرائحة، الزكية العبقة بمعان الجمال والجلال كما نجد ذلك عند أبى الأصبغ بن عبد العزيز (2):

عنبري اللون في الخلقة قد ذو جلابيب له قلطصها ولذا سموه إذ أشلبهها

فاق طيبا كل مشموم وبذ فأتت حلقا كآذان الـــجرذ مردقوش باشتقاق يوم إذ

#### -الصورة السمعية:

بالطبع كما نستدل على الصورة البصرية بالعين والشمية بالأنف فإننا نستدل على السمعية بالأذن حيث تعتبر حاسة السمع «بإمكانية عالية لحفظ التواصل المستمر بين الإنسان ومحيطه، وتبدو في النص من خلال ذكر الأفعال الدالة على التكلم والاستماع، مثل: (قلت، تكلمت، غنيت، استمعت، أصغيت....)، أو الألفاظ الدالة على ذكر صوت سواء أكان هادئاً أم صاخباً »(3).

<sup>1-</sup> ابن زيدون، الديوان، ص76.

<sup>2-</sup> ابن بسام، الذخيرة، مج1، ص 183.

<sup>3-</sup> شيماء عثمان محمد، الصورة الحسية في شعر فهد العسكر، ص75

ومن الصور السمعية قول يوسف بن هارون الرمادي $^{(1)}$ :

وَكَأْس كَربيق الإلفِ شَعشَعتُها بهِ عَلَى رَوضَةٍ قَامَت لَنا بــدرانكِ إذا ما شَربِنا كَأْسَنا صُبَّ فَـضلُها

وَعيشى مِن هَذا الشَّراب المُشَعشَع وَقامَ لَنا فيها الذَّبابُ بمُ سمع عَلى رَوضِنا للمسمع المُستَخَلَع كَأَنَّ السَّحابَ الجَونَ أَعرسَ بالتّرى فَلاحَ شَوارُ الأَرضِ في كُلِّ مَوضِع

فهنا تتضح معالم الصورة السمعية حيث جلسوا في روضة سمعوا وهم جلوس فيها صوت الذباب وهو صوت تسمعه بأذنك ثم يكمل نشرب فيها على مسمع من هذه الروضة، وقد لعبت الصورة السمعية هنا دوراً بارزاً في بيان المعنى وايضاح الصورة.

ومن الصور السمعية قول الوزير أبو عامر بن مسلمة(2):

وابن الكرام السادة النجباء يا واحد الأدباء والشـــعراء من روض داری دارك الغناء إنى بعثت مطيباً نــــمقته من آسه لا زلت تأسوا عاطراً وتبيد ما يعدوا من الأعـداء خلقاً خليقاً منك بالاطراء يحكى بطيب عرفه وبحسنه

فالشاعر هنا يخبرنا عن فضل صديقه الذي يمدحه ويقول له لقد بعثت إليك مطيباً يحكى عن جمال وروعة منظره يحكى لك بمنظره الجميل عن روعته وجماله يكون عن طريق الأنف والشم، وهنا تلعب الصورة الشمية دوراً بارزاً في إبراز ملامحها.

من الصور السمعية أيضاً قول ابن دراج القسطلى $^{(3)}$ :

<sup>1-</sup> الحميرى، البديع ، ص 3. يوسف بن هارون الرمادي. شعره. ص 58.

<sup>2-</sup> الحميري، مصدر نفسه، ص 131. فوزي سعد عيسي. شعراء أندلسيون منسيون. 199.

<sup>3-</sup> ابن دراج القسطلي. الديوان. المرجع السابق. ص32.

دُعيت فَاصْغ لِداعي الطرب وَطَابَ لَكَ الدهر فاشرب وطِبْ وهَذَا بَشير الربيع الجَديد يُبَشِرنا أَنَّهُ قَدْ قـرب وصنع بَدِيع وَخَلق عـــجب بَهَار يَروق بِمسك ذكــــــ*ى* 

فهنا يحدثنا الشاعر عن دعوة جاءت له والدعوة طبعاً جاءت له فسمعها ولبي هذه الدعوة باقتراب فصل الربيع الجميل وتباشيره الجميلة قد هلت وظهرت .

#### - الصورة الذوقية:

وهذه الصورة التي تبدو في النص «من خلال اشتقاقات الأفعال (شربت،  $(1)_{\infty}$  حسوت، ترشفت، ... وغير ذلك

ومن الصور الذوقية قول الفقيه أبو الحسن بن على (2):

أَلاَ فاستقنى رُوح النُّفُوسِ وَأنسسها ولين بِمَاء المزن فِي المَزْج مسها وَشَعْشع لَنَا شَمس الشُّمُول ببَدْرهَا وَأَجر عَلَينا بالمسرة كَأْسـها فَأَنْتَ تَرى أَقْمار نَرجس رَوْضـنا خِلَاف السمَاويات جاوزن شـمسها مَحَاسِن لَو وَإِفَتْ أَخِي العلا بَاقِلاً بن سحبان البَرَايا وقساها

فيعرض الفقيه أبو الحسن صورته حين شرب روح النفوس أي الخمر حيث كانت مثل الشمس المشعة فهو تلذذ بالخمر الطيب ثم أكمل باقى المقطوعة بجمال وجود نبات النرجس وبنهى القطعة بالمديح.

ومن الصور الذوقية أيضاً قول أبو جعفر بن الآبار (3):

فَهَوَ الوَفِى وَكِل النُّـور غَدَّار لَا أيئس الإس هَامِي السَكْب مِدْرَار إذا بَدَا ثَمِرٌ مِنْه وَنـــوار تَكَاد تُثْمِر نَفْس الصَب مِن جــذْل

1- شيماء عثمان محمد، الصورة الحسية في شعر فهد العسكر، ص 77.

2- الحميري، البديع، ص 104.

3- أبو جعفر بن الآبار، الديوان، مصدر سابق، ص 96.

# كَأَنَما أَنْسِته المُزن خضر حلى لَهَا مِنْ المِسْكِ وَالكَافُور أزرار

فهو هنا يحدثنا عن جمال نبات الآس وكيف أنه هو أوفى الأوفياء وكل نوع نبات غيره غدار تمتلئ نفسك بالروعة منه كأنما ألبس جمالاً وحلى أزرارها من المسك والكافور.

من الصور الذوقية أيضاً قول أبو على إدريس بن اليماني $^{(1)}$ :

أمير النور يأمرنى بــشرب ولست أطيق عصيان الأمير فخذ كأس السرور فسقنيها على ود الأمير على السرير نجوم من لجين تــجتليها سماء زبرجد خضل نضــير

فهنا يخبرنا الشاعر عن روعة الشرب المحتوم في جمال وجود زهر الياسمين الجميل وأنه شرب على شرف هذا النبات الرائع.

<sup>1-</sup> الحميري. البديع. مصدر نفسه. ص 97.

خاتمة

إن موضوع الزهريات والنوريات، ظاهرة شعرية تنم عن حس مرهف، وحسن توظيف للطبيعة، في إثراء المعاني والصور. وتبين من خلال هذا أن الأندلسيين، وإن لم يسبقوا غيرهم من المشارقة في هذا اللون الشعري، إلا أنهم تفننوا فيه وبرعوا، حتى تفوقوا في الإكثار منه، وهو أمر محمود على كل حال ومن خلال هذه التميز نخلص إلى النتائج التالية:

- تعد النوريات والزهريات مظهرا لهذا الافتتان، وغرضا شعريا ذاع في بلاد الأندلس، حتى لا يكاد يخلو منه ديوان من دواوين الشعراء الأندلسيين.
- -تنوع وصف الزهور بين الشعراء ففاضلوا بينها وقسموها إلى ما يخدم الغرض الذي يخدم متطلبات قصائدهم الشعربة
- هناك شعراء مثل ابن عبد ربه الذي كان هو أكثر الشعراء وصفاً للرياض والزهور وتلاه مباشرة يحيى بن هذيل حيث تفردوا بكثرة استخدامهم لمصطلحات شعر الزهريات والنوريات
- حاول شعراء الأندلس التشبه بشعراء المشارقة في الوصف ولكن النتيجة أنهم أضافوا إضافات جديدة مثل استخدام زهرة واحدة عند التشبيه
- على اختلاف طبقات الشعراء واختلاف ثقافاتهم إلا أنهم استخدموا الزهريات والنوريات لخدمة أشعارهم
- لم يقتصر شعر الزهريات والنوريات على غرض الوصف فقط بل تعداه إلى المدح والفخر والغزل وغيره من الأغراض.

- أدت زيادة الوصف في الزهريات والنوريات إلى توسع الشعراء في الأزهار وزيادة علم الناس بها وإيصال هذا العلم الخاص بالمسميات والأزهار عن طريق أبياتهم الشعرية مما أدى إلى ثقافة الناس وزيادة معرفتهم بأنواع الأزهار المختلفة.
- أسهمت النوريات الزهريات في تشييد المعنى وتغذيته وتقوّيته عن طريق إيصال الصورة البصرية فحينما شبه خد المحبوب بالورد، فإنه يسقط في أذهاننا مباشرة حمرة الورد والتي تزيد المعنى انسيابا ورقة وعذوبة إذا احيلت إلى خد المحبوب.
- واكبت الأزهار كملح أسلوبي الشعراء الأندلسيين في كل المحطات والمواقف فعبر بها في أوج راحته وسعادته وأوج إزدهاره بلاده، كما عبر بها عن نكساته ومخاوفه وهواجسه النفسية لتعد مظهرا من مظاهر التميز الاندلسي وموضوع جدير بالدراسة.
- أنضجت وجلت الزهريات والنوريات الصورة الشمية فحين يصف الشاعر رائحة المحبوب بأنها أطيب من المسك وأحلى من الريحان فلك أن تتخيل كيف هي تلك الرائحة، الزكية العبقة بمعان الجمال والجلال.
- تميزت أشعار الزهريات عند الأندلسيين بذكر أنواع مختلفة منها النرجس والياسمين والنيلوفر، والأقحوان والأقاح والخيري، والشقائق، والنسرين والبنفسج، والبهار؛ ولعبها ولعا شديدا مما جعله يدعو إلى المقدمة الزهرية بدلا لمقدمة الطللية، لما في الزهور من حياة للنفوس، فكانت بذلك نقطة تحول.

# قائمة المصادر والمراجع

القرآن الكريم برواية ورش عن نافع.

#### أولا: المصادر:

أ- أحمد بن فرج الجياني الأندلسي: الحدائق والجنان من أشعار أهل الأندلس وديوان بني فرج شعراء جيان، تح: محمد رضوان الداية، أبو ضبي، الإمارات، طبعة 2003 إ- الإدريسي، زاد المسافر وغرة محيا الأدب السافر، إعداد وتعليق عبد القادر محداد، دار الرائد العربي، بيروت، ط1، 1980.

ت- أبو تمام الديوان، قدم له ووضع هوامشه وفهارسه راجى الأسمر ، دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط2، 1994.

ح- ابن حزم الأندلسي، الديوان، تح: صبحي رشاد عبد الكريم، دار الصحابة للثرات، طنطا، مصر، ط1، 1991.

ح- ابن حزم الأندلسي، طوق الحمامة، في الألفة والألاف، تح: الطاهر أحمد مكي، دار المعارف، مصر، ط5، 1994.

ح- ابن حمديس الصقلي، الديوان، تصحيح وتقديم: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1، دت.

تكرار - ابن حمديس الصقلي، الديوان، تصحيح وتقديم: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط1.

خ- ابن خفاجة، الديوان، تح: السيد مصطفى غازي، منشأة المعارف، الإسكندرية، مصر، ط1، .

د- ابن دراج القسطلى، الديوان ، تحقيق د محمود على مكى، المكتب الإسلامى، دمشق ، ط2 ، 1989.

ش - ابن شهيد الأندلسي، الديوان، محي الدين ديب، المكتبة العصرية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2002.

ش- ابن شهيد الأندلسي ديوانه وورسائله، جمع وتحقيق وشرح محي الدين ديب. المكتبة العصرية. بيروت. لبنان. ط1. 1997.

ز – ابن زيدون، الديوان، ابن زيدون، الديوان، تح: يوسف فرحان، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط2، 1994.

ع- ابن عبد ربه، دیوان، جمعه وحققه محمد رضوان الدایة ، مؤسسة رسالة ، بیروت، 1979، ط 1.

ل- ابن للبانة الداني الديوان، تح: محمد مجيد السعيد، دار الراية، عمان، الأردن، ط2، 2008.

م- المعتمد بن عباد، الديوان، تح حامد عبد المجيد ، أحمد أحمد بدوى ، راجعه طه حسين، دار الكتب والوثائق القومية، القسم الأدبى ، ط3، 2000

ك- كشاجم، الديوان، دراسة وشرح وتحقيق، النبوي عبد الواحد شعلان، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط1، 1999.

ش- ابن شرف القيرواني، الديوان، مكتبة الكليات الأزهرية، مصر، ط1، 1983.

- ابن صنوبري، الديوان، تحقيق إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ط1، 1970.

ه – ابن هانئ الأندلسي، تح: كرم البستاني، دار بيروت، لبنان، ط1، 1980.

#### ثانيا: المراجع

أ- أحمد بن محمد بن فرج الجياني الانداسي، إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب المحقق: إحسان عباس الناشر: دار الغرب الإسلامي، بيروت الطبعة: الأولى، 1414 هـ - 1993.

إ- إبراهيم أمين الزرزمونى ، الصورة الفنية فى شعر على الجارم ، دار قباء للطباعة ، القاهرة ، ط1، 2000.

#### المصادر والمراجع

إ- إحسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي، عصر سيادة قرطبة، دار الثقافة، بيروت، الطبعة السابعة، 1985.

أ- أرسلان، الأمير شكيب، الحلل السندسية في الأخبار والأثر الأندلسية، دار الحياة، بيروت، 1355ه.

إ- ابن أبي الإصبع المصري، بديع القرآن، تحقيق: حفني محمد شرف، دار نهضة مصر، القاهرة.

إ- إيليا الحاوى، فن الوصف وتطوره في الشعر العربي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط3، 1980.

ب- بدوي طبانة، معجم البلاغة العربية، دار المنارة للنشر، جدة، دار ابن حزم، الطبعة الرابعة، 1997م.

ب- بروين حبيب، تقنيات التعبير في شعر نزار قباني، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،ط1، 1998.

س- بن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، ج1، تح: شوقي ضيف، الناشر:
 دار المعارف - القاهرة، مصر، ط3، 1955. مصدر

m - ابن سيدة: المخصص مادة (و.ق.ع)، ج1، دار الكتب العليمة، بيروت، لبنان، d1، دت.

ب<sup>-</sup> ابن بشكوال، أبو القاسم خلف بن عبد الملك، دار الكتاب المصري، القاهرة مصر، ط1، 1989،

بوداب نور الإيمان، المكان في الشعر الأندلسي" ابن حمديس أنموذجاً "،
 جامعة العربي بن مهيدي، أم البواقي، كلية الآداب واللغات، 2015. ما نوعه؟

ت التنوخي، القوافي، تحقيق: عوني عبد الرؤوف، مكتبة الخانجي، مصر،
 الطبعة الثانية، 1978.

ج- الجاحظ ، الحيوان ، تحقيق : عبد السلام هارون ، المجمع العلمى العربى الإسلامي ، بيروت ،ط3، 1969.

ج- جبور عبد المنعم ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط1، 1979. - ابن جني، سر صناعة الإعراب، تح: حسن هنداوي، ج1، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1985.

ج – الجزيري الأندلسي، أبو مروان عبد الملك. شعره. جمع وتحقيق أحمد عبد القادر صلاحية. دار المكتبى. سورية. ط 1. 1997

ب- ابن بسام الشنتريني الحسن علي ، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ج4، تح: إحسان عباس الناشر: الدار العربية للكتاب، ليبيا - تونس. ط 1. 1979.

ح- حسنى عبد الجليل يوسف، موسيقى الشعر العربي (دراسة فنية وموضوعية)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1989.

ي - يحيى بن هذيل الأندلسي. شعره. جمع وتحقيق ودراسة. محمد علي الشوابكة.
 منشورات جامعة موتة. الأردن. ط 1. 1996.

ي- يحيى بن هذيل الأندلسي. ما وصل إلينا من شعره. جمع وتقديم حمدي منصور، مجلة مجمع اللغة العربية، دمشق سوريا، المجلد 77، الجزء 3. 2002 ح- الحميرى الإشبيلي، أبى الوليد إسماعيل بن محمد بن عامر بن حبيب، البديع في وصف الربيع، حققه وكتب الدراسة وعلق عليه: د عبد الله عبد الرحيم عسيلان، دار المدنى، جدة ، ط1، 1987.

ح- أبو حيان التوحيدي: المقابسات، تح: توفيق حسين، دار الآداب، بيروت، لبنان، ط2، 1989.

خ-خالد محمد الزواوي، الصورة الفنية عند النابغة الذبياني، الشركة المصرية العالمية، ط1، 1992.

خ- ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، دار صادر ، بيروت، لبنان، طبعة 2007.

خ- الخصال، الديوان، تح: محمود عبد الحليم السمطي، مكتبة الآداب، القاهرة، مصر، ط1، 1438ه.

خ- الخطيب التبريزي، كتاب الكافي في العروض والقوافي، تح: الحساني حسن عبد الله، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1994.

خ- الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة (المعاني والبيان والبديع)، وضع حواشيه: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، 2003 خ- خليل إبراهيم السامرائي، عبد الواحد ذنون طه، ناطق صالح مصلوب، تاريخ العرب وحضارتهم في الأندلس، دار الكتاب الجديد المتحدة - بيروت، لبنان، ط1، 2000.

خ- خميس الورتاني: الإيقاع في الشعر العربي الحديث (خليل الحاوي نموذجا)، دار الحوار للنشر والتوزيع، دمشق، سوريا، ج1، ط1، 2005.

خ- الخوارزمي، مفاتيح العلوم، تح: نهى النجار، دار الفكر اللبناني، بيروت، لبنان، ط1، 1993.

د- الدمياطي، محمود مصطفى، معجم أسماء النباتات الواردة فى تاج العروس للزبيدى، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، 1965.

ر - الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن ، تحقيق محمد سيد كيلاني ، دار المعرفة ، بيروت، ط1، 1999.

ر - ابن رشيق القيرواني، العمدة في محاسن الشعر وآدابه، تحقيق: محمد محى الدين، دار الجبل، سوريا، ط5، 1981.

- الرَصافي البَلَنسي، الديوان، تح: إحسان عباس، دار الشروق، بيروت، لبنان، ط1، 1983.

ج- جودت الركابى، الطبيعة في الشعر الأندلسي، مطبعة الشرقي، دمشق، ط2، 1970.

ر- ابن الرومي، عَليّ بن العَبّاس، تاريخ الإسلام وَوَفيات المشاهير وَالأعلام، تحقيق: الدكتور بشار عوّاد معروف، دار الغرب الإسلامي، ط1، 2003 م.

س- ساسين عساف، الصورة الشعرية ونماذجها في إبداع أبي نواس، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعة الثانية، 1982م، بيروت.

س- سامي يوسف أبو زيد، الأدب الأندلسي، دار النشر المسيرة، عمان، ط1، 2012.

س- ابن سينا: جوامع علم الموسيقى، نقلا عن ألفت الروبي: نظرية الشعر عند الفلاسفة المسلمين، دار التنوير ، بيروت، لبنان، ط1، 1983.

م- مصطفى الشكعة ، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط9، 1997.

س- سعد إسماعيل شلبي، البيئة الأندلسية وأثرها في الشعر عصر ملوك الطوائف، دار نهضة مصر، القاهرة.

ش – ابن ابن شرف القيرواني. شعره. جمع وتقديم ودراسة أشرف محمود نجا. دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر. الإسكندرية. ط1. 2008.

- ابن شهيد الأندلسي، رسائله، جمع وتحقيق وشرح: محي الدين الديب، المكتبة العصرية ، بيروت، 1997، ط1.تكرر التعريف به

ش- شوقي ضيف، الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف، مصر، ط2، (د،ت).

- صفاء خلوصي: فن التقطيع الشعري والقافية، دار الشئون الثقافية، بغداد، العراق، ط6، 1987.

ط- ابن طباطبا: عيار الشعر، تح: محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، القاهرة، مصر، طبعة 1984.

ع- عبد الرحمان تبرماسين: البنية الإيقاعية للقصيدة المعاصرة في الجزائر، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، مصر، ط1، 2003.

م- محمد عبد الرحيم، موسوعة الأعشاب والنباتات الطبية، دار الراتب الجامعية، ط1، 2001.

ع- عبد الرضا على، موسيقى الشعر قديمه وحديثه دراسة وتطبيق في شعر الشطرين والشعر الحر، دار الشروق للنشر والتوزيع، عمان، الطبعة الأولى، 1997. ع- عبد العزيز عتيق، علم البديع، دار النهضة العربية للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.

ع- عبد الله الطيب، المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها، دار الآثار الإسلامية، الكويت، ط3، 1989.

ع ابن عذارى المراكسي، البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ار الثقافة، بيروت، لبنان، ج3، 1983 ط1.

ع- علي الغريب، الصورة الشعرية عند الأعمى التطيلي، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة الأولى، 2003.

ع- علي الغريب محمد الشناوي. شعر يحي بن حكم الغزال. مكتبة الآداب. القاهرة. ط 1. 2004،

س- بن سعيد المغربي: رايات المبرزين وغايات المميزين، تح: محمد رضوان الداية، ج2، دار طلاس، دمشق، سوريا، ط1، 1978

ع- على عشرى زايد، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر، دار الفكر العربي، 1997.

ع- عمران الكبيسى ، لغة الشعر العراقي المعاصر، وكالة المطبوعات، الكويت 1982، ط1.

ع عمر فروخ، تاريخ الأدب العربي .الجزء الرابع: الأدب في المغرب والأندلس، إلى آخر عصر ملوك الطوائف بيروت، لبنان: دار العلم للملايين، ط3، 1985،

ع- العناني زهر، الإنسان والطبيعة في شعرية ابن خفاجة والرومانسيين الفرنسيين، دار المتنبي للنشر والتوزيع، الأردن، الطبعة الأولى، 2002.

ط- طاهر غالب ، الروضيات في الشعر الأندلسي في القرنين الرابع والخامس الهجربين، دار البازوري العلمية للنشر والتوزيع.

ف- ابن فرج الجياني، الحدائق والجنان من أشعار أهل الأندلس وديوان بني فرج شعراء جيان، تح محمد رضوان الداية، نادي تراث الإمارات، أبو ظبي ، دت.

ف- فؤاد أفرام البستاني ، الموسوعة العربية الميسرة والموسوعة في علوم الطبيعة، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان 1965.

ف- فورار امحمد بن لخضر. الشعر الأندلسي في ظل الدولة العامرية. دار الهدى للطباعة والنشر. عين امليلة. الجزائر. 2009،

ف - فورار امحمد بن لخضر. من شعراء الأندلس ومختارات من شعرهم. مطبعة جامعة محمد خيضر. بسكرة الجزائر، ط 1. 2013.

- فوزي سعد عيسى، شعراء أندلسيون منسيون، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر الإسكندرية ، مصر ، ط10، 2009.

ف-فوزي عيسى، الأدب الأندلسي، دار الوفاء الإسكندرية، مصر، ط1، 2007.

- الجرجاني، القاضي، الوساطة بين المتنبي وخصومه، تحقيق: محمد أبوالفضل إبراهيم وعلي محمد البجاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة، 1966م. اذكر اسمه

ق- قدامة بن جعفر ، نقد الشعر ، تحقيق : عبد المنعم خفاجي ، دار الكتب العلمية ، بيروت، ط2، 1997.

ك- كاميليا عبد الفتاح، القصيدة العربية المعاصرة، دار المطبوعات الجامعية، إسكندرية، 2006.

ك- ابن الكتاني الطبيب، كتاب التشبيهات من أشعار أهل الأندلس تح: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ط1، 2000.

ك- كعكى سامر عبد الغنى، موسوعة المصطلحات العلمية الشاملة، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط1، 2004.

م- المبرد، الكامل في اللغة والأدب، تحقيق: محمد أحمد الدالي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثانية، 1993م.

م- محمد النويهي، قضية الشعر الجديدة ، المطبعة العالمية ، القاهرة ، 1964 م- محمد بن علي الجرجاني، الإشارات والتنبيهات في علم البلاغة، تحقيق: عبدالقادر حسين، مكتبة الآداب، القاهرة، طبعة جديدة مزيدة ومنقحة، 1997م.

م- محمد صابر عبيد: القصيدة العربية الحديثة بين البنية الدلالية والبنية الإيقاعية (حساسية الانبثاقة الشعرية الأولى جيل الرواد والستينات)، اتحاد الكتاب العرب، دمشق، سوريا، ط1، 2001.

#### المصادر والمراجع

م- محمد عبدالمنعم محمد قباجة، الغربة والحنين إلى الديار في شعر العصر العباسي الثاني ، رسالة ماجستير ، إشراف عبد المنعم حافظ، جامعة الخليل ، فلسطين ، 2008

م-محمد غنيمى هلال، النقد الأدبي الحديث ، دار نهضة مصر، القاهرة، ط5، 2005.

م-محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعرى (إستراتيجية التناص)، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، الطبعة الثالثة، 1992.

- بن عذارى أبو عبد الله المراكشي ، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، الجزء الثالث. تح: ج س كولان، ليفي بروفنسال، مطبعة دار الثقافة. بيروت. ط 4. 1983.

ث- ثامر إبراهيم المصاروة، الطبيعة في الشعر الأندلسي، مدونة إيلاف، 2009. م- مقداد رحيم، النوريات في الشعر الأندلسي، عالم الكتب، بيروت، لبنان، ط1، 1986.

م- المقري التلمساني، نفحة الطيب من غصن الأندلس الرطيب. ج1. تح: إحسان عباس، دار صادر بيروت، لبنان، ط1، 1968.

م- ابن منظور: لسان العرب، تحقيق: عبد الله علي الكبير، وأحمد حسب الله، وهاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة، مصر.

ن- نوفل يوسف حسن، الصورة الشعرية والرمز اللوني، دار المعارف- مصر، د.ت.

ه- هنري بيرس، الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، ترجمة طاهر أحمد مكي،
 دار المعارف، القاهرة، مصر، ط1، 1988.

#### المعاجم:

س- ابن سيدة، المحكم والمحيط الاعظم، ج4، تح عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2000.

#### الأطروحات والرسائل الجامعية:

ع- أبو عودة، نادية صالح راشد، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي في عصر الخلافة، رسالة ماجستير، الجامعة الأردنية، 1995.

ع- عباسي، عبد الحميد، وصف الطبيعة في الشعر الأندلسي، إشراف: محمد رضوان الداية، رسالة ماجستير، جامعة دمشق، 1986.

ع- عبد القادر على زروقى ، أساليب التكرار في ديوان (سرحان يشرب القهوة في الكافتيريا) لمحمود درويش ، رسالة ماجستير ، كلية الآداب واللغات ، جامعة الحاج لخضر ، الجزائر ، 2012.

ع- عزيز، وفاء، صور الزهريات في شعر الصنوبري ، دراسة أسلوبية، جامعة الحاج لخضر، قسم اللغة العربية وآدابها، 2010.

م- محمد عبد المنعم محمد قباجه، الغربة والحنين إلى الديار في شعر العصر العباسى الثانى، رسالة ماجستير، جامعة الخليل، فلسطين، 2008.

#### المجلات والدوريات:

ح- الحاجب المصحفي الأندلسي. ما تبقى من شعره. جمع وتقييم امحمد بن لخضر فورار. مجلة جذور. النادي الثقافي. جدة. عدد 35. نوفمبر 2013.

ش- شلبى، عمار عبد القادر محمد، الزهريات والنوريات في الأدب الأندلسي : دراسة وصفية، المجلد 9، ع 30 (30 سبتمبر/أيلول 2018)، أمارياك .

ش- شيماء عثمان محمد ، الصورة الحسية في شعر فهد العسكر ، مجلة أبحاث البصرة، مج 36، ع1، 2011 .

#### المصادر والمراجع

ف- فورار أمحمد بن لخضر، سمات نثر الشاعر أبي مروان الجزيري الأندلسي، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، الجزائر، العدد السادس، 2007. م- محمد يعلاوي. شعر الطبيعة في الأدب العربي القديم، حوليات الجامعة التونسية، جامعة منوبة - كلية الآداب والفنون والإنسانيات، ع 23، 1984م. ح- حمدى محمود منصور، مجلة مجمع اللغة العربية، المجلد/العدد، مج 77، ج 3، سوريا، 2002.

|       | إهداء                                                                    |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
|       | تشكرات                                                                   |
| أ - و | مقدمة                                                                    |
| 23-08 | مدخل: النوريات والزّهريات المفهوم والنشأة                                |
| 08    | أولاً مفهوم النّوريات الزهريات                                           |
| 08    | 1-1ـغة                                                                   |
| 09    | 2-اصطلاحا                                                                |
| 11    | -أنواع النواوير مفهومها ودلالاتها                                        |
| 13    | ثانيا: وصف النّوريات والزّهريات في الشعر القديم وفي المشرق               |
| 15    | ثالثًا: وصف النوريات والزهريات في العصر العباسي                          |
| 18    | رابعا: تأثر شعراء الأندلس بالشعراء العباسيين                             |
| 19    | خامسا: خصوصية التجربة الشعرية للنَّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي    |
| 63-25 | الفصل الأول: الخصائص الموضوعية والفنية لشعر النَّوريات والزَّهريات       |
|       | أولا: موضوعات النّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي الأندلسي في القرنين |
| 25    | الرابع والخامس للهجرة                                                    |
| 25    | 1-الغزل                                                                  |
| 27    | 2-الوصف2                                                                 |
| 31    | 3-وصف الخمر                                                              |
| 32    | 4-وصف الرياض والحدائق                                                    |
| 35    | 5-وصف المرأة                                                             |
| 37    | 6–المديح                                                                 |
| 44    | 7-الرثاء                                                                 |
| 45    | ثانيا: أهم شعراء النوريات والزهريات في الشعر الأندلسي في القرنين الرابع  |

|        | والخامس للهجرة                                                                 |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 45     | 1- أهم شعراء هذا اللون الشعري في القرن الرابع الهجري (عصر الخلافة)             |
| 55     | 2-أهم شعراء النوريات والزهريات الذين أدركوا القرن الخامس الهجري                |
| 60     | ثالثًا: تراسل الحواس في شعر النّوريات والزّهريات في الشعر الأندلسي             |
| 60     | 1- تعريف الحس في اللغة والاصطلاح                                               |
| 60     | -الحس لغة                                                                      |
| 60     | -الحس اصطلاحا                                                                  |
| 62     | رابعا: خصائص شعر النوريات والزهريات في الأندلس                                 |
| 91-65  | الفصل الثاني: القيم الإيحائية والدلالية في شعر النّوريات والزّهريات في القرنين |
| J1-0J  | الرابع والخامس للهجرة                                                          |
| 67     | أولا: دلالة النّوريات ولزّهريات على بديع صنع الله                              |
| 70     | ثانيا- دلالة النوريات على الحب                                                 |
| 72     | ثالثا: دلالة النوريات على الجمال                                               |
| 74     | - دلالتها على جمال المرأة                                                      |
| 76     | - دلالتها على جمال العمران والقصور                                             |
| 91     | رابعا - دلالة النوريات على التشتت والخوف والقلق                                |
| 162-93 | الفصل الثالث: القيم الفنية والجمالية لشعر النّوريات والزّهريات الأندلسي        |
| 93     | أولا: مفهوم الإيقاع                                                            |
| 93     | 1- الإيقاع لــغة                                                               |
| 94     | 2- الإيقاع اصطلاحا                                                             |
| 94     | - الإِيقاع في التراث النقدي                                                    |
| 95     | الإيقاع عند العرب المحدثين                                                     |
| 97     | - فاعلية الإيقاع في بناء المعاني الشعرية في شعر النوريات والزهريات             |

|     | الأندلسي                                    |
|-----|---------------------------------------------|
| 97  | ثانيا: الوزن                                |
| 101 | ثالثا: القافية                              |
| 108 | <ul><li>التكرار</li></ul>                   |
| 109 | تكرار الحرف                                 |
| 110 | - تكرار صوت الراء                           |
| 111 | <ul><li>تكرار الكلمة</li></ul>              |
| 115 | – التصريع                                   |
| 117 | - الطباق والمقابلة                          |
| 118 | <ul><li>حسن التقسيم</li></ul>               |
| 119 | رابعا-اللغة                                 |
| 122 | المعجم الشعري                               |
| 125 | خامسا: الصورة الشعرية                       |
| 127 | - مصادر الصورة عند شعراء النوريات والزهريات |
| 127 | - الطبيعة                                   |
| 134 | العقيدة                                     |
| 135 | القرآن الكريم                               |
| 136 | – الموروث الثقافي                           |
| 136 | الموروث الأدبي                              |
| 138 | - أنماط الصورة                              |
| 139 | الصورة البلاغية                             |
| 139 | - الصور التشبيهية                           |
| 145 | الصور الاستعارية                            |

| 148 | - الصور الكنائية        |
|-----|-------------------------|
| 153 | - الصورة اللمسية الحسية |
| 154 | -الصورة البصرية         |
| 156 | - الصورة الشمية         |
| 160 | الصورة السمعية          |
| 161 | - الصورة الذوقية        |
| 162 | خاتمة                   |
| 165 | قائمة المصادر والمراجع  |
|     | فهرس المحتويات          |

#### الملخص:

تسعى هذه الدراسة الى الكشف عن شعر النوريات والزهريات كونه يحتل مكانة متميزة في الأدب الأندلسي وتعتبر من المواضيع التي تستهوي الشاعر الأندلسي ويبرع في وصفها باعتبارها عنصرا جماليا وظاهرة أسلوبية تستحق الدراسة والاهتمام خاصة وأن عصر الخلافة وملوك الطوائف في القرن الرابع والخامس للهجرة ازدهرت فيهما الحركة الشعرية والتأليفية ويعتبران أرضية خصبة للبحث والدراسة فيما تعلق بشعر النوريات والزهريات والذي دابنا على البحث عن خصائصه الفنية والموضوعية.

#### Resumé:

Cette étude vise à révéler la poésie d'Al-Nouriyat et d'Al-Zahriat, car elle occupe une place éminente dans la littérature andalouse et est considérée comme l'un des sujets qui plaisent au poète andalou et excelle à la décrire comme un élément esthétique et stylistique, phénomène qui mérite étude et attention, d'autant plus que l'ère du Califat et des rois des sectes des quatrième et cinquième siècles de migration s'est épanouie au cours de laquelle s'est épanoui le mouvement poétique et compositionnel. Et ils sont considérés comme un terrain fertile pour la recherche et l'étude concernant la poésie d'Al-Nouriyat et d'Al-Zahriat, que nous avons recherchée pour ses caractéristiques techniques et objectives.

#### Abstra:

This study seeks to reveal the poetry of light and vases, as it occupies a distinguished position in Andalusian literature and is considered one of the subjects that appeal to the Andalusian poet and excels in describing it as an aesthetic element and a stylistic phenomenon that deserves study and attention, especially since the era of the caliphate and the kings of sects in the fourth and fifth century of migration has flourished in which the poetic and composing movement flourished They are considered a fertile ground for research and study, as it relates to the hair of the light and vases, which we have searched for its artistic and objective characteristics